Citeva dificultiti hermeneutice create de poezia prezentei'
Lucia CIFOR

Interesul manifestat pentru tema prezentei de cétre teologi (tema traditionala
pentru ei), filosofi (Martin Heidegger, Henry Corbin, Jean-Luc Marion), dar si de
poeti (precum Yves Bonnefoy’) si teoreticieni literari (Michel Deguy, Mikel
Dufrenne) intr-un timp al suspiciunii generalizate si al supraevaluarii conceptelor
slabe ale postmodernitétii, poate fi, cel putin pentru fanaticii conceptelor slabe, o
bizarerie. Pentru partizanii unui postmodernism autentic, eo ipso inclusivist si
tolerant, erudit i dialogic, dezbaterile pe tema prezentei au darul sd Tmprospiteze
reflectiile asupra poeziei si artei. Prezenta in arte, poezia prezentei, limbajul poetic
sau ritmul creator de prezentd (Yves Bonnefoy’) sunt in directd legiturd cu
resuscitarea viziunilor metafizico-religioase asupra poeziei, reprezentdnd o
alternativd nu doar la poezia vinovata de autoasfixierea 1n limbaj, produsd de
solipsismul verbal (lucru reprosat de Yves Bonnefoy mai ales marelui sau confrate
Mallarmé®), ci si la fatuitatea multor dezbateri asupra poeziei fixate si modelate de
conceptele slabe ale postmodernitatii.

! Textul de fatd reprezinta o secventd dintr-un demers mai amplu consacrat poeziei prezentei.
Punctul de pornire al cercetdrii se afla in comunicarea sustinutd de noi (Un poet roman al prezentei:
Nicolae Ionel) la cea de-a IV-a Conferintd Internationald organizata de Centrul Interdisciplinar de
Studii Culturale Europene si Romanesti ,,Tudor Vianu” din Bucuresti, avand ca tema Ideea de
prezentd. Mituri si religii ale prezentei. Metafizici ale prezentei. Prezenta in literaturd, in arte i in
stiintele umane.

2 Yves Bonnefoy este un mare poet francez al prezentei (dupa cum il prezinti mai toti exegetii
importanti, intre care Pierre Brunel, Jean-Michel Maulpoix, Daniel Acke, Gérard Gasarian s.a.), inca
putin cunoscut in Romania. Nascut in 1923, s-a format in ambianta poeziei suprarealiste, fatd de care s-
a distantat cu timpul. Este cunoscut prin mai multe volume de poezii si proza poetica (Traité du
pianiste, 1946, Le Ceeur-espace, 1946, Anti-Platon, 1947, Poémes, 1982, Les Planches Courbes, 2003,
ultima carte fiind considerata capodopera sa) si prin eseurile de o mare insemnatate teoretica (Rimbaud
par lui-méme, 1961, Entretiens sur la poésie (1972—1990), 1990, Sous [’orizon du langage, 2002), ca si
prin traducerile din Shakespeare, Yeats, John Donne. Bonnefoy s-a bucurat de o constantd atentie si
pretuire in mediile erudite (culturale si academice) din Franta. Pe 1dnga numarul mare de monografii si
studii consacrate, poetul francez a primit 16 premii pentru scrierile sale literare, intre care Premiul
Academiei Franceze in 1981 si Premiul Goncourt pentru poezie in 1987. In ultimii ani, a figurat si pe
listele scriitorilo nominalizati pentru Premiul Nobel in literatura.

3 Intr-o prelegere sustinuti la Collége de France in calitate de profesor onorific (professeur
honoraire), Bonnefoy pledeaza pentru revenirea la oralitatea (implicatd In memorarea si recitarea)
poeziei, subliniind capacitatea de emergentd a efectului de prezentd pe care il au ritmurile (numite
»praguri ale prezentei lumii”), aliteratiile, muzicalitatea, adica tot ceea ce poate fi scos in evidenta si
valorificat in interpretarea—executie a poemului: ,,Vont étre perdus de vue, d’ailleurs, ces seuils de la
présence du monde que sont les rythmes, les allitérations, toute la musique des vers qui ne se révéle que
quand on lit & voix haute” (cf. Yves Bonnefoy, Remarques sur [’enseignement de la poésie au lycée, in
http://pedagogie.ac-amiens.fr./lettres/lycee/bonnefoy/rem_enst poesie pdf).

4 Mai apropiat de Rilke decit de Mallarmé, ciruia ii reproseazi — ca si lui Paul Valéry —
autoreferentialitatea lingvistica (conceptuald) a poeziei si eliberarea de real, Bonnefoy proclama forta si

,Philologica Jassyensia”, An IV, Nr. 1, 2008, p. 15-28

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Lucia CIFOR

Cum prezenta este disputatd drept cucerire de varf atat de magie, cat si de
mistica, o poezie a prezentei va trebui sa se revendice, la randul sdu, dintr-o regiune
spirituald sau alta. Putini sunt poetii laici ale caror opere sd nu contind date si
elemente care sd autorizeze interpretarea fenomenului prezentei poetice atit ca
fenomen magic, cét si ca fenomen mistic (intr-un sens mai degraba particular decat
canonic). Dupa cum se stie, nici sensurile termenilor mistica si magie nu mai sunt de
multd vreme de la sine intelese. Conceptualitatea dezvoltatd de acesti termeni este
departe de a fi imediat accesibild. Principalele sensuri fixate intr-o perioada sau alta
necesita laborioase si dificile operatii de decontextualizare si recontextualizare. De
exemplu, resemantizarea §i, pe cale de consecint, stratificarea sensurilor termenilor
misticd si magie s-au intensificat in ultimul secol — secolul marii conversiuni estetice
a valorilor religioase. Transvaluarea estetica a termenilor religiosi a cunoscut un nou
inceput cu romantismul, s-a accentuat odatd cu stabilizarea ecourilor filosofiei
nietzscheene si a continuat in epoca ,,reorientalizarii” Occidentului, cu intregul val
de sincretisme religioase si estetice adiacente. Pe fondul acestor mutatii generale,
magia $i mistica sunt utilizate incd de la inceputul secolului al XX-lea — cu
deosebire in studiile literare si culturale — mai ales cu contrasensurile lor. Mistica
este Inteleasa in chip magic, iar magia incepe sa fie tratatd cu onorurile care altidata
erau rezervate misticii. Blaga facea deja acest lucru in scrierile lui, dupd cum am
incercat sa demonstrdm 1n mai multe lucréri anterioare, printre care: Poezie §i gnoza
(Cifor 2000), Magia §i mistica in viziunea lui Lucian Blaga (Cifor 2004), Magie vs.
teurgie in intelegerea ,,existentei creatoare” (Cifor 2003). Inversiunea misticii cu
magia aproape ci se generalizeazi in decursul ultimului secol. In acest interval de
timp, se vorbeste tot mai mult despre o mistica magica si despre o magie misticd.
Explicatiile acestei inversiuni sunt mai multe, dar doud ni se par capitale. Una dintre
aceste explicatii vizeazd secularizarea aproape completd, In mediile culturale, a
intelegerii fenomenelor religioase. Acestea din urma sunt abordate tot mai des ca
fenomene culturale ori sunt reduse la semnificatiile lor culturale. Cea de-a doua
explicatie este legatd de consecintele si perpetuarea — pe spatii restranse, e drept —
romanticei religii a artei, care a facut posibila convertirea valorilor estetice in valori
religioase. In ariile de altminteri neuniforme ale raspandirii religiei artei, se impun si
prolifereaza inca de la inceputul secolului al XX-lea forme noi de arta elitista,
precum sunt §i poezia purd, poezia mistica ori, in ultima jumatate a aceluiasi secol,
poezia prezentei’. Tipurile de poezie desemnate prin termenii subliniati mai sus
traduc crezuri si idealuri artistice diferite asupra menirii creatiei poetice. Noile
crezuri sau mize spiritualiste sau ontologiste® ale poeziei nu sunt atat de noi pe cat
au putut parea un timp. Noi sunt doar termenii in care se impun si se tematizeaza. in
fapt, in diferite epoci si contexte culturale si religioase (in Antichitate, In epocile

demnitatea poeziei de act existential, dincolo de sau impreund cu capacitatea ei de celebrare
intelectuali a logosului. in viziunea sa, valentele ontologiste ale activititii poetice sunt cel mai bine
activate (destasurate) de poezia prezentei, o veritabila mistagogie pagana, pentru poetul francez.

3 Un singular poet al prezentei este Yves Bonnefoy, reputat si ca teoretician al fenomenului, a cirui
opera se impune in cea de-a doua jumatate a secolului al XX-lea (cf. Maulpoix).

% Yves Bonnefoy a ramas striin si chiar ostil fati de tentatiile religioase si spiritualiste ale artei
verbale, dar nu si fatad de capacitatea ei soteriologica, fapt ce 1-a determinat pe Jean Starobinski sa-1
considere autorul unei ,,eschatologii atee” (Maulpoix).

16

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Cateva dificultati hermeneutice create de poezia prezentei

gnostice cu deosebire, dar si in aria manierismului secolului al XVII-lea, in unele
microcontexte romantice, ca s rimanem in perimetrul artei europene), poetii nu s-
au multumit cu calitatea de fenomen estetic a poeziei, drept pentru care au Incercat
sd-i schimbe conditia, transformand (sau tentand si transforme) arta poetica intr-o
experientd asemandtoare (sau chiar superioard) experientei spirituale ori religioase.
In plus, spre deosebire de alte epoci istorice, in epoca noastra, alaturi de filosofi (cf.
Heidegger 2003, Heidegger 1995), esteticieni sau poeticieni (cf. Dufrenne 1971),
fenomenologi’ si teologi®, poetii participa la tematizarea si impunerea conceptelor cu
tenta religios-sincretista, precum prezenta.

In orizontul crestinitatii europene, prezenta, in sensul tare al cuvantului,
inseamna prezenta a Ilui Dumnezeu, asa cum o intelege si postuleazd teologia
crestind. In spatiul teologiei ortodoxe, prin prezenta lui Dumnezeu se intelege
prezenta sinergetica a Sfintei Treimi: Tatal se reveleaza 1n lucrarea Cuvantului in
creatie (de la inceputurile lumii), prin mijlocirea Sfantului Duh (Staniloae 1997, II:
cap. Invatatura patristica despre prezenta si lucrarea Cuvantului lui Dumnezeu in
creatie si in Vechiul Testament). Pe de altd parte, cea mai cunoscutd forma de
prezentd a lui Dumnezeu, pentru crestini, este prezenta reald a trupului si sdngelui
Domnului in euharistie (Staniloae 1997, IlI: cap. Prezenta reald a trupului si a
sangelui Domnului in Euharistie §i prefacerea pdinii si a vinului), precum si in icoana.’

Intr-un orizont european cultural mai larg, prezenta Iui Dumnezeu este
circumscrisa §i teoretizatd in mod diferit de diferitele filosofii ale religiilor. Spre
exemplu, 1n spatiul unei filosofii mai apropiate de gandirea crestind, asa cum este,
intr-o oarecare masurd, gandirea asupra sacrului a lui Mircea FEliade (si a
continuatorilor lui), prezenta este definita fie ca feofanie supremad, fie ca hierofanie
si cratofanie."’ In cadrul unei filosofii inradacinate in mistica islamica, un teoretician
de reputatia lui Henry Corbin (un apropiat al lui Mircea Eliade din etapa franceza a
savantului roméan) distinge 1intre doua tipuri de cunoastere: o cunoastere
reprezentativd, cunoasterea abstracta, logica etc., si o cunoastere prezentiala (Corbin
2005: 245). Cea din urma este o cunoastere de tip intuitiv, o cunoastere unitiva, care
implica transformarea de sine, ca orice experientd mistica. Dar ideea prezentei cu
radacini In teologia si mistica islamica are alte configurari si consecinte in creatiile
literare, stiute fiind particularitétile estetice §i estetizante ale acestei religii.

Autonomia filosofiei religiei fatd de teologie (ori fatd de diverse forme de
teologie) a determinat aparitia unor termeni de specialitate care 1i dubleaza pe cei din
teologie, fard a se suprapune cu acestia. Termeni precum misticd, magie, prezentd —
ca sa ne oprim asupra conceptelor cu care vom opera in demersul de fata — dezvolta
sensuri diferite In universurile de discurs specializate ale teologiilor de diferite
extractii, dar sensuri preponderent convergente pe teritoriile filosofiei religiei (la

7O contributie cu totul particulari, tinand atat de domeniul teologiei ct si de cel al fenomenologiei,
este legatd de numele lui Jean-Luc Marion (2003), ca sa ne limitdm la un singur exemplu.

8 Nu pot fi ignorate nici contributiile teologiei dogmatice ortodoxe, in care prezenfa este in mod
absolut inteleasa ca prezenta (id est ‘lucrarea’) Duhului Sfant (cf. Staniloae 1997, 11, ca sa ramanem la
un singur exemplu).

o Aflate in centrul crestinatatii, Euharistia si icoana manifesta doua forme indisociabile de prezenta
si comuniune” (Quenot 2007).

10 Termenii ‘hierofanie’ si ‘cratofanie’ ii utilizim in acceptiile date de Aurel Codoban (1998 : 77-98).

17

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Lucia CIFOR

Rudolf Otto, Lucian Blaga, Mircea Eliade s.a.). In stiintele umaniste si in studiile
literare, ca si in filosofia artei (la Martin Heidegger, de exemplu) termenii misticad,
magie, prezentd sunt intrebuintati, in cel mai bun caz, cu sensurile lor din filosofia
religiei. Din pacate, in studiile literare, termeni ca mistica, magia, prezenta apar
adesea utilizati pentru valoarea lor emfaticd. Cand nu sunt considerati de la sine
intelesi, termenii respectivi sunt redusi la sensurile anarhic stratificate din limba uzuala.

Inmultirea termenilor prin care sunt desemnate idealurile (trans)estetice ale
artei poetice amplifica si campul dezbaterilor asociate noilor concepte de poezie.
Amplificarea se produce pe latura angajarii In dezbatere a unor teritorii oarecum
strdine poeziei moderne (sau fatd de care poezia a manifestat adesea dorinta de
eliberare),precum metafizicile si religiiile traditionale, cu toate derivatiile si
complicatiile teologice aferente. Poetica si hermeneutica literara, estetica receptarii,
studiile literare In anasamblul lor nu pot ignora mutatiile produse in cdmpul poeziei
de noile (ori mai vechile) idealuri spiritualiste si mistagogice ale poeziei moderne,
indiferent care este termenul (poezie mistica, magie poeticd, poezie purd, poezie-
exercitiu spirtual, poezie a prezentei etc.) sub care se (auto)propune si se (auto)
promoveaza.

De exemplu, desi diferentele dintre mistica si magie sunt de multd vreme
trangate in spatiul teologiei de strictd specializare, in afara teologiei, confuziile
terminologice nu doar ci persistd, ele se multiplici. In amestecul babelian al
limbilor, cu precadere neinteles ramane domeniul misticii, un domeniu de cercetare
de altfel putin sau deloc accesibil celor mai multi dintre cei care studiaza literele si
artele.

Rezumand — si mergand, in parte, pe urmele unor specialisti de notorietate ai
fenomenului religios (Evelyn Underhill (1995), H. van Praag (1996), Rudolf Otto,
V1. Losski, L. Blaga s.a.) —, diferentele dintre magie si misticd sunt mai multe.
Magia se supune legilor determinismului natural, este cauzald si finald, pe cand
mistica este acauzala si suficientd siesi. Magia este operatorie, productivd,
realizantd, in schimb, mistica este, In esenta ei ultima, non-comunicabila $i non-
productiva, fara valoare operatorie in chip nemijlocit. Poezie bazata pe magie exista,
pentru ca marea artd cultivi — ca si magia — efectele, traieste din ele, valoarea ei
crescand in mod direct proportional cu puterea ei efectivi. In sens tare (in sensul
specializat al teologiei crestine orientale), poezie mistica este cu adevarat doar
poezia realizatd de misticii insisi (misticii canonici), recunoscuti si validati de o
traditie (o bisericd) In masura in care ei sustin i promoveaza traditia respectiva,
perpetuand-o. Confirmarea productiilor literare apartinand misticilor canonici nu se
face in primul rand pe criterii estetice, ci In baza unor canoane intrinseci cultului
religios respectiv, intre ele definitoriu fiind criteriul biografic.

Altfel se prezinta lucrurile pe tardmul istoriei poeziei, din care face parte cu
obligativitate — de la Gadamer si Jauss citire — si istoria receptarii poeziei. In studiile
literare de la sfarsitul secolului al-XIX—lea si inceputul secolului al-XX-lea, in
cercetarile de poeticd istorica (cf. Hocke 1977, Friedrich 1969) cu deosebire,
expresia poezie misticdi se asociaza tot mai mult cu poezia ermeticd, poezia—
»alchimie a limbii”, poezia—,,exercitiu spiritual” etc., dar si — in mod cu totul excesiv
— cu poezia care atinge un nivel de excelentd artistica. Poezie misticd este
consideratd, de asemenea, un anumit tip de poezie extaticdA si vizionara,

18

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Cateva dificultati hermeneutice create de poezia prezentei

fundamentatd pe capacitatea autohipnoticd a cuvantului bine ales, pe sugestiile
psihoinductive ale verbului, adica pe un rafinat si sofisticat magnetism sonor, pe
ritmuri §i dislocari lexicale capabile s& manipuleze energiile subtile ale psihicului si
s favorizeze fenomene asemanatoare celor psihedelice (cand extazul este provocat,
controlat artificial).

Sintetizand, in contextul religios traditional, poezia mistica este o denumire
conventionald, rezultatd din asocierea traitorilor mistici (validati ca atare in afara
spatiului estetic, agadar, pe alte criterii decat cele cultural-estetice) cu textele in care
el marturisesc despre experientele lor, de altfel incomunicabile altfel decat prin
aproximatiile limbajului poetic, singurul apt sa redea nuantele unor trairi in cea mai
mare masurd indicibile. Mai mult sau mai putin spectaculoase din punct de vedere
literar, aceste texte sunt incapabile — prin ele insele — sd provoace resurectii
spirituale, extaze convulsive sau adeziuni in fortd. Asemenea texte se adreseazd cu
deosebire cititorilor mistici (cititorii canonici), capabili sa faca lectio divina, singurii
care pot confirma sau infirma autenticitatea experientei mistice. Interesul cultural al
carturarilor laici pentru un asemenea tip de texte (texte mistice prin excelentd) nu
afecteaza calitatea lor primordiala, dupa cum valorizérile estetice nu le pot schimba
statutul. Ca si Biblia, Coranul sau alte carti revelate ale omenirii, textele de poezie
misticd (In sensul sever si restrans al cuvantului) pot sa fie asumate §i interpretate
atdt de hermeneuticile canonice (de inspiratie religioasd), accesibile doar lectorilor
specializati (care sunt si fidelii devoti ai cultului religios), cat si de hermeneuticile
secular(izat)e, apanajul cititorilor laici. Mizele interpretarii proprii celor doud tipuri
de hermeneutica sunt diferite, dupa cum diferite sunt lecturile practicate.

In schimb, poezia bazatd pe un tip de magie superioard (sau spirituald) —
numitd doar prin abuz poezie misticd (dar cand abuzul desfiinteaza uzul, confuzia nu
mai este receptatd ca atare) — are puterea sd provoace mutatii in sfera intrapsihica.
Poate de aceea aceastd poezie trece drept mai puternicd i mai intens operatorie,
asadar mai misticd decét poezia mistica propriu-zisa. In comparatie cu poezia apta si
provoace stari transmentale, poezia autenticilor mistici devine in ochii cititorilor
necanonici (aga cum sunt toti cititorii laici) un simplu referat asupra vietii mistice.
Poezia bazata pe un tip de magie superioard (sau spirituald) ni s-a parut mai potrivit
sd o0 numim poezie-gnozad, in spatiul unei lucrari anterioare (Cifor 2000). Se stie ca
textele gnostice sunt, ca si unele texte ermetice despre care vorbeste Julius Evola, nu
doar referate asupra experientelor mistice proprii, ci si parghii/ strategii complexe de
propulsare a receptorilor in experimentarea a ceea ce face obiectul exprimarii
poetului. Existd credinta potrivit careia, in anumite texte gnostice si ermetice, cele
cu un pronuntat caracter mistagogic, ceea ce se spune se i face. lar a intelege un
astfel de text inseamnd, dupa Julius Evola, ,;sd fi reusit a face ceea ce textul te
sfatuieste” (Evola 1971: 228).

In contextul atator suprapuneri si intervertiri semantice produse in spatiul
conceptualitatii dezvoltate de termeni ca poezie misticd, poezie magicd, poezie a
prezentei, ar putea fi salutara o atitudine mai curajoasa impotriva utilizarii abuzive a
vocabulei misticd. In sens restrans, mistica este concomitent supraordonata religiei,
dar subordonatd dogmaticii. Ratificarea misticii (si a poeziei mistice canonice) nu se
poate face decét in sfera ei de electiune. Exprimandu-ne gandul pana la capat, poezie
mistica nu existd, exista cel mult o poezie a misticilor, evident, deosebita de poezia

19

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Lucia CIFOR

religioasd. Pe de alta parte, se uita adesea faptul ca poezia si mistica tin de domenii
net diferite de experimentare a realului. Poezia existd doar prin posibilitatea
obiectivarii ei obligatorii in §i ca limba particulard, mistica nu se obiectiveaza
lingvistic decét partial, incomplet si ambiguu. Mai mult, obiectivarea lingvisticd a
trairii mistice nu este obligatorie. Dimensiunea culturald a misticii nu reprezinta
esenta ei de act (eveniment) spiritual, in schimb, fenomenalitatea culturald,
lingvistico-esteticd'' reprezinti esenta poeziei.

In ceee ce priveste poezia prezentei, aceasta cuprinde, la randul siu, mai
multe subtipuri: o poezie a prezentei care poate fi numitd si poezie mistica (in sens
cultural, nu in sens canonic), poezie magicd, dar si poezie-alchimie a cuvantului,
poezie extaticd sau vizionard, poezie-exercitiu spiritual, cum este cea practicatd de
poetul roman Nicolae Ionel, in a carui operd am gasit numeroase si fecunde radacini
pentru interogatiile poetico-hermeneutice dezvoltate in lume (nu si la noi, in cultura
romand) pe tema poeziei prezentei si a conceptului de prezentd in arte, religie,
metafizica etc. Despre acest singular poet al prezentei din literatura romana, Nicolae
Ionel, stiu inca prea putini, iar de inteles 1l inteleg si mai putini, desi opera publicata
pand acum (peste 50 de volume'?) si insusirile acesteia ar fi trebuit si-i asigure,
maécar printre criticii specializati, o cu totul alta situatie. De la bun inceput, trebuie
sd spunem ca, in cea mai mare masurd, poezia prezentei cultivatd de poetul roman se
situeaza la polul opus celei teoretizate de Yves Bonnefoy. Poetul francez, care s-a
facut cunoscut cu peste un sfert de secol inaintea celui roman, nu a obosit sa-si
proclame disocierea fata de orice experientd mistico-magica a limbajului, ferindu-se
si de ispita gnosticismului ori a experientelor oculte facilitate de energiile
psihoinductive ale limbajului poetic. Desi a urmarit — ca si poetul romén — o poezie
supra-estetica (de fapt, o poezie pentru care mijloacele esteticii traditionale se dovedesc
insuficiente), Bonnefoy a repudiat magia verbald, denuntand ispita gnostica a
mantuirii prin religiozitatea experimentata prin artd. El s-a impus ca adeptul si
teoreticianul unei prezente cucerite prin limbajul asa zis non-conceptual al poeziei,
capabil sd restituie sentimentul inseparabilitatii omului de lumea si lucrurile ei:

Cette poésie est en quéte de la présence: un sens qui se reforme dans les choses
simples (cf. Maulpoix).

Poezia constituie si pentru Yves Bonnefoy — ca si pentru poetul roman amintit
— un tip de ,,exercitiu spiritual”, cu o evidenta componenta mistagogica. Mistagogia
prezumata de poetul francez, intemeiatd in parte si pe energiile aproape fizice ale
limbajului (in ipostaza de parole, dar si ca ritm, aliteratie etc.), vizeaza ,,initierea in
real” (realul inteles ca realitatea reica a lumii) §i experimentarea prezentei, ultima
definiti ca ,plenitudine existentiald”"’. Prin toate acestea poetul francez se

! Chiar atunci cand poeti ca Yves Bonnefoy tin si emancipeze poezia prezentei de dimensiunea
esteticd si de cea conceptuald, resimtite ca niste limite ale exercitiului spiritual de initiere in real (pe
care 1l asuma), ei se situeaza in plin paradox, pentru ca nu-si pot urmari idealul decat in contextul si sub
forma artei verbale (cf. Maulpoix).

12 Este vorba de doudzeci si sapte de volume de poezie, patru volume de teatru, patru volume de
scrieri cu caracter teologic, trei volume de folcloristica si paisprezece volume de traduceri.

13 L’oeuvre d’Yves Bonnefoy est traversée par la fascination d’une plénitude existentielle — la
« présence » - qui se laisserait saisir en de brefs instants de la vie. Mais, par-dela les rencontres ou elle
semble advenir, la « présence » apparait surtout comme un effet du langage. Elle puise sa force

20

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Cateva dificultati hermeneutice create de poezia prezentei

incadreaza intr-o (pe deplin) secularizata religie a artei, confirmata de ceea ce Jean
Starobinski numea o ,,eshatologie atee”:

L’expérience poétique tient lieu d’exercice spirituel: la poésie, au lieu de fuir
vers la chimeére, voudrait se proposer comme une initiation a la réalité méme. Jean

L]

Starobinski a ainsi pu définir cette poésie comme une ,,eschatologie athée” (Gasarian
1986).

Pe de altd parte, poezia prezentei lui Yves Bonnefoy — ca si cea a poetului
roman — se dezvéluie ca proiect poetic In spatiul a ceea ce am putea numi
tematizarea prezentei mai putin in si ca fenomenologie lirica (cum se intdmpla la
Nicolae Ionel) si mai mult ca si in texte teoretice, in dezbateri si in numeroasele
dialoguri pe care le-a avut de-a lungul vremii (cf. Bonnefoy 1990). Calitatile
poetului francez de teoretician al prezentei au format obiectul unor studii
monografice, In care exegetii (Acke 1999: 2) nu s-au sfiit sa-1 situeze pe linia unor
metafizicieni precum Martin Heidegger, Maurice Blanchot, Jacques Derrida in
privinta tematizarii imposibilitatii de a accede la plenitudinea prezentei (lumii) prin
concept, prin limbajul obiectivator.

Dupa cum am mai spus, poetul roman (caruia noi i-am consacrat mai multe
studii si articole'*) impune o poezie a prezentei sui generis, definibila si ca ,poezie-
gnoza”, poezie-exercitiu spiritual, alaturi de o poezie care tematizeaza prezenta. $i
cea din urma este diferitd de poezia lui Bonnefoy, desi comparabilda din anumite
unghiuri cu aceasta (secvente din Les Planches Courbes — Bonnefoy 2003), in
special in privinta a ceea ce s-ar putea numi o fenomenologie poeticd a prezentei.

Prima categorie a poeziei prezentei realizatd de Nicolae Ionel, numita si
poezie misticd — mai putin sau deloc poezie magicd, dar si poezie-alchimie a
cuvantului, poezie extaticd sau vizionard — a creat mai degrabd victime decat adepti
printre receptorii ei, dupd cum se poate constata din cronicile de Intdmpinare scrise
despre volumele lui de-a lungul timpului. Chiar si cei care au identificat si descris
(cu oarecare pertinentd) statutul si insusirile limbajului sdu poetic nu s-au aritat
dispusi sd mearga pana la capat: adica sa asculte impulsurile limbii si sa fie receptivi
fatd de experimentarea prezentei specifice unui asemenea tip de poezie. Una care
este mai apropiatd de cult (unul singular, straniu, de neincadrat in nici una dintre
traditiile religioase consacrate si cunoscute) decat de cultura si de joc, desi survine
in spatiul cultural al jocului artei. Poezia creatoare de prezenta a lui Nicolae lonel 1si
revendicd forta si specificul din caracterul ei paradigmatic de exercifiu spiritual,
subiacent constructiei poetice, dar si imanentizat de aceasta (uneori ca tema sau
chiar ca supratemad), intr-un limbaj poetic intens performativ si aliterativ. Proband
un veritabil §i rar intdlnit panteism verbal, creator de prezentd este chiar spiritul
limbii, acea limba care vorbeste, ,,die Sprache spricht”. Expresia lui Heidegger este
utilizatd de poet ca motto la volumul Scara de raze (lonel 1990), primul volum
omogen din perspectiva experimentarii [imbii care vorbeste. Vorbind, limba
inteleasd ca supremd entelehie, sustine si provoacd lumea si-si reveleze forta,
consistenta, realitatea, facand-o siesi prezenta. Prezenta lumii este, la Nicolae Ionel,

irradiante dans le tissu des mots, et se nourrit incessament de certaines procédures rhétoriques”
(Gasarian 1986).
' Dintre acestea, mai importante pentru dezbaterea de fata sunt Cifor 1995 si Cifor 2004b.

21

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Lucia CIFOR

spre deosebire de poetul francez, mai ales prezenta limbii ca energie, ca
logoenergie, ca dinamica si pulsatie a acestei energii cu valente cosmogenetice.'’
Ceea ce a impiedicat (ori poate doar a amanat) receptarea §i promovarea operei sale
poetice este — dupa opinia noastra — chiar acest tip de poezie a prezentei, pe care
poetul romén a creat-o si a impus-o (intr-o oarecare masura) inca de la volumul de
debut Cuvdant in cuvant (Ionel 1972) (volum ce s-a bucurat, totusi, de o foarte buna
primire din partea lui Stefan Augustin Doinas — Doinas 1980, Cornel Regman —
1976, Alexandru Paleologu — Paleologu 1983).

In linii mari, poezia prezentei creati de Nicolae Ionel (un volum al siu se
cheama chiar Prezenta— lonel 1996, altele au titluri precum Venirea, Vederea, Scara
de raze etc.) se caracterizeaza printr-un limbaj preponderent performativ, printr-o
metafizicad a logoenergiei, cu radacini mai curdnd in magia si alchimia verbala decat
in misticd, desi o parte a receptarii specializate a plasat-o (Marin Mincu 1998,
Melania Mincu 1997)'® si continud si o plaseze in domeniul misticii. Dinamica
verbului poetic traduce, dar si transpune in act, dinamica sacralitatii lumii. In poezia
lui Nicolae lonel, originea intelegerii sacrului ca dinamism fundamental se afla in
legatura cu semnificarea lui Dumnezeu (a divinului, in sens larg) nu atat ca
substanta si esentd a lumii (ca in reprezentarile traditional-crestine), ci ca existentd,
ca proces, ca suprema si primordiald actiune. Experienta poeticd devine integral
experientd spirituald, atunci cand Imbracd forma unei imitatio a actiunii divine,
depasind chiar valentele si coordonatele teurgiei, pe care le inglobeaza. Evident ca o
asemenea poezie pune in discutie granitele dintre magie §i mistica, transforméand
magia n magie spirituala. Tipul de mistica despre care este vorba aici este asa-zisa
misticd panteistd, pe care o intalnim (dupa opinia noastrd) oriunde se intdmpla sa se
intalneasca si sa se confunde magia cu mistica. Cum sacrul (= ‘divinul’,
‘dumnezeirea’, ‘prezenta lui Dumnezeu’, in sens larg, sincretist) se imanentizeaza la
Nicolae Ionel in si ca energii ale limbajului, putem vorbi de un veritabil panteism
verbal, corelat perfect al semnificarii lui Dumnezeu in ,.tiparele” cratofaniilor (Cifor
2004b : VI). Nu lipsesc din poeziile sale nici expresiile hierofaniilor, insa acestea
din urma sunt de o heterogenitate care desfide relationarea misticii sale cu vreo
traditie religioasa (re)cunoscuta.

Scopul major al acestui tip de lirism 1l reprezintd experimentarea unor stari
noi de constiinta si de prezentd, rezultate din supunerea plind de docilitate a
receptorului la provocarile si efectele limbajului. Stirile de constiintd vizate de
logosul poetic ionelian pot fi traduse cu dificultate sau chiar deloc in termenii unei
spiritualitati traditionale (religie, ,, mistica”, oricum am numi-o). Spiritualitatea si
efectele de prezentd create de aceastd poezie nu se lasd receptate si experimentate
pornind de la o arhetipologie (crestind ori de alta facturd), fie ea si cat de sumar
schitatad. Codificarile retorico-poetice ale textelor lui Nicolae Ionel sunt prea
eclectice la nivelul simbolisticii religioase (lisus, dar si Buddha, Ahriman, zei, eoni,

15 Exemplificarile din poezia care tematizeazi (si materializeaza acest ideal poetic de prezentd) la
care am putea recurge sunt nenumarate. Alegem, pentru confirmare, unul singur, din volumul cu titlul
Prezenta: ,,Expansiune de ceruri/ in largul/ inimii! Imnul/ ce tine totul/ s-a facut fiintd/ Poemu-acesta/
schimba verbul insusi/ Sunt tunet legiuind/ Atotstiinta” (Ionel, 1996).

16 Au fost inregistrate si rezerve ori intrebari cu privire la tipul de mistic in care s-ar situa o astfel
de poezie (cf. Cistelecan 1995; Melania Mincu 1997, Olivotto 2004 s.a.).

22

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Cateva dificultati hermeneutice create de poezia prezentei

Jupiter Tonans, lahve etc.), incat sa permita incadrarea in vreun tip de mistagogie
religioasa traditionald, una cunoscuta si acceptata. ,,Mistica” sa — In masura in care
continudm sa o numim astfel, cu indreptétirea pe care ne-o dé acceptia modernd a
cuvantului —, care nu se revendica dintr-o traditie religios-culturala anume, ar putea
fi mai potrivit inteleasa dacd o relationam cu o anarhetipologie, ca sa folosim
termenul recent creat de Corin Braga (Braga 2006), un termen util (prin unele
sugestii, nu prin toate) in acest caz dificil. Mai multe arhetipuri religioase (budiste,
crestine, gnostice etc.) sunt colocate si puse la lucru in imaginarul ionelian, fara ca
poetul sa-l privilegieze pe vreunul. Ca altddata Velimir Hlebnikov — care coloca
imagini poetice cu ecuatii algebrice si formule stiintifice, increzator in stihia limbii,
suficient de puternicd pentru a naste ,sinteze ale universului intr-un vers” (Cf.
Cotorcea 1997) — Nicolae Ionel lasa limbii (in special sintaxei si ritmicii speciale
create de o sintaxd din ce In ce mai contorsionata si convulsionatd) sarcina topirii si
retopirii simbolurilor si arhetipurilor religioase de cele mai diverse extractii, intr-un
flux al spunerii care le unificd si armonizeaza. Poetul roman — ca si poetul rus
amintit, cu care nu mai are nici o altd asemanare — crede ca lumea se tine prin
poemul rostit ca din intermundii (mai toate poeziile de la inceputul si sfarsitul
volumelor de poezie extatica pot fi date ca exemple'”).

Dacéd in volumele de poezie extatica la care ne-am referit pana acum,
prezenta reprezintd o supratemd perfect incorporatd poeziei-exercitiu spiritual, n
alte volume ale lui Nicolae lonel prezenta este tematizatd. Volumele Carul Mare
(Ionel 1991), Rasaritul Chipului (Ionel 1998), Gdnd oprit (Ionel 2005) reprezinta
contextul cel mai potrivit pentru a vorbi despre o adevaratd fenomenologie a
prezentei, una probabil fara precedent cel putin in literatura romana, care a si atras
atentia specialistilor prin calitatea ei de fenomenologie. Un cercetator pasionat de
raporturile dintre prezenta si intelegere, Dorin Stefanescu, se foloseste, intr-una din
cartile lui (Stefanescu 2000: 182—189), de volumul Carul Mare al lui Nicolae Ionel
ca de un bun cadru de intelegere a ceea ce Henry Corbin a numit cunoastere
prezentiald, ,,0 cunoastere unitivd, intuitivd, a unei esente in singularitatea sa
ontologica absolut adevarata”, diferitd de cunoasterea reprezentativd, definitd drept
»cunoasterea universalului abstract sau logic” (Corbin 2005: 245). Motivatia
utilizarii cartii lui Nicolae Ionel de catre eseistul roman contine, in subsidiar, o buna
cheie de lectura pentru textele din volum:

Cartea lui Nicolae lonel, Carul Mare (...), ne prilejuieste cateva observatii
legate de «miracolul intelegerii» (H.-G. Gadamer) ca participare la un sens al
prezentei totale, pe de o parte, iar pe de altd parte, de raportul ce se stabileste intre
aceastd dimensiune metafizicdA a comprehensiunii §i cunoasterea purd si simpla
(Stefanescu 2000: 182).

Dorin Stefanescu insistd asupra importantei conexiunii Cuvantului poetic cu
survenirea prezentei 1n textele din Carul Mare:

17 Doua exemple: ,,Poemul acesta/ rosteste-se singur/ nu-n mine/in locul/ lui vesnic din cer” (Ionel
1995b); ,,Mai inainte de orice-n/ sine putintd/ mai inainte ca devenirea/ insasi sa se strabatd/ catre fiinta/
mai inainte ca-ntregul deschis sa-si/ spatiu devina/ mai inainte de orice-n/ spatii lumina —/ s-a singura-
aceastd/ carte vorbit/ In numai sies/ prezenta divina” (Ionel 1995a).

23

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Lucia CIFOR

Cuvantul (poetic, n.n.) adeveritor de fiintd, In si prin care fiinta se justifica
doar existdnd ca prezentd totald, dincolo de orice problematizare aporeticd ori
agonistica, fiintdnd in pura cunoastere a Sensului intelegerii (Stefanescu 2000: 188).

Incercand o sumara prezentare a traseelor fenomenologiei poetice create de
autorul roman, am putea spune mai degraba ce nu este prezenta decat ceea ce ea este
— lucru obisnuit in cazul hermeneuticii conceptelor teologico-metafizice. Prezenta
nu este o realitate ce se lasd cuceritd dintr-o datd. Nu ajunge vointa de a fi in
prezenta, dupad cum nu sunt suficiente presentimentul existentei ei si impulsul
irepresibil de a o experimenta. Prezenta survine mai intai ca sentiment al plenitudinii
lumii, care nu inseamna nimic — dupa cum spune poetul — fara accesul la sinele
prezent lui-insusi:

Totul este in mine, dar cum sa ajung pana la mine, cum sa-mi devin real, cum
sa-mi devin accesibil, s dispun de mine Tnsumi, sa pun stapanire pe ceea ce sunt si pe
ceea ce am. Daca undeva se misca un lucru, se naste un gand, migcarea si gdndul vin
la mine, se depun in mine — undeva, nu ma mai parasesc. Nu functiunile mele ma tin
in viatd, ci prezenta in ele a tuturor relatiilor dintre lucruri, fiinte, evenimente si
ganduri (Ionel 1991: 14).

»A fi prezent in ceea ce ajunge la prezentd Inseamnd existenta”, afirma
Heidegger, comentand franturile de vers rilkean ,,Uberzéihliges Dasein / entspringt
mir im Herzen” (Heidegger 1995: 298) din finalul Elegiei a noua. Gandind pe urma
acestor versuri de Rainer Maria Rilke, filosoful german vorbeste despre ,,rasturnarea
congstiintei”, care s-ar produce in procesul suprapunerii ,,spatiului interior al inimii”
cu ,,spatiul de ordinul lumii”. Din aceastd suprapunere rezultd ceea ce el numeste
wspatiul interior al lumii” (Heidegger 1995: 286-287). ,,Rasturnarea constiintei este
— ne spune Heidegger — o re-interiorizare (Er-innerung) care transforma imanenta
obiectelor reprezentarii intr-o prezentd situatd in spatiul inimii” (Heidegger 1995:
288). Afirmatia heideggeriana poate fi corelatd cu cunoasterea prezentiald
identificatd in spatiul misticii islamice §i tematizatd de Henry Corbin. Poezia Ilui
Rilke (cu care se simte afin i Yves Bonnefoy, fard a atinge densitatea si intensitatea
cunoagterii prezentiale din poeziile acestuia), gdndirea heideggeriana si viziunea
misticii islamice asupra prezentei ar putea reprezenta principalele orizonturi de
pregadtire, modelare a receptarii ($i a receptorilor) textelor de fenomenologie pura
(si dificild ca orice fenomenologie veritabild), pe care le-a scris Nicolae Ionel in
volume precum Carul Mare, Rasaritul Chipului s.a.

Dupa cum ne lasa sa intelegem (pe urmele lui Sohravardi) Henry Corbin,
prezenta lucrurilor este improbabilda in afara prezenfei (si a epifaniei) de sine.
Potrivit filosofului francez, cunoasterea prezentiald se opune cunoasterii
reprezentative $i prin aceea ca prima este, de fapt,

o iluminare prezentiald (ishrdq hodiiri), pe care sufletul, ca fiintd de lumina, o
proiecteaza asupra obiectului sau, pe care el si-1 face prezent, facAndu-se prezent lui-
insusi. Propria sa epifanie este Prezenta acestei prezente si in aceasta constd prezenta
epifanica orientala (hodir ishraqi) (Heidegger 1995: 245).

24

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Cateva dificultati hermeneutice create de poezia prezentei

Acelasi lucru — dar in ce sintaxda poetica si cu ce savanta si totusi simpla
stiintd a desfasurarii perceptiei eidetice — il probeaza poetul roman n multe dintre
paginile cartii din care am mai citat:

eu acum nu privesc, sunt privire, nu vad, sunt folosit ca vedere (chiar si de
mine), nu stau langa lucruri si nu le sunt doar prezent, ci le dau prezenta, prezenta prin
care se cuprind de ele insele. Si nu azi lucrez, ci ating faptuirea insdsi, sunt faptuirea
prin care apar mugurii-n crengi pentru privire i pentru primirea prezentei lor in ei
insisi, sunt intr-atat faptuirea aceasta, cd vad ramasa in apa densd si grea a veciei
coloana alba-a caderii unei petale de mar, cand nsasi petala e scrum §i umbra a
scrumului ei (Ionel 1991: 21-22).

Indiferent cum ar fi numita — poezia prezentei, poezie misticd, poezie magicd,
poezie-exercitiu spiritual sau ,poezie-gnozd” (cum am numit-o noi ingine) —
problema principala a literaturii prezentei este receptarea ei, tipul de lectura pe care
il pretinde, 1l solicitd si/ sau 1l formeaza. ,,Cititorul implicit” (in termenii lui
Wolfgang Iser) al poeziei prezentei create de Nicolae Ionel, de Yves Bonnefoy,
Rainer Maria Rilke s.a. este dificil de transpus in cititorii empirici ai zilelor noastre.
Dificultatea gasirii unor cititori ai poeziei prezentei este si mai mare in cazul unei
poezii implicand o mistagogie care nu-si repudiaza radacinile religioase (asa cum
face Bonnefoy), ci dimpotriva, le reveld si le confirma (Rilke) ori le exaltd si le
armonizeaza cu toatd heterogenitatea lor (N. Ionel). Dificultatea gasirii lectorului
potrivit pentru performarea textului specific poeziei prezentei este, intotdeauna, una
enormd in cazul in care mistica poetului este una absolut personala (cazul poetului
roman), iar nu una de import §i nici una de inspiratie traditionala. Asa s-ar putea
»lumina” paradoxul ca poezia ionelianad este respinsd (ori mécar nesustinutd) din
cauza misticii sale particulare de catre unii critici literari mai curand indiferenti decat
apropiati de misticd. Dar s-ar putea la fel de bine sustine ca aceiasi critici sunt la fel
de distanti, ca sd nu spunem ignoranti, in materie de magie spirituald, teritoriu mai
propice poeziei decat mistica de tip canonic, fiind aproape indiferenti la miracolul
aparitiei unei astfel de stranii poezii in literatura roména. Daca e de inteles (macar in
parte) de ce mistagogia aferenta poeziei prezentei create de Nicolae lonel nu castiga
adeziuni printre cititorii contemporani, este mai dificil de Inteles de ce literatura sa
nu retine atentia celor interesati de excelenta esteticd a unui limbaj poetic cu totul
singular, apt prin el insusi sa creeze efectul de prezenta.

In ce ne priveste, credem ca, pentru o buni intilnire cu poezia prezentei
(indiferent de cine este scrisd), ar fi necesard reformarea esteticii receptarii §i a
gandirii hermeneutice adiacente, de care se folosesc mai mult sau mai putin
congtient cititorii acestor texte (cei specializati §i cei mai putin specializati).
Reformarea nu poate surveni decat pe fondul amplificarii si imbogatirii cunostintelor
si competentelor literare, estetice, filosofice, teologice si, nu in ultimul rand,
lingvistice ale cercetatorilor interesati de poezia prezentei, indiferent cd sunt critici
literari, poeticieni sau hermeneuti. Exigenta inter- si transcidiplinaritatii din studiile
literare actuale pretinde ca poeticienii, hermeneutii si criticii sa coexiste in una si
aceeasi persoand. Interogarea si aprofundarea poeziei prezentei ca logoenergie
spiritualizanta $i  spiritualizatoare, dar i ca tema metafizico-poetica ori
fenomenologie pura, in operele unor poeti de facturi diferite, precum Nicolae lonel,

25

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Lucia CIFOR

Yves Bonnefoy s.a. (eventual printr-un examen comparativ), raman sarcinile de
viitor ale studiilor literare de o mai complexa specializare.

Bibliografie

Acke 1999 : Daniel Acke, Yves Bonnefoy, essayste, Modernité et présence, Amsterdam-
Atlanta, Rodopi.

Bonnefoy 1990 : Yves Bonnefoy, Entretiens sur la poésie (1972—1990), Paris, Mercure de France.

Bonnefoy 2003: Yves Bonnefoy, Les Planches Courbes, Paris, Gallimard, Collection « Poésie ».

Braga 2006: Corin Braga, De la arhetip la anarhetip, lasi, Polirom.

Cifor 1995: Lucia Cifor, Argumente pentru o noud poeticd, ,Limba romana”, nr. 2
(20)/1995, p. 121-127.

Cifor 2000: Lucia Cifor, Poezie i gnoza, Timigsoara, Editura Augusta.

Cifor 2003: Lucia Cifor, Magie vs. teurgie in infelegerea , existentei creatoare”, in
,Meridian Blaga”, III, Cluj-Napoca, Casa Cartii de Stiinta, p. 41-50.

Cifor 2004a: Lucia Cifor, Magia si mistica in viziunea lui Lucian Blaga, ,,Anuar de
lingvistica si istorie literard” (ALIL), tom XLII-XLIII (2002-2003), Bucuresti, Editura
Academiei Romane, p. 157-163.

Cifor 2004b: Lucia Cifor, Poezia ca limbaj maxim, prefata la Nicolae Ionel, Cuvant in
cuvdnt. Antologie, lasi, Editura Junimea, p. I-I1X.

Cistelecan 1995 : Al. Cistelecan, Poetul de-a dreapta Tatalui, ,,Cuvantul”.

Codoban 1998: Aurel Codoban, Hierofanie si cratofanie, in Idem, Sacru si ontofanie. Pentru
o noud filosofie a religiilor, lasi, Polirom.

Corbin 2005: Henry Corbin, Istoria filosofiei islamice. De la origini pand la moartea lui
Averroes (595-1198). De la moartea lui Averroes pana in zilele noastre, traducere din
limba francezad de Marius 1. Lazar, Bucuresti, Editura Herald, 2005, p. 245.

Cotorcea 1997: Livia Cotorcea, Introducere in opera lui Velimir Hlebnikov, Braila, Editura Istros.

Doinag 1980: Stefan Augustin Doinas, Nicolae Ionel, poet al entuziasmului, in Stefan
Augustin Doinas, Lectura poeziei, Bucuresti, Cartea Romaneasca.

Dufrenne 1971 : Mikel Dufrenne, Poeticul, cuvant inainte si traducere de Ion Pascadi,
Bucuresti, Editura Univers.

Evola 1971: Julius Evola, La tradizione ermetica, Roma, Mediteranee (apud Umberto Eco,
Limitele interpretarii, traducere de Stefania Mincu si Daniela Bucsa, Constanta,
Editura Pontica, 1996, p. 88).

Friedrich 1969 : Hugo Friedrich, Structura liricii moderne de la mijlocul secolului al XIX-lea
pana la mijlocul secolului al XX-lea, traducere de Dieter Fuhrmann, Bucuresti,
Editura pentru Literatura Universala.

Gasarian 1986: Gérard Gasarian, Yves Bonnefoy: la poésie, la présence, Seyssel, Editions
Champ Vallon.

Heidegger 1995: Martin Heidegger, Originea operei de arta, traducere de G. Liiceanu si Th.
Kleininger, Bucuresti, Humanitas.

Heidegger 2003 : Martin Heidegger, Fiinta si timp, traducere de G. Liiceanu si C. Cioaba,
Bucuresti, Humanitas.

Hocke 1977 : Gustav René Hocke, Manierismul in literaturd. Alchimie a limbii si artd
combinatorie, traducere de Herta Spuhn, Bucuresti,Editura Univers.

Ionel 1972: Nicolae lonel, Cuvant in cuvant, lasi, Editura Junimea.

Tonel 1990: Nicolae Ionel, Scara de raze, lasi, Junimea.

Ionel 1991: Nicolae Ionel, Carul Mare, Bucuresti, Editura Cartea Romaneasca.

Tonel 1995a: Nicolae Ionel, Vederea, lasi, Editura Junimea.

Ionel 1995b: Nicolae Ionel, Venirea, lasi, Sagittarius.

26

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Cateva dificultati hermeneutice create de poezia prezentei

Ionel 1996: Nicolae lonel, Prezenta, Constanta, Editura Pontica.

Ionel 1998: Nicolae lonel, Rasaritul Chipului, Bucuresti, Cartea Romaneasca.

Ionel 2005: Nicolae Ionel, Gdnd oprit, Targu Lapus, Galaxia Gutenberg.

Marion 2003 : Jean-Luc Marion, Fiind dat. O fenomenologie a donatiei, traducere de Maria-
Cornelia si loan I. Ica jr., Sibiu, Deisis.

Maulpoix: Jean-Michel Maulpoix, Introduction a la lecture de ’oeuvre d’Yves Bonnefoy,
(apud http://www.maulpoixnet/Oeuvre%20de%20Bonnefoy.htm)

Marin Mincu 1998: Marin Mincu, Nicolae lonel (1944), in Marin Mincu, Poezia romdna
actuala, vol. 11, Constanta, Editura Pontica.

Melania Mincu 1997: Melania Mincu, Poezie mistica si poezia ,, lunetista”, ,,Paradigma”,
anul 5, nr. 10-11-12.

Olivotto 2004: Alexandra Olivotto, Poezie mistica, ,,Romania literara”, nr. 29/28 iulie-3august.

Paleologu 1983: Alexandru Paleologu, Portretul unui poet tandr, in idem, Alchimia
existentei, Bucuresti, Cartea Roméaneasca.

Praag 1996: H. van Praag, Cele opt porti ale misticii, traducere de Viorica Nigcov, Bucuresti,
Saeculum 1.O. — Vestala.

Quenot 2007 : Michel Quenot, De la icoana la ospatul nuptial. Chipul, Cuvantul si Trupul
lui Dumnezeu, editie ingrijita de Stefan Ionescu-Berechet §i Adriana Téanasescu-Vlas,
Bucuresti, Editura Zooia.

Regman 1976: Cornel Regman, Semne noi de lirism, in Cornel Regman, Colocvial,
Bucuresti, Editura Eminescu.

Staniloae 1997 : Dumitru Staniloae, Teologia dogmatica ortodoxd, vol. 1-1II, Bucuresti,
Editura Institului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane.

Stefanescu 2000 : Dorin Stefanescu, Prezenta §i intelegere. Reflectii asupra fenomenului
religios, Pitesti-Brasov-Cluj-Napoca, Editura Paralela 45, cap. Intelegerea prezentei.

Underhill 1995: Evelyn Underhill, Mistica. Studiu despre natura si dezvoltarea constiingei
spirituale a omului, traducere de Laura Pavel, postfatd de Marta Petreu, Cluj, Editura
Biblioteca Apostrof.

Quelques difficultés herméneutiques engendrées
par la poésie de la présence

Ce travail vient continuer d’autres études et articles écrits par nous sur un trés
important sujet: la poésie de la présence propre a deux poctes (Yves Bonnefoy et Nicolae
Ionel) dans ses rapports avec la poésie mystique, la magie (verbale) et autres phenomeénes
spirituels. Il s’agit de deux types de la poésie de la présence: I’un proche (ou similaire) de
I’expérience mystique et ’autre type qui concerne la thématisation de la présence comme
une phénomenologie poétique sui generis. Une part de cette poésie de la présence a été
souvent considérée comme une poésie mystique — plus rarement comme une poésie magique,
bien que ce type de poésie, fondé sur la croyance a la magie du langage, en dépassant cette
croyance-méme, l’exerce, la met en oeuvre, I’amplifie & I’excés, quelquefois jusqu’a la
saturation. Nous croyons que ce sont les particularités-mémes d’une grande partie de la
poésie crée par le pocte roumain Nicolae Ionel, qui expliquent, en quelque sorte, sa faible
popularité parmi les contemporains. Le noyau de notre recherche est constitué, d’une part,
par ’examen du langage poétique de la poésie de la présence propre a Nicolae Ionel, un
langage surtout performatif, dont les sources remontent plutét & la magie et a 1’alchimie
verbale qu’a la mystique. D’autre part, nous avons présentées quelques particularités du
théme de la présence dans cette création lyrique, en particulier ses rapports avec la
« connaissance présencielle » propre a la mystique islamique.

27

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)



Lucia CIFOR

Le caractere singulier de la poésie de la présence représente, a notre avis, une mise a
I’épreuve de nos capacités (sinon une obligation) d’une recherche approfondie d’une
perspective fondée sur 1’esthétique de la réception et de I’herméneutique littéraire.

Universitatea ,, Alexandru loan Cuza”, lasi
Romdnia

28

BDD-A838 © 2008 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:43:55 UTC)


http://www.tcpdf.org

