
 

 375 

Poezia religioasă: consideraţii despre autor şi interpretare 

Adina CHIRILĂ 

The present essay focuses on two aspects regarding the religious poetry: its author, and its 
legitimate interpretation. Because the religious poet places himself under the authority of 
the Scripture and of God, his subjectivity as an artist is voluntarily limited. The religious 
poet is first of all a believer in the very biblical sense, so the substance of his religious 
creation must be consistent with the Bible’s principles. The perspective that a religious 
poet has upon his own text sustains the idea that such a text has in fact two authors, of 
different ranks: a Divine Instance, and a human voice – a channel. Due to its complex 
nature, a religious poem can and may legitimate more than one way of interpretation, but 
the one that has been foreseen by the Divine Instance is the spiritual (or the existential) 
approach. 

 
În calitatea lui de creatură unică şi irepetabilă, omului, aflat în permanent 

raport cu limba şi cu lumea, îi place să se considere liber de a se manifesta 
subiectiv în orice conjunctură. Se poate bucura însă numai de o subiectivare 
relativă, relativitatea fiind impusă de dimensiunea socială a existenţei lui. În 
comunicarea obişnuită (putînd fi numite aici contactele comunicaţionale 
cotidiene, de la cele cu miză intelectuală pînă la cele frivole înscrise prin voinţa 
vulgului sub cupola unei noţiuni din jargonul vieţii moderne: socializare – 
Zafiu, 2006: 15), contextul în care se desfăşoară actul lingvistic constrînge 
vorbitorul. Chiar şi în cazul comunicării artistice, mai intime, orientate mai 
degrabă spre interior, actul verbal este ajustat de factori externi individului 
creator: curentul cultural care l-a format şi în care se manifestă, vecinătăţile 
artistice, sistemul de limbă (în sensul coşerian) pe care îl are la dispoziţie, 
posibilitatea existenţei unui receptor etc. Aşadar, omul nu este niciodată absolut 
subiectiv în comunicare, dar domeniului în care se recunoaşte cel mai înalt 
control al eului, cel mai înalt nivel al reflexivităţii este cel artistic. Putem 
admite ca poezie un text dadaist, de pildă, fără obiect comunicabil, pentru că 
adoptăm o convenţie între artist şi receptor, privind naşterea lui şi decodificarea 
lui, apreciind că nu avem de-a face cu o înşiruire de semne lingvistice, ci cu 
semne poetice. Un astfel de text s-ar apropia cel mai mult de ceea ce Eugen 
Coşeriu numeşte artă în opoziţie cu limbajul: „Arta nu se face pentru a 
comunica, ci numai ca să fie, în sensul în care este artă” (Coşeriu, 1994: 162).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:28:20 UTC)
BDD-A82 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 376 

Ar putea fi un text ca acesta, incomprehensibil raţionalului, imaginabil pe 
tărîmul religiei, ca poezie religioasă? Răspunsul pozitiv ar implica automat 
conceptele de subiectivare (privind emiţătorul) şi de operă deschisă (privind 
mesajul), or tema religioasă le opune rezistenţă acestora. 

În comunicarea de tip religios, negarea sau, cel puţin, limitarea subiectivării 
este impusă de natura realităţii extralingvistice la care face referire. „Obiectul” 
comunicării – lumea transcendentală – se impune în dauna personalităţii celui 
pe care îl percepem ca autor imediat. Pentru a înţelege fenomenul trebuie să 
avem în vedere că autorul (emiţătorul) discursului poetic de natură religioasă 
(creştină) este, în primul rînd, un om care se plasează conştient pe un teritoriu 
hotărnicit de Biblie – textul-normă sau textul de control, care este de sorginte 
divină. Poetul creştin, dacă este creştin în accepţiunea biblică de „urmaş al lui 
Christos”, îşi conduce scrisul după precepte sacre: „[Noi surpăm gîndurile şi 
toată trufia care se ridică împotriva cunoaşterii lui Dumnezeu] şi tot gîndul îl 
robim, spre ascultarea lui Hristos” (I Corinteni, 10.5) şi „[Căci acum caut să 
înduplec oameni sau pe Dumnezeu? Sau caut să plac oamenilor?] Dacă aş 
plăcea încă oamenilor, n-aş fi rob al lui Hristos” (Galateni, 1.10) etc. Apare 
aici contradicţia cu principul libertăţii în creaţie a artistului laic, artistului 
religios fiindu-i dat să rămînă sub autoritatea Scripturii chiar şi atunci cînd e 
cel mai puţin creştin („...Cred, Doamne! Ajută necredinţei mele”, Marcu, 9.24)! 
Urmînd îndeaproape logica acestor versete, poetul creştin este mai întîi creştin, 
şi abia apoi poet, umilinţa fiindu-i garantul existenţei plenare spre care tinde, 
nu în vieţuirea terestră, ci în transcendenţă. Demonstraţia o face, cu unealta 
poeziei, Eugen Dorcescu, într-un text-epilog la Pildele în versuri, pe care îl 
reluăm în întregime, ţintind însă gravitatea ultimelor două versuri: De-atîta 
timp, în lumea de himere, / În lumea iluzorie, şi eu / Am rătăcit. Asemeni lui 
Orfeu, / Crezînd în a cuvîntului putere. // Crezînd şi totuşi nu. Căci, mai presus 
/ De vorba noastră vană şi firavă, / Resimt Cuvîntul răstignit în slavă / Şi-
mpurpurat pe crucea lui Iisus. // Încît, sătul de idoli şi eroi / (Eroi cînd în prim-
plan, cînd în eclipsă), / Pun jos condeiul laic. Scrieţi voi! / Ne revedem după 
Apocalipsă (Dorcescu, 2003: 198). 

Un text aproape identic în privinţa temei renunţării la identitatea laică şi la 
prestigiul dobîndit printre muritori şi a tînjirii după identitatea transcendentală, 
în Dumnezeu – urmare a cîntăririi celor două modalităţi de vieţuire, este 
Iubirile noastre, al lui Vasile Voiculescu, o reluare în limbaj poetic a 
principiului biblic de metanoia ca har divin: Iubirile noastre? numai pospai, / 
Iubiri mincinoase de putregai; / Nu ard, nu luminează, nu-ncălzesc, / Cînd şi 
cînd în beznă lucesc. / Oul de viperă cu fosfor în el / Clocit în nisip, face la fel. 
// Doamne, inimile bieţilor poeţi / Mîncate de cari şi de bureţi / Înşală pe 
oameni spre-a le-ndrăgi, / Pe Tine nu Te pot însă amăgi... / Şi ce inimă 
domnească-mi visam! /  Doamne, atinge-Te de ea, să s-aprindă, ori să n-o mai 
am (Voiculescu, 1996: 193). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:28:20 UTC)
BDD-A82 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 377 

Pentru artistul creştin este firesc ca energiile creatoare să fie desfăşurate 
între graniţele a ceea ce acesta înţelege prin ascultare de Dumnezeu şi 
supunere. Dezlănţuirea preţiosului „eu creator”, cel care asigură prestigiul în 
lumea laică, reprezintă un factor de risc, din perspectiva biblică. De altfel, 
limbajul poetic religios nu poate fi creator în absolut şi nu invită la o repetată şi 
variată creare a cîte unei lumi, de către receptorul textului, la fiecare lectură. 
Lumea despre care comunică un text de natură sacră precede naşterea textului 
şi nu este afectată de pierderea acestuia. Opera de inspiraţie religioasă 
dezvăluie, evocă, face prezentă realitatea transcendentală (în care autorul 
creştin crede cu tărie) şi îi facilitează cunoaşterea. Nu trebuie să vedem în 
poetul creştin un iniţiat în mai mare măsură decît receptorul textului său. Din 
punct de vedere teologic, poetul creştin nu este altceva decît mijlocul ales într-
un anume context de Divinitate pentru a Se revela, un pic mai mult, şi într-un 
mod inedit, altuia. Iniţiativa comunicării şi cunoaşterii vine aşadar din partea 
„obiectului” de comunicat, iar ceea ce numim „erudiţie” şi „talent” ale 
creatorului pămîntean nu îndeplinesc un rol fundamental în explicarea şi 
înţelegerea a ce este Dumnezeirea. Dogmatic, „Dumnezeu nu este nici 
perceptibil, nici raţional, la El ajungem numai prin credinţă, iubire şi revelaţie” 
(Munteanu, 1992: 99-100), toate trei fiind categorii care, din punctul de vedere 
al credinciosului, nu sînt în puterea omului. Spunea Eugen Dorcescu într-un 
studiu excelent (2006: 41) că „nici intuiţia, nici revelaţia (şi, implicit, nici 
aportul lor cognitiv) nu se află sub controlul voinţei subiective, ele nu depind 
de buna intenţie, de orgoliul, de ambiţia sau de stăruinţa eului. Intuiţia şi 
revelaţia sînt date, ţin de har, de dar, de chemare (chiar în sens biblic)”. Prin 
urmare, elementele umane contextuale, care în mod normal influenţează 
construirea unui text, nu generează o variaţie calitativă, în esenţă, în 
cunoaşterea şi comunicarea religioasă. Aceasta nu înseamnă că autorul 
pămîntesc al textului este scutit de responsabilitate în şlefuirea pînă la 
desăvîrşire, cît este uman posibil, a operei sale. Dimpotrivă: lucrul sub ochiul 
lui Dumnezeu, ca mesager al Său, reclamă adîncime, autenticitate, sinceritate, 
jertfă de sine, mărturie.  

Textul religios este emis – nu întotdeauna şi receptat – de conştiinţa umană 
în dimensiunea ei transcendentală care vede în actul lingvistic manifestarea 
divinităţii. Emiţătorul unui text de orientare spirituală creştină îşi asumă poziţia 
secundară în realizarea propriului text. Prin credinţă, autorul real al acestuia 
este Dumnezeu. „Într-adevăr, fiinţa noastră ne depăşeşte pe noi înşine, fiindcă 
aparţine Fiinţei”, spune poetul Eugen Dorcescu (2006: 38), reluînd de fapt 
crezul apostolului Pavel: „M-am răstignit împreună cu Hristos; şi nu mai 
trăiesc, ci Hristos trăieşte în mine” (Galateni, 2.20). În felul acesta, orice text 
de orientare spirituală reia textul-normă, pentru că Autorul prim nu se poate 
nega pe Sine şi nu se poate dezvolta în afara cadrului impus o dată pentru 
totdeauna.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:28:20 UTC)
BDD-A82 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 378 

În lumina celor zise pînă acum, devine aproape superfluă precizarea că 
referentul unui text de asemenea natură este lumea transcendentală, în ultimă 
instanţă – Dumnezeu. Pe terenul stilisticii, Dumitru Irimia a formulat ideea (de 
adevărul căreia nu se mai îndoia de mult niciun teolog şi niciun credincios de 
rînd), citată apoi de cei care s-au ocupat de limbajul religios şi de creaţia de 
factură spirituală, că şi atunci cînd prima lectură descoperă în textul religios 
realităţi extralingvistice terestre, acestea sînt doar categorii spaţio-temporale 
necesar comprehensibile, impuse de „mărginirea” fiinţei umane (Irimia 1999: 
166). Obligaţia receptorului de a trece dincolo de învelişul alcătuit din lucruri 
de sub cer şi de a păşi în miezul spiritual al mesajului unui text religios este 
conţinută în sentinţa gravă a lui Hristos: „Cine are urechi de auzit, să audă” 
(Matei, 11.15). Pornit de la Dumnezeu şi vorbind despre Dumnezeu, textul de 
inspiraţie religioasă, ca şi textul-normă (Biblia), este unul circular. Poetul 
creştin se închide în acest cerc (închidere care face posibilă comunicarea pe 
verticală şi comuniunea cu Dumnezeu) pentru a-şi săvîrşi chemarea, ca în 
această ars poetica a lui Vasile Voiculescu: A ridicat păcatul neagra-i labă / 
O-nmoaie-n scîrna aurului greu / Şi-o-ntinde scribilor să scrie-n grabă / Ocări 
asupra lumii Tale, Doamne-al meu. // Tu Verb al Slavei, cît sînt de pigmeu / 
Fereşte-mă să nu mă fac tarabă / Şi-n orice poezie, cît de slabă / Să-nchid un 
tainic strop de Dumnezeu (Voiculescu, 1996: 215) 

Nu avem nicio îndoială că aşa funcţionează mecanismul psiho-creator al 
poetului religios creştin, pentru care orice altceva în afara strădaniei spre Cer 
este istovire deşartă. Un poet sedus de Hristos poate constata că „Una este să te 
delectezi (sau să te întristezi) scriind, cu măiestrie, poate, dar sub un orizont 
limitat, autosuficient, despre pîrîiaşe, nori, întîmplări şi emoţii, desfăcînd şi 
refăcînd, maniacal, cuvinte; alta este să cuprinzi, în propriul sine, şi în propriul 
text, vidul dindărătul a tot ce oferă simţurile şi, fireşte, dindărătul unor 
asemenea jocuri; şi alta, în fine, să ai şansa de a traversa acest vid în prea-
plinul revelaţiei” (Dorcescu, 2006: 41). 

În decodificarea unui text de inspiraţie religioasă este fundamental să 
pornim de la ideea că autorul I se supune lui Dumnezeu în scrierea operei sale, 
chiar şi atunci cînd aceasta este un strigăt de deznădejde ori un reproş, ca în 
psalmii lui Arghezi şi ai lui Ştefan Augustin Doinaş şi în unele poezii ale lui 
Vasile Voiculescu. Autorul unui text religios crede, ştie că prin el vorbeşte 
Domnul, că lasă un semn omenirii. Poate şi din pricina aceasta creaţia poetică 
religioasă refuză dimensiunea ludic-iraţională a constructului pe care o 
recunoaştem uneori în poezia modernă, într-un text dadaist de pildă. Nu 
considerăm că este suficient ca un text să fie construit în jurul unei teme biblice 
pentru ca el să fie şi creaţie (artistică) religioasă. De asemenea, sîntem de 
părere că un text oarecare nu poate intra în categoria textelor religioase numai 
pentru că limbajul folosit de autor îl mimează pe cel biblic.   

Am formulat mai sus ideea că un text religios nu este neapărat receptat ca 
manifestare a divinităţii. De exemplu, o poezie religioasă poate interesa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:28:20 UTC)
BDD-A82 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 379 

exclusiv la nivel estetic, în cazul acesta receptorul neavînd sau ignorîndu-şi 
nevoia duhovnicească. Putem găsi pentru situaţia aceasta o paralelă cu relaţia 
dintre icoană şi privitorul iconoclast care este în stare să recunoască valoarea 
plastică a unei icoane – operă a unui pictor oarecare, dar nu o descifrează în 
dimensiunea ei spirituală revelatorie. Desigur, o descifrare  poeziei religioase în 
primul sens menţionat este legitimă, dar nu şi suficientă. Nu încîntarea este 
miza operei poetice de factură religioasă, deşi performanţa estetică o validează 
ca poezie. Îndrăznind să fim drastici, spunem că o poezie religioasă fericeşte, în 
sens biblic, nu binedispune!  

De asemenea, un text poetic religios poate interesa la nivel biblic-istoric 
(dacă avem de-a face cu poeme epice care narează în versuri episoade din 
Vechiul şi Noul Testament – literatura religioasă protestantă şi neo-protestantă 
cunoaşte cu precădere astfel de realizări, ne referim la cele izbutite şi sub raport 
artistic), atribuindu-i-se acestuia valoare didactică.   

Aceste modalităţi de percepţie ţin de suprafaţa eului receptor, cea ancorată 
în capacităţile pur umane, care se poate lipsi de intervenţia lui Dumnezeu. Dacă 
lucrurile se opresc aici însă, lectura preconizată de dublul emiţător nu se 
întîlneşte cu cea izbutită de receptor. Acesta din urmă trebuie să fie deschis 
experienţei revelatorii, căci aşa zice Domnul: „Şi mă veţi căuta şi mă veţi găsi, 
dacă mă veţi căuta cu toată inima voastră (s.n.)” (Ieremia 29.13). 

Concluziile la care am ajuns la finalul acestei investigaţii şi care se cer 
completate de viitoare dezbateri pe marginea speciei numite poezie religioasă 
ori mistico-reigioasă pot fi sintetizate astfel: 

1. Emiţătorul textului poetic religios este dublu: eul creator, poetul în 
accepţiune clasică, şi Dumnezeu, de la care purcede mesajul spre mîntuire. 
Elementul uman al perechii auctoriale se supune autorităţii cereşti şi crede cu 
tărie în justeţea acestei ierarhizări.  

2. Deoarece existenţa unui emiţător superior este înţeleasă de autorul 
textului literar sacru şi de receptorul credincios ca realitate absolută, în cazul 
discursului religios ar trebui operată o revizuire a schemei actului de 
comunicare, în care să se acorde un loc aparte Emiţătorului superior. 

3. Deşi sînt pe deplin justificate de complexitatea textului, lecturile estetică 
şi biblic-istorică (precum şi alte posibile modalităţi de interpretare) sînt 
inferioare celei spirituale (şi/sau existenţiale), din perspectiva scopului ultim al 
textului încărcat cu mesaj divin – mîntuirea. 

 
Bibliografie 
 
Biblia, 1991, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucureşti 
Dorcescu, Eugen, 2003, Biblice, Editura Marineasa, Timişoara 
Voiculescu, Vasile, 1996, Poezii alese, Editura Vremea, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:28:20 UTC)
BDD-A82 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 380 

Coşeriu, Eugen, 1994, „Limbajul poetic”, în Prelegeri şi conferinţe, supliment al 
publicaţiei Anuar de lingvistică şi istorie literară, t. XXXIII (1992-1993), Seria A, 
Lingvistică, Institutul de Filologie română „A. Philippide”, Iaşi, p. 145-162 

Dorcescu, Eugen, „Poezia mistico-religioasă. Structură şi interpretare”, în Reflex 2006, nr. 
7-8-9, p. 38-42 

Irimia, Dumitru, 1999, Introducere în stilistică, Editura Polirom, 1999, Iaşi 
Munteanu, Eugen, 1992, „Natura semiotică a numelui lui Dumnezeu în gândirea teologică 

a lui Toma De Aquino”, în Colocviul Internaţional de Ştiinţe ale Limbajului, vol. I, 
Universitatea „Ştefan cel Mare”, Suceava, p. 99-103 

Zafiu, Rodica, „Socializare”, în România literară, 2006, nr. 35, p. 15 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:28:20 UTC)
BDD-A82 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

