
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 659‒665. 

 

 

 

Mitul între imaginar și realitate 
 

Ion VRABIE

  

 

 

Key-words: myth, imaginary, reality, the mythical perception, consciousness 

 

 

1. Imaginea și imaginarul 

Orice discuție despre imagine presupune și referințe la conceptele de imaginar 

și imaginație, ce au drept scop clarificarea și delimitarea clară a termenilor. În 

primul rând, imaginea și imaginarul sunt produse ale imaginației – facultatea umană 

care produce imagini, care reprezintă și construiește lumea prin imagini. În al doilea 

rând, ambele se constituie, pe de o parte, prin intuiție sensibilă, iar pe de altă parte, 

sub influența fenomenalității obiective. Prin urmare, ele nu aparțin în mod exclusiv 

nici sferei umane, nici celei reale, însă își găsesc fundamentarea în amândouă. 

Imaginea se manifestă ca o entitate particulară. Ea se referă la un obiect sau la 

o stare de lucruri, conținând impresiile perceptive. Înainte de a fi o formă de 

cunoaștere, imaginea este o simțire a lucrurilor, fiind în strânsă legătură cu 

percepția. În altă ordine de idei, imaginea ține de memorie, ea este memorie și în 

memorie. Imaginea se concepe ca o formă de reconstituire a intuiției sensibile. Ea se 

formează în actul perceptiv, însă este activată ulterior, în absența lui. În această 

accepțiune, imaginea se plasează pe un loc intermediar între percepția adevărată și 

concept, ea fiind „o modalitate de reprezentare mentală care are drept caracteristică 

conservarea informației perceptive sub o formă ce posedă un grad ridicat de 

similitudine structurală cu percepția” (Denis 2004: 20). În concluzie, imaginea se 

dovedește a fi mult mai aproape de percepție, considerată a fi o copie memorată a 

realității disimulate de impresiile subiectului. 

Imaginarul, pe de altă parte, reflectă o adevărată complexitate, un sistem de 

relații, o lume întreagă, mai mult sau mai puțin posibilă, mai mult sau mai puțin 

ideală/reală. În cadrul imaginarului, imaginea poate fi concepută în sens relativ, 

asemenea unui ceva ce nu este prezent în momentul de față, sau într-un sens absolut, 

atunci „când imaginea reprezintă ceva ce nu poate niciodată să ocupe un loc în 

ordinea faptelor reale, în câmpul posibil al perceptibilului, precum o ficțiune 

irealizabilă (un munte de aur)” (Wunenburger 2004: 21). În cazurile extreme, putem 

vorbi despre imagini lipsite de imagini (cerc pătrat sau exemplul lui Descartes – 

chiliogonul, figură geometrică cu mii de laturi).  

                                                           
 Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iași, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 16:08:22 UTC)
BDD-A8110 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ion VRABIE 

660 

2. Imaginarul utopic și imaginarul mitic 

Spre deosebire de imagine, după cum a fost definită, care își păstrează 

apropierea de realitate, imaginarul trimite mai curând la ceva ce se opune percepției 

sensibile, distanțându-se într-un spațiu ficțional și ireal.  

Una dintre formele extreme ale imaginarului este cazul utopiei. Bazându-se pe 

o confuzie generatăde interpretarea etimologică, „outopia” (loc care nu se află 

nicăieri) sau „eutopia” (loc al fericirii), imaginarul utopic este împins la limită 

printr-un caracter dublu: cel de irealitate, aflat în opoziție cu realitatea fizică, și cel 

de idealitate sau perfecțiune, specific unei stări primordiale pierdute sau irealizabile, 

fiind exclusă din câmpul posibilului. 

Istoria ne oferă suficiente exemple prin intermediul textelor imaginarului 

utopic, de la Republica lui Platon, Cetatea Soarelui a lui Campanella și până la 

ideologiile utopice ale secolului XX – construcții imaginare ale cetăților ideale cu 

forme de guvernare perfecte. Aceste mărturii dovedesc că imaginarul este adânc 

implantat în structurile noastre psihice, configurându-se undeva la limita posibilului 

prin contururi specifice perioadei, culturii și dorințelor unei mentalități. 

La diferite niveluri ea se manifestă în mod mai mult sau mai puțin prezent în 

viața și gândirea individului, de la o tresărire de speranță la un discurs filosofic și 

acțiune politică, împlinindu-se într-o încercare (de regulă eșuată) de guvernare.  

Imaginația utopică corespunde unei forme de gândire care se exprimă printr-un 

stil al scriiturii ori al practicii relativ la o desfășurare în spațiul, istoric sau mental, al 

unui loc ideal, adică visat. Așadar, utopia se deosebește de conștiința onirică și 

poetică, precum și de speculațiile abstracte asupra apariției de puteri, prin recursul la o 

imagine care simbolizează concepte și care etalează afecte într-o frescă (Wunenburger 

2001: 19). 

Deși ar părea paradoxal, imaginarul utopic se manifestă mai mult ca o forță de 

constrângere a imaginației decât ca una eliberatoare. Împins la extremă, într-un loc 

ce nu există, dar care ar trebui să fie perfect, imaginarul utopic se desprinde de 

capacitatea creatoare a imaginației care, în virtutea faptului că este creatoare, nu mai 

poate interveni într-o lume ideală, în care lipsește acțiunea și dinamismul. 

În concluzie, imaginarul utopic, chiar dacă adaugă idealul realului și se 

manifestă ca năzuință spre un „cum ar trebui să fie”, el își pierde credibilitatea 

imediat ce se încearcă transpunerea lui în posibilitate. Utopia rămâne o construcție 

individuală, deci și idealul imaginarului propus este unul particular. A încerca să faci 

din propriul ideal idealul tuturor înseamnă să constrângi; iar să susții că propria 

cauză reprezintă cauza comună sau fericirea colectivă echivalează cu a spune că ai 

fost într-un loc care nu există. 

Spre deosebire de imaginarul utopic, imaginarul mitic își păstrează tot timpul 

un caracter dinamic. Mitul, departe de a fi un simplu limbaj ficțional, este un mod de 

existență real, plin de vitalitate de acțiune. Mitul, în sensul său viu, nu este o simplă 

scriere, nicio ficțiune despre altă lume, el este un fapt social. În măsura în care o 

populație își trăiește mitul, acesta îndeplinește statutul de realitate. Ceea ce 

înțelegeau mai puțin etnologii din secolul al XIX-lea este că mitul nu reprezintă o 

formă de existență pre-logică, proprie societăților arhaice, ci o formă de gândire care 

se manifestă ca adevărată atunci când este împărtășită de membrii unei comunități. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 16:08:22 UTC)
BDD-A8110 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mitul între imaginar și realitate 

661 

Mitul justifică un consens social, în timp ce utopia introduce o distanță critică la 

adresa organizării existente. Imaginarul mitic se amestecă până la confuzie cu 

„ansamblul instituțiilor sociale care îl produc și îl suportă, spre a le alimenta la 

rândul său în discursul de legitimare” (Wunenburger 2001: 21). 

Imaginarul mitic, spre deosebire de cel utopic este construit din imagini 

considerate adevărate și prin aceasta își păstrează conexiunea la realitatea fizică. 

Imaginarul fizic își găsește justificarea prin imagine atunci când aceasta este 

înzestrată cu sens – spre exemplu, este concepută ca o formă simbolică. Facultatea 

imaginației însă a fost pentru multă vreme ignorată în calitatea ei de capacitate 

credibilă a intelectului uman. Întrebarea care se impune este: „Când devine ea 

suficiet de puternică pentru ca imaginile să devină nu doar simple copii ale realității, 

ci și purtătoare de sens?”. 

3. Imaginație și sens 

Pentru o lungă perioadă de timp, imaginarului i s-au refuzat drepturile și 

rolurile sale. Imaginația a fost privită cu suspiciune și i s-a conferit un rol secundar, 

dependent de alte facultăți umane, fără autonomie și individualitate. Lucrurile încep 

să se schimbe în favoarea ei odată cu Descartes, care plasează puterea de a imagina 

printre cele șase atribute fundamentale ale cogito-ului: „se îndoiește, înțelege, 

afirmă, neagă, vrea, nu vrea, imaginează și simte” (Descartes 1997: 40). 

Pe tradiție greacă, de la Platon, imaginea se bucura doar de un caracter de 

simulacru – forme asemănătoare realității, care imită, fapt ce poate conduce la 

înșelăciune. Descartes reconsideră acest raport de asemănare, atribuindu-i o funcție 

de suplinire, și nu de simplă reproducere. Imaginea nu ar trebui să fie constrânsă de 

un adevăr mimetic al lucrului, ci să servească drept posibilitate de recunoaștere 

pentru judecată. „Această intelectualizare a imaginii incită la a nu mai face din ea un 

fragment de lume, o pars totalis, ci de a-i acorda rolul de simplu analogon, care 

trebuie să-și găsească adevărul în concept, singurul ce poate restabili identitatea 

obiectului denotat sau semnificat” (Wunenburger 2001: 164). Cu toate acestea, se 

observă rolul secundar al imaginii în secolul al XVII-lea, verbalul menținându-și 

prioritatea în fața vizualului și textul în fața desenului. 

Cel care va conferi imaginației un statut transcendental, plasând-o în centrul 

operațiilor intelectuale va fi Kant. Imaginația va fi promovată la nivelul unei 

facultăți primare și autonome, cu o funcție generatoare atât pentru reprezentările 

sensibile, cât și pentru cele inteligibile. 

Sunt binecunoscute cele trei sinteze a priori care stau la baza actului perceptiv 

în concepția lui Kant. Sinteza pasivă a receptivității face posibilă perceperea unui 

fenomen (ca materie nedeterminată încă) într-un spațiu și în funcție de un timp, care 

sunt intuiții sensibile ale subiectului. Această primă sinteză reprezintă condiția de 

posibilitatea a reprezentării discursive, a celei de-a doua sinteze.  

Percepția completă se realizează în urma sintezei dintre conceptele a priori 

(categoriile) și diversul empiric spațio-temporal, dând naștere reprezentării 

intelectuale, deci înțelegerii. Această a doua sinteză nu se produce de la sine, ci se 

face posibilă printr-o a treia, intermediară: facultatea de a produce iamgini. După 

cum se știe, Kant susținea imposibilitatea cunoașterii lumii în sine. Astfel, pentru a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 16:08:22 UTC)
BDD-A8110 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ion VRABIE 

662 

ne putea reprezenta un obiect este necesară o sinteză figurativă anticipatoare, adică a 

priori, care este realizată de către imaginație. 

Imaginea, în acest caz, are rolul de a face posibilă legătura dintre conținutul 

primei sinteze spațio-temporale și categoriile intelectuale. Ea funcționează precum o 

schemă arhitecturală – de aici și denumirea de schematism transcendental (Kant 

2009: §24).  

Structura figurativă a subiectului predetermină astfel lumea sensibilă, ce nu 

poate fi lume decât în măsura în care se supune, în actele intelectuale ale cunoașterii, 

ordinii preconstrânse de o funcție imaginantă. Percepția este astfel, cu siguranță, o 

construcție la care contribuie imagini, imagini ce constrâng totodată înțelegerea să 

renunțe la aplicarea directă a conceptelor sale la intuițiile empirice (Wunenburger 

2004: 98). 

Imaginația funcționează mai mult ca o activitate de analogie, 

restricționându-i-se funcțiile informatoare și constructiviste și favorizând laturile 

matematice și geometrizante, transformând imaginea mai curând într-o schemă 

logică decât într-o formă bogată în impresii și vitalitate. 

Cu toate acestea, Kant nu rămâne străin de funcția simbolică a imaginii, pe 

care o intuiește, voit sau nu, în procesul de formare a Ideilor. Deschizând gândirea 

către Absolut, imaginația este cea care oferă Ideilor kantiene reprezentări care, deși 

își au originea în experiență, depășesc acest cadru, alimentând o gândire de genul lui 

„ca și cum” (als ob), ce nu poate fi demonstrată, dar poate obține sens. Următorul 

pas în confirmarea tradiției kantiene, va fi făcut atunci când imaginea va fi înzestrată 

cu sens, iar acest lucru este posibil prin conceperea ei ca formă simbolică, odată cu 

E. Cassirer.  

Printr-o înțelegere ierarhică a nivelurilor de organizare a lumii, E. Cassirer 

instituie la baza unei prime lumi obiective o funcție simbolizantă a spiritului 

omenesc. Lumea capătă sens prin diferite expresii culturale: limbaj, artă mit. 

Urmărind relația dintre sensibil și inteligibil, el va amplasa între cele două lumi 

funcția simbolizantă. Actul perceptiv nu are loc doar formal, ci chiar la originea sa el 

se realizează printr-o atribuire de sens. În momentul în care percep un lucru, eu îl 

percep deja ca pe ceva anume, într-o stare oarecare și într-o relație cu altceva, adică 

într-un anumit sens. Imaginea ca formă simbolică nu se prezintă ca o imitație a 

lumii, ci ca un organ al ei, deoarece ea este cea care face posibil obiectul, îl face 

vizibil, și nu invers.  

Pentru E. Cassirer, perspectivele abstracte ale științei și idealismul filosofic nu 

doar că nu se află la originea percepției într-un mod a priori, ci sunt ulterioare 

structurilor simbolice prin care lumea obține sensul prim. Abia după o tratare analitică 

a lumii deja existente pentru tine, cu sensurile ei, se obține ab-stracția. E. Cassirer este 

aproape a spune că apriorismul și transcendentalismul kantian sunt o filosofie 

născută din modul în care deja se înțelegea lumea în secolul al XVIII-lea. În crearea 

unei filosofii de acest tip s-a pornit deja de la niște structuri simbolice comune 

spiritului filosofic din perioada respectivă.  

E. Cassirer reprezintă un punct de cotitură foarte important nu doar pentru cultura 

filosofică occidentală, ci și pentru cea răsăriteană, unde a beneficiat de o receptare 

originală în ceea ce privește sacralitatea imaginii și proprietățile simbolice ale limbajului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 16:08:22 UTC)
BDD-A8110 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mitul între imaginar și realitate 

663 

Definiția oferită de E. Cassirer omului este de homo symbolicus. Omul 

conferă sens lumii în care trăiește. În relația sa cu obiectele, el le înzestrează cu sens. 

Universul său, dincolo de a fi unul fizic, este unul simbolic. Instrumentele prin 

intermediul cărora omul își făurește lumea simbolică sunt: limbajul, religia, arta, 

mitul. Toate aceste expresii culturale se suprapun lumii naturale, formând împreună 

realitatea în care omul acționează.  

Percepția mitică se concretizează printr-un act creativ. Subiectul mitic nu 

recepționează în mod pasiv senzațiile, ci participă la ordonarea lor. Din acest motiv, 

nu se poate susține că mitul reprezintă pur și simplu un produs al imaginației, el 

conține în mod originar și o intuiție a realității. Se configurează la intersecția acestor 

două dimensiuni. La acest nivel „puterea impresiilor se confruntă treptat cu forța 

activă de expresie” (Cassirer 2008: 33) într-o unitate absolută, neexistând o 

conștiință a distincției dintre semnificație și lucru.  

4. Repunerea imaginii în drepturi 

Odată declarată puterea imaginației și forța ei de inovare și structurare, pe 

filieră franceză E. Cassirer este reluat și continuat de către G. Bachelard, G. Durand 

și contemporanul Jean-Jacques Wunenburger. Această tradiție urmărește să 

dezvăluie chiar anumite legi și tipuri de organizare ale imaginilor, care le conferă o 

anumită raționalitate în procesul lor de formare. Refuzându-le orice caracter 

contingent, imaginile apar în subiectul uman, dar sunt ordonate după legi semantice 

și sintactice ce-l depășesc. Pentru G. Bachelard, ne spune J.-J. Wunenburger, 

raportul omului cu lumea este guvernat de imaginile încărcate cu afectivitate care 

sunt prime în actul percepției.  

Formarea Eului poate să urmeze, ca atare, două căi antinomice: fie subiectul 

cucerește pas cu pas o raționalitate abstractă inversând curentul spontan al imaginilor, 

epurându-le de orice supraîncărcare simbolică, fie se lasă purtat de ele, le deformează, 

le îmbogățește pentru a accede la o trăire poetică, atingându-și plenitudinea în reverii 

(Wunenburger 2004: 94). 

Astfel, în știință, imaginile sunt analizate pe o cale negativă, fiind înțelese ca 

obstacol epistemologic, sau, în alt caz, urmează o cale pozitivă printr-o poetică 

generală ce le preia așa cum sunt. Studiind imaginile în bogăția lor afectivă, putem 

să înțelegem procesele afectivo-reprezentative complexe care, până la urmă, stau la 

baza fericirii. Dotate cu identitate de semnificație și energie de tranformare, 

imaginile capătă noi dimensiuni prin amplificare și supraîncărcare la contactul cu 

materialele fizice, hrănindu-se din simbolistica acestora. În acest sens, „imaginația, 

chiar dacă este profund înscrisă în constituția afectivă a subiectului, se prezintă 

înainte de toate, din punctul de vedere al conținutului său, ca o imaginație materială, 

ale cărei reverii o leagă în mod intim de cosmos” (Wunenburger 2004: 96). Datorită 

puterii creatoare a subiectului, imaginile, prin transformările lor nesfârșite, devin 

purtătoare de semnificații existente și potențiale.  

G. Durand, continuând pe aceeași filieră, pornește de la o activitate primă, 

transcendentală imaginativă. Imaginarul, fiind considerat substratul vieții mentale, 

face din subiectul producător de imagini un subiect istoric. Reluând ideea lui homo 

symbolicus, dar mai aproape de structuralismul lui Cl. Lévi-Strauss și de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 16:08:22 UTC)
BDD-A8110 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ion VRABIE 

664 

hermeneutica lui P. Ricoeur, G. Durand susține că „imaginarul își datorează 

eficacitatea unei legături indisolubile între, pe de o parte, structuri ce permit o 

reducere a diversității producțiilor singulare de imagini la câteva ansambluri 

izomorfe și, pe de altă parte, semnificații simbolice, ordonate de un număr finit de 

scheme, arhetipuri și simboluri” (Wunenburger 2004: 99). 

Urmând vectorul lingvistic, el va afirma că expresia privilegiată a imaginilor 

se întâlnește în mit. Urmărind figurile mitice dominante într-o colectivitate putem 

face inteligibile configurațiile de imagini. Prin mitocritică se poate urmări 

implicarea unui individ în transformările mitologiei, de exemplu prin opera sa. Prin 

mitanaliză se intenționează a dezvălui o topică spațio-temporală a imaginarului 

pornind de la studiul imaginilor dominante (cf. Durand 2004 și 2006). „Putem astfel 

să interpretăm imaginarul colectiv european ca pe un ciclu în care se succed, în 

ultimele două sute de ani, figurile emblematice ale lui Prometeu, Dionysos și 

Hermes, a căror simbolistică luminează majoritatea fenomenelor culturale” 

(Wunenburger 2004: 101).  

Înțelegerea activităților umane într-un plan general poate fi obținută urmărind 

configurarea patrimoniului simbolic. Analiza imaginarului îndeamnă să revenim 

asupra propriilor mituri, prejudecăți, credințe, nu pentru a le destrăma, ci, 

dimpotrivă, pentru a le face vizibile, adică pentru a fi conștienți de ele. „Să 

remitifiezi omul modern, să-l repui stăpân peste arhetipurile lui ar trebui să permită 

reinstalarea imaginației în drepturile ei, restaurarea unei autentice polisemii a lumii; 

ea să se reconcilieze cu sensul verticalității, al diferenței, al pluralității nivelelor de a 

fi” (Wunenburger 2001: 276). 

S-ar putea spune, în noul context social, structurat pe tehnologiile moderne 

informaționale și vizuale, că imaginea, imaginația și, mai ales, imaginarul lumii 

virtuale și-a recăpătat drepturile. Televiziunea, cinematografia, internetul ne oferă 

suficiente resurse pentru saturarea nevoilor noastre vizuale. Imaginea a devenit 

prioritară în fața textului, chiar legitimându-l. Ea a devenit garantul oricărei 

informații. Știrile ne sunt prezentate în imagini, ziarele sunt pline de fotografii, 

cinematografia ne propune soluțiile imaginare ale romanelor, aventurilor sau prin 

reconstituirea istoriilor adevărate. Însă cât loc mai rămâne imaginației individuale? 

Asistăm la un surplus de imagini, dar ne face acest lucru mai creativi? În realitate, 

într-o lume în care suntem efectiv bombardați cu imagini, propria imaginație nu mai 

funcționează. Prea multe imagini nu fac altceva decât să omoare imaginația, după 

cum afirma și filosoful francez Jean-Jacques Wunenburger. 

În sfârșit, unde amplasăm mitul în contextul contemporan? Miturile, în 

calitatea lor de realități vii în mentalitățile colective se constituiau printr-o 

confruntare între realitate și imaginație la nivelul conștiinței umane, antrenând și 

ordonând viața colectivităților. În societatea contemporană nu miturile sunt cele care 

mor, ci imaginația, care trece printr-o stare de stand-by. Consider că miturile își au 

permanent locul lor în mintea umană, deoarece omul își ordonează tot timpul viața și 

comportamentul în funcție de anumite modele mai mult sau mai puțin conștiente, 

însă, omul contemporan a încetat să mai fie un creator de mituri și prin aceasta se 

poate supune manipulării mult mai ușor. Din câte observ, a avut loc o schimbare 

radicală în acest sens: dacă până acum mitul era cel ce stimula producția imaginilor 

în mintea umană, în momentul de față imaginile, care ne sunt oferite în diferite 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 16:08:22 UTC)
BDD-A8110 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mitul între imaginar și realitate 

665 

moduri, contribuie la crearea de mituri și este greu de spus în ce măsură este un 

lucru pozitiv. Rămâne de datoria noastră colectivă, dar și a fiecăruia în parte, de a 

delimita imaginarul realității în care trăim și realitatea imaginarului în care visăm.  

Bibliografie 

Cassirer 2008: Ernst Cassirer, Filosofia formelor simbolice, Pitești, Editura Paralela 45. 

Descartes 1997: R. Descartes, Meditații metafizice, București, Editura Carter. 

Durand 2004: G. Durand, Introducere în mitodologie, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 

Durand 2006: G. Durand, Știința despre om și tradiția, București, Editura Ideea Europeană. 

Kant 2009: Immanuel Kant, Critica rațiunii pure, București, Editura Univers Enciclopedic 

Gold. 

Wunenburger 2001: J.-J. Wunenburger, Utopia sau criza imaginarului, Cluj-Napoca, Editura 

Dacia.  

Wunenburger 2004: J.-J. Wunenburger, Filosofia imaginilor, Iași, Editura Polirom. 

Myth between Imaginary and Reality 

Image did not always have a privileged status, and imagination did not benefit of an 

increased attention till the invention of television. The faculty of imagination occupied a 

secondary role in man’s life, most of the times being identified as a source of fraud or of the 

hidden truth. Nevertheless, imagination is a human ability which, consciously or not, has 

manifested its presence in man’s existence and behavior. Together with the development of 

new informational technologies, that amplify the role of image, the imagination understood 

as creative force is reinstated and its value is acknowledged. In this context, the myth, seen 

once as imaginary story, appears as a form of thinking that oversees the connection between 

imagination and reality. Thus, in the present paper, I suggest an analysis of the relation 

between imagination and reality by means of the notion of myth, as constitutive element of 

human thinking.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 16:08:22 UTC)
BDD-A8110 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

