
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 627‒637. 

 

 

 

Canonul radical. Lizibilitate și amorse ale rescrierii
1
 

 

Dan CUZMICI

 

 

 

Key-words: canon, radicalism, critique, modernity, readability, rewriting  

 

 

Căror posibile problematici ar fi putut să răspundă şi ce speranţe sau angrenaje ar 

fi pus în mişcare cândva radicalitatea sunt întrebări care astăzi, dacă nu ne rămân 

indiferente, atunci inhibă sau contrariază. În mare măsură deoarece uzura confiscată 

politic a radicalităţii, care nu este până la urmă întru totul stăină unei dorinţe intrinseci a 

acestui concept, este marcată de spectrul a ceea ce evenimenţialul sau mersul alambicat 

şi deloc previzibil al istoriei a înfăptuit şi inovat sub auspiciile sale. Poate că tocmai 

banalitatea teoretică a unor răspunsuri rigide cu voite accese culpabilizatoare sau chiar 

incriminatoare atunci când nu rezistau tentaţiei determinismului istoric retrospectiv prin 

alăturarea sau chiar echivalarea cu violența au făcut inconfortabilă radicalitatea, de 

nesusţinut, aceasta rămânând doar în apanajul exclusiv al unor strategii marginale aflate 

la limita transgresării noii corectitudini politice. Excluzând acele exacerbări sau 

paroxisme care dau măsura spectaculară a cotidianului, radicalitatea rămâne, în 

consecinţă, o specie rară, nefrecventabilă, desuetă, eşuată într-un registru minor pentru 

care propriile sensuri şi lizibilităţi au rămas colmatate sau blocate în marasmul devenirii 

istoriei sale prăfuite, ca simplă moştenire radicală sub pecetea unei memorii încastrate. 

Constatarea acestor cadraje în raport cu radicalitatea trimite către revizitarea acelor 

locuri de emergenţă sau, mai degrabă, istorii intelectuale pe care le considerăm 

inevitabile origini vinovate. 

1. Radicalitate și construcția modernității 

Modernitatea, mai cu seamă, propune o cale secundă a gândirii care se 

constituie vigilent, în primă instanţă, ca metodă şi exerciţiu al punerii în paranteză a 

atitudinii naturale, înţeleasă simplu ca obişnuinţă, manieră canonizată apoi de 

conjugarea şi punerea în discuţie, până la urmă, a tot ceea ce este gândit ca de la sine 

înţeles sau conţinut în chip implicit (Afloroaei 2008: 25-27). Emergenţa acestor 

premise trimite către maturizarea condiţiilor unei altfel de exersări a privirii, care 

constituie incipitul aplombului critic dozat de un scepticism moderat mascat uneori 

                                                           
1 Această lucrare a fost realizată în cadrul proiectului POSDRU/159/1.5/133675 „Inovare și 

dezvoltare în structurarea și reprezentarea cunoașterii prin burse doctorale și postdoctorale 

(IDSRC - doc postdoc)”, cofinanţat de Uniunea Europeană şi Guvernul României din Fondul Social 

European prin Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007-2013. 

 Bursier doctorand, proiect POSDRU/159/1.5/133675, Beneficiar Academia Română, Filiala Iași, 

România.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:46 UTC)
BDD-A8107 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dan CUZMICI 

628 

de o metodică îndoială, nu numai asupra experienţei pure a gândirii şi a limitelor 

sale, ci şi asupra acelui firesc neinterogat al realităţii trăite, ale cărui taine rămase 

mult timp în umbra obişnuinţei încep astfel să surprindă şi să interpeleze gâdirea 

contrariind-o tocmai prin forţa intuiţiei că puterea care ne subjugă nu e decât opinie. 

Radicalitatea lasă în urma sa acea scolastică revenire asupra construcţiei şi limitelor 

gândirii pentru a înţelege, în primul rând, că gândirea însăşi nu este fixă, conturată şi 

organizată pentru totdeauna, ci se dezvoltă sau involuează ideologic în raport cu 

ceea ce supune gândirii, cu ceea ce vrea să contureze şi să transforme în obiect. În al 

doilea rând, radicalitatea va trimite şi riscă până la urmă să se fundamenteze chiar pe 

alte grade sau raţionalităţi alternative faţă de care gândirea nu era obişnuită să 

agreeze în istoria ei, nesurprinzîndu-le sau cuprinzându-le în concept, deschizînd 

astfel distanţa indeterminabilă practic, dar întotdeauna dorită a fi eludată dintre este 

şi cum trebuie să fie dublată de o imprecizie a limbajului și a reprezentării. Altfel 

spus, este deschis un spaţiu al ambiguităţilor antinomice dintre condiţie şi 

emancipare, respectiv capacitate de acţiune şi mobiluri mai mult sau mai puţin 

utopice.  

Radicalitatea tinde să susţină astfel teoria înţeleasă ca practică cu alte 

mijloace, momentul ei de plenitudine, pe care îl surprindem prin indicarea operei lui 

Marx şi Nietzsche, fiind dat de un fel de turnură copernicană prin care lasă în urmă 

contemplarea sau prosternarea în faţa obiectului său ale cărui cute şi volute rămân 

imposibil de reprezentat pentru a înţelege că nu istoria face conceptul, ci conceptul 

creează istoria, altfel spus, pentru a trece la inventarea puterii. Critica radicală se 

lasă marcată de stricteţea refuzului hegelian dat de sentinţa ceea ce este real este 

raţional (Hegel 1996: 17), pentru a reacţiona
2
 căutând nu să ofere lumii direct alte 

balizaje conceptuale concurente, ci să discearnă imanenţa acelor aspecte latente sau 

laterale care converg către anumite încastrări tradiţionale ale lumii, având în vedere 

tocmai o deschidere a sensului, o ieşire din spaţiul strâmt al minoratului istoric. 

Radicalitatea astfel înţeleasă nu se manifestă în raport direct cu o lume dată, jalonată 

de principii metafizice a căror legitimitate poate fi criticată şi suspendată, ci impune 

un partaj al realităţilor ficţionale sau ideologice prin critica lumii ca sistem ale cărui 

devenire şi instituire intenţionează să o deconspire ca ontologie paralelă sau ca o 

modalitate suspectă de subiectivizare.  

Radicalitatea, ca atitudine relativ nouă în inventarul conştiinţei filosofice, este 

un instrument critic propus şi perfectibil al unei arte care pretinde decolmatarea 

diverselor particularităţi reziduale ale gândirii şi societăţii pentru a desţeleni calea 

altor varii alternative. În încercarea de a cristaliza acest obiect numit generic putere, 

niciodată îndeajuns de conturat, niciodată suficient stabilizat, radicalitatea cere şi 

impune lui Marx şi Nietzsche bricolarea, preluarea sau chiar inventarea a diverse 

mijloace critice pentru a reveni succesiv asupra puterii, pentru a-i rescrie liniile de 

fugă şi vecinătăţile care o dimensionează şi îi surprind contradicţiile. Ipoteza de 

ansamblu pe care o avem în vedere preia aceste considerente şi, plecând de la 

constatarea existenţei acestui arbitraj al perspectivelor interpretative, de multe ori 

străine reflecţiei filosofice consacrate până la momentul respectiv, propunem 

                                                           
2 Această relaţie reacţionară este detaliată de Karl Löwith în De la Hegel la Nietzsche. Ruptura 

revoluţionară în gândirea secolului al nouăsprezecelea. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:46 UTC)
BDD-A8107 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Canonul radical. Lizibilitate și amorse ale rescrierii 

629 

indicarea formării sau, mai bine spus, consolidării unui imaginar radical care dă 

expresie şi organizează puterea şi ale cărui prestaţie şi constanţă se constituie în 

uzuri critice. 

Lizibilitatea acestei criticii radicale specifice putem încerca să o aflăm nu în 

resurecţia originilor sale sancţionate de idiosincraziile noastre actuale, ci în tuşele 

viitorului său anterior, în spaţiul diform al ecartului care a transformat în vehicul al 

suspiciunii acea realizare politică a filosofiei sau depăşire critică a metafizicii. Acest 

demers mizează pe existenţa şi chestionarea unui canon radical care lasă impresia că 

are în centru pe Marx şi Nietzsche, dar își află forța mai ales în performativitatea 

interpretativă a operei acestora. De aceea, devenirea acestei construcţii canonice nu 

o vom considera ca fiind una exclusiv aureolară, ca punct de emergenţă al unei 

autorităţi plenare care deschide o istorie liniară, ci ca fiind ceva prin a cărui 

diseminare se propune a fi experimentat, reluat, rescris, criticat sau combătut. 

2. Marx și Nietzsche în canon 

Vorbind despre istoriografia filosofică, Rorty aduce în discuţie „nevoia de 

canon” înţelegând prin aceasta tendinţa de a asambla „o distribuţie de personaje 

istorice şi o naraţiune dramatică ce arată cum am ajuns noi să punem întrebările pe 

care le considerăm acum ineluctabile şi profunde” (Rorty 2003: 200). Dincolo de 

această situare care încearcă să dea seama de ceea ce este general semnificativ 

pentru interogaţia filosofică, pentru a impune anumite întrebări care fixează un cadru 

al răspunsurilor posibile vom avea în vedere formarea unui canon plecând de la 

modul în care este constituită însăşi chestionarea radicală şi uzajul său critic. Avem 

în vedere atât căutarea determinării întrebărilor radicalității, cât, mai ales, funcțiile 

sale. Înțelegem prin aceasta nu doar o posibilă utilizare certă la un moment dat, ci 

mai ales travaliul uzurilor specifice care însumează echivocurile date de problema 

decisivă a recepției sale, adică lectura motivului intelectual reprezentat de 

radicalitate. Altfel spus, îi vom refuza radicalității demnitatea de obiect care poate fi 

gândit și acceptat ca universal valabil pentru a încerca să evidențiem obiectivările 

acesteia, constituite de fiecare dată în figuri mai mult sau mai puțin originale. Lucru 

care trimite către accentuarea relaţiei permanentizate de du-te-vino dintre ceea ce 

este conturat ca fapt istoric, opera concretă a lui Marx şi Nietzsche
3
, şi revenirile 

interpretative ulterioare. Din aceaste amorse, relaţii simbiotice, caracterizate de 

diverse ezitări, întoarceri la text sau blocaje, ca drumuri închise sau infinite, se naşte 

posibilitatea canonului radical care, cu fiecare nouă interpelare şi mai ales apariţie 

postumă, face în permanenţă figura rescrierii unui decupaj inedit care nu ajunge să 

fie niciodată bine asimilat, dar lasă să se întrevadă un anumit exerciţiu critic 

specific.  

O lectură simultană a lui Marx şi Nietzsche, neangajată, dar atentă la 

didascaliile mai tot timpul nespuse ale punerii în scenă, ne va situa în faţa unei 

coerenţe inoportune. Vom constata cu uimire prezenţa la cei doi a unor similitudini 

şi complementarităţi care privesc nu atât existenţa unor congruenţe în ceea ce 

                                                           
3 Trebuie precizat faptul că ambele opere au şi un important regim postum de publicare a unor 

lucrări neterminate sau fragmente rămase needitate. Apariţia acestor opere postume vor produce mutaţii 

în exegezele celor doi autori, ajungându-se chiar la negarea importanţei operei publicate antum.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:46 UTC)
BDD-A8107 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dan CUZMICI 

630 

priveşte anumite problematici comune, cât o consternare funcțională faţă de 

persistenţa considerată a lucrurilor, reţineri faţă de anumite tehnici de interpretare 

consacrate, practici genealogice înrudite de decolmatare a semnelor şi a hieroglifelor 

istoriei, maniere asemănătoare de a se raporta la faptele de cultură sau la cele 

instituţionalizate şi o disponibilitate nedisimulată pentru deschiderea şi introducerea 

sensului dincolo de (in)vizibilul acelor forţe centripete care supun sau fac ca viaţa şi 

mersul lumii să fie echivalentele unui regim superfluu al repetiţiei.  

Plecând de la prezenţa acestor similitudini şi intenţii critice de a gândi situaţia 

epocii, ne putem întreba dacă e plauzibil un astfel de canon. Dacă luăm în 

considerare testele esenţiale ale canonicităţii propuse de Harold Bloom, vom 

constata că atât Marx, cât şi Nietzsche sunt subversivi faţă de valorile date ale 

societăţii, fapt care în cazul lor este oricum o emblemă radicală, depăşind şi 

însumând astfel tradiţia de până la ei. În acest sens, Foucault vede în cei doi 

începutul unei tehnici hermeneutice prin intermediul căreia este schimbată 

polaritatea tradiţională a semnului. Apoi, un alt criteriu avut în vedere de Bloom este 

cel al revenirii constante asupra operei supuse acestui test (Bloom 1998: 28, 404). În 

acest sens, nu voi face decât să reamintesc imposibila noastră renunţare la Marx şi 

Nietzsche, refuz concretizat în succesivele reveniri, reinterpretări, realocări sau, până 

nu de mult, reangajări politice. Raymond Aron, atunci când chestionează sursele 

„marxismelor imaginare” ale Franţei postbelice, aduce în discuţie alte posibile 

criterii, numind echivocitatea şi înţelesul incert, inepuizabil al operei canonice care 

în posteritatea ei generează „traduceri-trădări”, certuri exegetice de amploare (Aron 

2002: 217, 225) prin care Marx şi Nietzsche rămân contemporanii noştri.  

Aşadar dacă luăm în considerare devenirea unor tendințe ale filosofiei 

contemporane, este inevitabil să nu vorbim despre „calitatea” canonică a celor doi. 

Dacă vom avea în vedere şi radicalitatea ca atribut al canonului dincolo de 

subversivitatea presupusă de Bloom, nu vom găsi argumente solide care să infirme 

această alăturare, chiar dacă există o anumită coloratură istorică ce face diferenţa 

între orientările şi uzul politic ale celor doi. Putem vorbi de canon radical atunci 

când avem în vedere acel joc al rupturilor, al discontinuităţilor interpretative 

constatate, al afirmării unor alte continuităţi subterane, latente, când înţelegem că, 

plecând de la Marx şi Nietzsche, avem conturate anumite linii ale criticii actuale a 

societăţii şi culturii. Vom aminti în acest sens doar intersecţiile celor două nume, în 

posteritatea lor, în cazul membrilor Școlii de la Frankfurt sau, iarăşi, în cazul lui 

Foucault, chiar dacă, deja aici, se face remarcată o renunţare la radicalitatea 

experimentării, dat fiind impactul intelectual teribil datorat celui de-al Doilea Război 

Mondial, al cunoaşterii „banalităţii răului”. Ceea ce vizează canonul radical este 

indicarea surselor critice de care intelectualii din anumite momente istorice 

dispuneau pentru a interacţiona cu restul societăţii. De aceea, în procesul depistării 

coerenţei idealurilor trecute, acel ce pot să ştiu din Logica lui Kant care îşi limita 

transcendental lumea devine marcat istoric pentru a chestiona posibilitatea de 

indicare, agregare şi înţelegere în prezent a lucrurilor pe care le puteau spera cei 

anteriori nouă. Dar aici marele semn de întrebare priveşte lizibilitatea acestor lucruri 

căutate şi a radicalităţii lor în raport cu idiosincraziile şi aşteptările noastre uzate. În 

acest sens, Rorty invocă, în scrierea istoriilor intelectuale, onestitatea prin care să 

„avem în minte posibilitatea ca conversaţia noastră auto-justificatoare să fie mai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:46 UTC)
BDD-A8107 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Canonul radical. Lizibilitate și amorse ale rescrierii 

631 

degrabă cu creaturi ale propriei noastre fantezii decât cu personaje istorice, fie ele 

chiar personaje istorice reeducate în mod ideal” (Rorty 2003: 212). 

Această posibilă construcţie a unui canon radical pare a fi una oximoronică în 

înţeles. Pe de o parte, orice canon trimite către justa interpretare a ceva sau la o 

manieră ortodoxă de a face sau situa lucrurile, iar radicalitatea dizolvă critic sau 

trece violent dincolo tocmai de această uzanţă. Considerând continuitatea acelor 

prezenţe constante şi similitudini ale privirii, cât şi mărcile operelor lui Marx şi 

Nietzsche care s-au transpus ulterior într-o anumită tradiţie ca sistem de trimiteri 

specific (Foucault 1999: 29-31) sau de înţelesuri implicite, marcate de anumite 

particularităţi uneori eterogene, vom fi obligaţi să numim cumva acest nod devenit 

omogen într-o reţea vastă de discursuri. Ştiind că toate acestea au fost date chiar de o 

forţă radicală constituită dintr-un amalgam exuberant al limbajului critic, vom putea 

spune că, de fapt, canonul radical înseamnă Marx şi Nietzsche, „dincolo de ei nu e 

decât ceea ce ei au absorbit sau îi absoarbe” (Bloom 1998: 407). 

Toate acestea ridică semne de întrebare dacă încercăm să înţelegem aceste 

locuri devenite comune în termeni de influenţă directă care presupune o oarecare 

continuitate, dată, poate, chiar şi de o bloomiană anxietate a influenţei, în intenţia 

declarată de a vorbi de existenţa unui canon. A-l pune pe Nietzsche în descendenţa 

lui Marx, dincolo de firescul unei aşezări cronologice, este un lucru despre care atât 

operele, cât şi biografiile celor doi nu dau seama. Ambele opere au o devenire 

marcată de multitudinea exegezelor care decantează conceptele lor vedetă şi 

direcţiile de forţă, diluând şi decupând arii largi pentru a teoretiza şi aşeza cert şi 

sigur sau chiar pentru a recupera diverse angrenaje interpretative care lasă inevitabil 

alte planuri deoparte. În privinţa lui Marx, derivările interpretative debutează cu 

transpunerile filosofice ale lui Engels care editează şi ultimele două cărţi ale 

Capitalului, pentru a deraia apoi în ortodoxismul sovietic care presupunea, înainte 

de toate, strictul control şi cenzurare a corpusului marxist. Capitalizarea politică nu a 

fost străină nici „naşterii postume” a lui Nietzsche. Astfel, nici lizibilitatea celor ce 

se mai pot spune, pe care o constituie istoria eficienţei, a devenirii şi a folosirii 

ulterioare a operei lui Marx şi Nietzsche nu ne lasă să gândim această posibilă 

continuitate. În acest sens, Antonio Negri, survolând rapid paradoxurile 

interpretărilor date raportului dintre cele două corpusuri, aminteşte că au fost timpuri 

în care se considera că „toată opera lui Nietzsche a fost o polemică contra 

marxismului şi socialismului, dar fiind evident faptul că acesta nu citise niciun rând 

din Marx” (Negri 1992: 96).  

Totuşi, dacă am insista să gândim acestă modalitate particulară de relaţionare, 

pe ce ne-am baza? Care ar fi legătura dintre Ideologia germană, Mizeria filosofiei 

sau primul volum al Capitalului, pe de o parte, şi să numim doar Ştiinţa voioasă, 

Dincolo de Bine şi de Rău sau Genealogia moralei, de cealaltă parte? Trecând peste 

faptul că Ideologia germană nu ar fi putut să fie parcursă în volum decât mult după 

ce Nietzsche încă mai putea să facă vreun lucru cu sens, ne putem închipui oare că 

între Marx şi Nietzsche ar fi fost vreo legătură directă, mediată prin lectură, pentru a 

simplifica lucrurile, pe care, până acum, vicleşugurile biografice, orchestrate poate 

chiar de sora lui Nietzsche, ni le-ar fi ascuns, prin ştergerea fără urmă a unor 

posibile indicii în acest sens? Nu este cazul să invocăm auspiciile vreunei teorii a 

conspiraţiei şi poate nici pe cele ale existenţei vreunui Zeitgeist sau mai degrabă a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:46 UTC)
BDD-A8107 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dan CUZMICI 

632 

vreunei mode intelectuale critice care ar fi persistat mai mult de treizeci de ani 

pentru a acoperi în siguranţă distanţa dintre maturităţile intelectuale ale celor doi.  

O excepţie, care invită la unele reevaluări mai atente sau parcurgeri care să 

elimine această filiaţie imposibilă, ar fi dată de adnotările şi reeditările succesive ale 

unei obscure Geschichte des Materialismus a lui F.A. Lange, a cărei lectură este 

consemnată de biografii lui Nietzsche. Apropierea faţă de acest impresionant tom ar 

fi putut să-l îndrepte pe acesta nu atât spre o direcţie, să spunem, mai aplicată a 

materialismului, ca să nu folosim termenul blamant ştiinţific, cât spre latura critică a 

acestuia, a cărei emergenţă este dezvoltată în tandem cu perioda criticii critice a 

grupului consacrat ca hegelieni de stânga, spre care trimite ca filiaţie pur 

intelectuală, de exemplu, monografia lui Deleuze dedicată lui Nietzsche, dar și 

Habermas (Deleuze 2005: 102-106, 181-184; Habermas 2000: 85)
4
. Cunoscându-l, 

de asemenea, pe Nietzsche ca un cititor impulsiv având interese de tinereţe mai 

degrabă revoluționar-romantice decât unele marcate politic, care dă din pură 

întâmplare peste Lumea ca voinţă şi reprezentare, cartea care avea să-i deschidă şi 

să-i ghideze la început apetitul pentru filosofie, alta decât cea de şcoală, vom spune 

că nu ar fi fost imposibilă o astfel de întâlnire cu Marx, ci mai degrabă improbabilă. 

Un loc care rămâne ambiguu datorită acestor contingenţe pentru a deschide, poate, 

posibilitatea unor complicităţi postume. Însă, un alt loc biografic care trebuie 

chestionat în privința apetitului revoluționar rămâne relația tânărului Nietzsche cu 

Wagner, cel care fusese implicat în mișcările revoluționare din Germania anilor 

1848-1849. 

Pe de altă parte, idiosincraziile şi criticile faţă de filistinismul politic al vremii 

îl fac pe Nietzsche să renunţe la orice îmbarcare sau aderare susţinută la vreo 

formulă de partid politic constituit, dincolo de o pasageră afiliere pro-prusiană într-o 

campanie electorală alături de naţional-liberalii saxoni (Ansell-Pearson 1999: 25). 

Chiar aplombul său critic faţă de socialism sau de adevăratul socialism, o diferenţă 

despre care nu ştim în ce măsură Nietzsche ar fi avut cunoştinţă sau care ar fi contat 

pentru el, prezent în multe dintre fragmentele operelor sale publicate în timpul vieţii, 

nu ne va lăsa nicio punte între acesta şi Marx din punct de vedere politic. Pentru 

contextul politic al vremii trebuie evidențiat faptul că în Germania lui Bismarck era 

în vigoare o lege care avea în vedere interzicerea socialismului, ca urmare a 

evenimentelor Comunei din Paris. Dar poate că nu afinităţile politice dau evidenţa 

similitudinii dintre cei doi şi nici presupusele atribute ale unui spirit al vremii care să 

fi făcut posibilă, doar pentru Marx şi Nietzsche, existenţa unei emulaţii îndeajuns de 

particulare asupra privirii şi chestionării cuvintelor şi lucrurilor.  

Târziu, la colocviul de la Royaumont din iulie 1964, şi nu întru totul ca 

recuperare a operei celor doi, cât mai ales dintr-un impuls de conturare simbolică a 

emergenţei unei noi tradiţii hermeneutice de urmat a modernităţii, Foucault îi aşază 

pe Marx şi Nietzsche în compania lui Freud pentru a-i introduce pe toţi într-o istorie 

particulară a interpretării semnului. Aportul celor „trei exerciţii de neîncredere” 

(Ricœur 1999: 140) este indicat de către Foucault prin prezenţa unei rupturi faţă de 

                                                           
4 Chiar Nietzsche face o referire, incertă totuşi, spunând: „Apoi, când romanticii şi-au instituit cultul 

interesat pentru Goethe, când uimitoarea lor iscusinţă de a degusta lucrurile s-a transmis discipolilor lui 

Hegel, adevăraţii educatori ai germanilor din acest secol” (Nietzsche 2000: 303, subl. n.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:46 UTC)
BDD-A8107 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Canonul radical. Lizibilitate și amorse ale rescrierii 

633 

tradiţia hermeneutică generată de considerarea „că există în semn un mod ambiguu 

şi oarecum suspect de a vrea rău şi de a veghea rău” (Foucault 2001: 88). Forţa care 

întemeiază posibilitatea acestei noi téchne hermeneutikē decurge din faptul că 

semnul nu este prim, ci este deja interpretare. Apoi, că însăşi interpretarea este o 

sarcină infinită a cărei imposibilă concretizare, în sensul împlinirii ei, frizează 

nebunia sau cheamă chiar distrugerea, că există mai degrabă un joc fals al unei 

profunzimi lipsite de adâncime sau chiar plate către care semnul ar trimite constant 

deoarece, în fapt, principiul interpretării este chiar interpretul. 

Înrudirea lui Nietzsche, Freud şi Marx, căci aceasta este ordinea din titlul 

prezentării, este propusă aşadar ca agregare a unor lizibilităţi care evocă o ciudată 

schimbare a polarităţii semnelor, moment care se lasă indicat şi conturat istoric, îşi 

explică remanenţele ulterioare lui din lumina intrigii în care Foucault îl introduce, 

dar nu dă seama şi de forţa prezenţei sale. Semnul pare doar că are înscrisă în codul 

său o strategie fatală care îi descentrează milenara sa istorie pozitivă printr-o mutaţie 

violentă, reîntemeietoare, căreia Marx, Nietzsche şi Freud i-au fost martori 

privilegiaţi
5
. De ce această răsturnare, exhibare şi chiar anatemizare a semnului ca 

fiind răuvoitor în practica acestui nou gen de interpretare? Perspectiva anamorfică a 

lui Foucault, care dă seama doar de alegerea spontană a acestui nou statut al 

semnului, prilejuieşte iminenţa acestui loc gol şi apariţia acestui semn de întrebare în 

ideea că „interpretarea lui […] este, în fond, corectă, numai că ea ratează prealabilul 

chestiunii pe care o tratează. [...], prezentând mutaţia produsă […] ca pe o 

alternativă faţă de modul anterior de a gândi, o alternativă provenind însă din... 

nimic” (Bondor 2005: 95). 

Tocmai acest nimic prealabil îl vizează Habermas, atunci când, vorbind 

despre discursul filosofic al modernităţii, vede emergenţa plenară a acestuia în 

lumina unei strategii hegeliene ca cerinţă de constituire a unor sensuri pentru 

modernitatea lipsită de ele, datorită faptului că le neagă pe cele ale trecutului. De 

aceea, nevoia de filosofie, ca singura posibilă asigurare în această privinţă, clamată 

de Hegel, va fi conjugată cu faptul că „prima încercare de a aduce la concept 

modernitatea e legată, la origine, de o critică a modernităţii” (Habermas 2000: 33).  

3. Radicalitatea ca strategie critică a modernității 

Marx şi Nietzsche se înscriu în această statagemă critică a modernităţii, chiar 

dacă împotriva lui Hegel, datorită vizării posibilităţii de a concretiza anumite tehnici 

interpretative cu rolul nu „de a descoperi ceea ce este ascuns, ci de a face vizibil 

tocmai ceea ce este vizibil, adică să facă să apară ceea ce este atât de apropiat, atât 

de imediat, atât de intim legat de noi înşine încât tocmai de aceea nici nu-l mai 

percepem” (Foucault 2005: 30). Imperativul critic, prilejuit de această decorticare a 

înţelesurilor de învelişul superstiţiei sau al supoziţiei, păstrând astfel remanenţele 

unor nevoi definite iluminist, constă în a face vizibile lucrurile care nu ar fi fost 

                                                           
5 Constatarea acestor omogenităţi care poate înlesni alăturarea lui Marx, Nietzsche şi Freud, în 

cazul lui Foucault, dar şi în cel al lui Ricœur, se află vizibil pe un punct de convergenţă flotant care 

poate fi supus analizei pentru a vedea dacă membrii acestei relaţii vitrege de rudenie nu-şi împrumută 

artificial atributele unul de la altul printr-un ricoşeu sau o operaţie de distribuire retroactivă devenită 

viabilă chiar prin afirmarea istoriei care îi pune la un loc.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:46 UTC)
BDD-A8107 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dan CUZMICI 

634 

astfel în condiţiile în care firescul şi uzajul acestora ar fi făcut ca tocmai „ceea ce e 

obişnuit” să fie „cel mai greu de recunoscut, de văzut ca problemă, deci ca un ceva 

străin, îndepărtat, aflat în afara noastră” (Nietzsche 2006a: 242).  

Semnele ne rămân indiferente în măsura în care „noi ne tragem gluga cât mai 

adânc peste ochi şi peste urechi ca să putem ascunde existenţa monştrilor” (Marx 

2009: 11). Dar necesitatea lucrurilor este suspendată atunci când semnele devin 

simptome, când prin intuirea maliţiozităţii semnului este chestionată straneitatea 

uzanţei sale, când se confirmă bănuiala că există „un surplus al semnificatului faţă 

de semnificant, un rest în mod necesar neformulat al gândirii pe care limbajul l-a 

lăsat în umbră” (Foucault 1998: 13). Critica nu se opreşte la a ridica „vălul într-o 

măsură suficientă ca să putem întrezări capul de meduză pe care îl ascunde” (Marx 

2009: 11) modernitatea şi care, oricum, după cum spune legenda, se descompune şi 

dispare fără urmă atunci când este privit, ci merge, mai departe, la chestionarea 

radicală a sensului instituit şi a angrenajului care face posibilă şi viabilă această stare 

de fapt.  

Emanciparea faţă de sens prin lărgirea orizontului „pentru un cuvânt mai 

autentic şi pentru o nouă epocă a adevărului […] nu înseamnă a silabisi conştiinţa 

sensului, ci a descifra expresiile acestuia” (Ricœur 1999: 141). De aceea, critica nu 

se instituie pe nostos, pe o simplă taxare a unor excese sau degenerescenţe prin 

reluarea unor idealuri sau instanţe presupuse ca fiind de urmat
6
 şi nici pe o privire 

asupra istoriei care îi împrumută anacronic acesteia propriile înţelesuri dezvoltate 

tocmai în distanţa care le separă. Critica se vrea o descindere genealogică, un 

katabasis pe urmele simptomelor pentru a viza nu originea, ci emergenţa unor 

impuneri date de impulsuri sau nevoi spontane, pentru ca mai apoi, prin anabasis, 

critica să coboare spre contemporaneitate pentru a recunoaşte colmatarea şi uzura 

unui sens, care, altfel, „se cristalizează până la urmă într-un fel de unitate greu de 

pătruns, greu de analizat şi, ceea ce trebuie scos în relief, absolut de nedefinit” 

(Nietzsche 2006b: 86-87). 

Semnul este răuvoitor, în primul rând, dacă are o pozitivitate falsă, se 

consideră imuabil, dacă ascunde, ignoră sau uită că ceea ce l-a instituit a fost o 

ficţiune cristalizată ulterior, prin obişnuinţă, în lege pentru a se arăta apoi eventualei 

priviri iscoditoare ca taină, mister sau hieroglifă. Aceste forme ale mistificării - sau, 

altfel spus, acest dans al măştilor - sunt impuse şi presupuse de jocul puterii, mai 

exact de excepţia dată a unui echilibru de putere, care prin mijloacele şi 

instrumentele proprii pe care le dezvoltă caută nu numai să-şi susţină sau să-şi 

conserve propria forţă, ci chiar să o şi sporească. De aceea, Marx şi Nietzsche 

surprind semnul într-o nouă ipostaziere, cea a deja interpretatului, consacrat în 

diverse sensuri colmatate şi omogenizate de istoria uzului unor nevoi induse chiar în 

devenirea şi uzura sensului. 

A discerne valoarea acestor ficţiuni, fraze, mistificări, măşti sau umbre prin 

spargerea conceptelor lor cenuşii care le configurează uitând realitatea este o primă 

miză asumată de către Marx şi Nietzsche. Evaluarea acelui cine sau a acelui de unde, 

                                                           
6 Marx 1966: 207: „…tocmai atunci când oamenii par preocupaţi să se transforme pe ei şi lucrurile 

din jurul lor, să creeze ceva ce n-a mai fost, tocmai în asemenea epoci de criză […] ei invocă cu teamă 

spiritele trecutului […], împrumută de la ele numele […], costumele, pentru a juca, în această travestire 

venerabilă şi cu acest limbaj împrumutat, o nouă scenă a istoriei universale”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:46 UTC)
BDD-A8107 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Canonul radical. Lizibilitate și amorse ale rescrierii 

635 

a acelei puteri care instituie şi susţine tot acest eşafodaj instituţionalizat şi ideologic, 

înseamnă, plecând de la simptom sau hieroglifă și indicarea valorii acelei rupturi ca 

eroare care devine în istorie, a răsturna Adevărul aşezat cu capul în jos (Nietzsche 

2011: 8) sau a dezvălui „sâmburele raţional aflat sub învelişul mistic” (Marx 2009: 21) 

prin edificarea asupra acelei mişcări reale care se lasă surprinsă în fenomenele sale de 

manifestare din cadrul suprastructurii. Dar, pentru aceste ample întreprinderi, cărora 

li se alătură, fără nicio îndoială, dorinţa radicală de deschidere a sensului, dincolo de 

umbrele vechilor moşteniri, este necesară o nouă metodă, o nouă ştiinţă în sensul 

unei téchne. Iar forţa acestei noi ştiinţe vine dintr-o poetică a acţiunii, atât ca 

simptomatologie care discerne genealogic fantomele tradiţiei, cât şi ca interpretare a 

cotidianului pentru a-i surprinde contradicţiile implicite. Noul limbaj are în vedere 

producţia discursului critic şi omogenizarea unei noi conştiinţe. 

Radicalitatea este dată de faptul că acest nou discurs discerne locul şi prezenţa 

invizibilă a puterii pentru a o descentra reinventând-o prin limbaj. Chiar dacă îi este 

intrinsecă o anumită amprentă a discontinuităţii voite, afirmate, accentuate ca 

ruptură, de la care se reclamă, radicalitatea nu se poate defini printr-un opus al ei ca 

prezenţă istorică, cu toate că spre asta tinde atunci când se gândeşte pe sine vigilent 

ca împotrivire sau époche. De remarcat aici este faptul că şi Marx, şi Nietzsche îi 

caută şi îi găsesc sursele în datele imediate şi profunzimile false ale modernităţii. 

Radicalitatea nu este o contrapartidă gata construită ce reconstituie utopic din nimic 

o fabulă ori ceva care aşteaptă să fie urmat sau de ales, ci o strategie critică în lucru 

care ţine cont în permanenţă de realitatea cu care lucrează, pe care inevitabil, prin 

uzanţele şi uzura sa, o prelucrează.  

Ca incipit, radicalitatea se manifestă într-un raport indus de prezenţa ei faţă de 

un sens dat asupra căruia intervine prin faptul că îl interpelează, sancţionează sau 

contestă, redefinindu-l şi croidu-l în acord cu nevoile critice şi practicile dezvoltării 

sale. De aceea, discursul radical nu este instituit de simpla prezenţă a obiectului său, 

nu devine un discurs paralel la concurenţă cu norma uzuală, ci de modul în care 

vorbeşte despre acesta. Crearea şi impunerea acestui nou limbaj este dată de 

încercarea permanentă de a deconspira sau de a aduce la lumină un conţinut care 

dublează obiectul dincolo de forma sa consacrată, vizibilă sau obişnuită pentru „a 

re-spune ceea ce nu a fost niciodată pronunţat” (Foucault 1998: 13, subl. n.) despre 

respectivul lucru, fixându-şi astfel o exigenţă prin a nu recupera repetând ceea ce 

este deja instituit sau, dacă repetă, o face în lumina a ceea ce transpiră din porii 

obiectului său. Radicalitatea îşi face simţită prezenţa, aşadar, prin această mutaţie 

sau deturnare a interesului dinspre ontologic, normativ sau instituţional către aspecte 

care, plecând tocmai de la situaţia curent instituită a acestora ca status quo, 

chestionează valoarea originii şi a prizelor costituirii acestora în devenirea propriei 

lor istorii. În consecinţă, radicalitatea are sau propune o istorie critică ce se reia 

continuu şi care, deoarece nu cunoaşte toate sursele istorice privind construcţia şi 

arhitectura obiectului său sau pentru că îşi acceptă limitele propriilor mijloace 

interpretative, vrea să fie totuşi mai mult decât o poveste mutilată despre fantome 

care ne hăituiesc sau lucruri cu ale căror umbre luptă neîncetat – asta dacă nu 

deraiază într-un delir pur al intrigii iluziei demistificatoare cu tente utopice.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:46 UTC)
BDD-A8107 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dan CUZMICI 

636 

Astfel, prin acest act al decolmatării unor înţelesuri inerte, discursul îşi 

prepară şi decantează anumite prezenţe constante sau, mai bine spus, prestanţe
7
 ale 

limbajului care delimitează sau încearcă să stabilizeze, plecând de la acele surplusuri 

sau resturi ale deja gânditului, o modalitate specifică de raportare a radicalităţii la 

obiectul ei. Acesta ar fi un punct de emergenţă al unei maniere care, dincolo de 

reţinerea de a nu deraia în teorie, sistem sau metafizică, reclamă ambivalent, prin 

însăşi punerea sa în scenă, o practică devenită canonică datorită unui anumit uzaj 

comun.  

Canonul radical, pornind de la Marx şi Nietzsche, se produce şi reproduce nu 

ca sistem, ci ca strategie nomadă (Nietzsche 2000: 316) sau ca practică revoluţionară 

al cărei releu este acea prestanţă a limbajului în funcţie de care, prin situarea pe 

orbita acelei mişcări reale sau a voinţei de putere, face, reface şi desface „conceptele 

pornind de la un orizont mişcător, de la un centru mereu descentrat de o periferie 

mereu deplasată ce le repetă şi le diferenţiază” (Deleuze 1995: 10). Pendularea 

metaforică a nevoii de filosofie critică între intrigile unui roman poliţist care 

surprinde flagrantul delict al epuizării sau mizeriei cotidianului şi tramele unuia 

science-fiction, creator de sens, despre care vorbeşte Deleuze, este mai mult decât 

tristul tablou al filosofiei hegeliene care creează conceptul pictând „cenuşiul ei pe 

cenuşiul unei forme de viaţă deja îmbătrânite” (Hegel 1996: 20). Critica, în uzanţa ei 

radicală, s-a vrut a fi gând al timpului său, dar unul intempestiv, care 

experimentează „împotriva vremii şi, prin aceasta, asupra vremii şi […] în favoarea 

unei vremi ce va să vie” (Nietzsche 1998: 164)! 

Bibliografie 

Afloroaei 2008: Ştefan Afloroaei, Metafizica noastră de toate zilele. Despre dispoziţia 

speculativă a gândirii şi prezenţa ei firească azi, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Ansell-Pearson 1999: Keith Ansell-Pearson, An Introduction to Nietzsche As Political 

Thinker. The Perfect Nihilist, New York, Cambridge University Press. 

Aron 2002: Raymond Aron, Marxisme imaginare. De la o sfântă familie la alta, cuvânt 

înainte de Vladimir Tismăneanu, traducere de Adina Cobuz, Iași, Editura Polirom. 

Bloom 1998: Harold Bloom, Canonul occidental, traducere de Diana Stanciu, posfață de 

Mihaela Anghelescu Irimia, Bucureşti, Editura Univers. 

Bondor 2005: George Bondor, Genealogia şi istoria. Nietzsche în lectura lui Foucault, în 

„Hermeneia”, nr. 5. 

Deleuze 1995: Gilles Deleuze, Diferenţă şi repetiţie, traducere de Toader Saulea, Bucureşti, 

Editura Babel. 

Deleuze 2005: Gilles Deleuze, Nietzsche şi filosofia, traducere de Bogdan Ghiu, Bucureşti, 

Editura Fundației Culturale Ideea Europeană. 

Derrida 1999: Jacques Derrida, Spectrele lui Marx. Starea datoriei, travaliul doliului și noua 

Internațională, prefață de Cornel Mihai Ionescu, traducere de Bogdan Ghiu şi 

Mihaela Cosma, Iaşi, Editura Polirom. 
Foucault 1998: Michel Foucault, Naşterea clinicii, traducere de Diana Dănişor, Bucureşti, 

Editura Ştiinţifică. 
Foucault 1999: Michel Foucault, Arheologia cunoaşterii, traducere, note și postfață de 

Bogdan Ghiu, Bucureşti, Editura Univers. 

                                                           
7 Plecând de la ceea ce Blanchot numeşte paroles; vezi Derrida 1999: 52, 67-75. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:46 UTC)
BDD-A8107 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Canonul radical. Lizibilitate și amorse ale rescrierii 

637 

Foucault 2001: Michel Foucault, Nietzsche, Freud, Marx, în Theatrum philosophicum. 
Studii, eseuri, interviuri 1963 – 1984, ediție îngrijită de Ciprian Mihali, traducere de 
Bogdan Ghiu, Ciprian Mihali, Emilian Cioc și Sebastian Blaga, Cluj-Napoca, Editura 
Casa Cărţii de Știinţă. 

Foucault 2005: Michel Foucault, Lumea e un mare azil. Studii despre putere, ediție îngrijită 
de Ciprian Mihali, traducere de Bogdan Ghiu și Raluca Arsenie, Cluj-Napoca, Editura 
Idea Design & Print. 

Habermas 2000: Jürgen Habermas, Discursul filosofic al modernităţii. 12 prelegeri, studiu 
introductiv de Andrei Marga, traducere de Gilbert V. Lepădatu, Ionel Zamfir, Marius 
Stan, Bucureşti, Editura ALL Educaţional. 

Hegel 1996: G.W.F. Hegel, Principiile filosofiei dreptului sau elemente de drept natural şi de 
ştiinţă a statului, traducere de Virgil Bogdan şi Constantin Floru, Bucureşti, Editura IRI. 

Löwith 2013: Karl Löwith, De la Hegel la Nietzsche. Ruptura revoluţionară în gândirea 
secolului al nouăsprezecelea, traducere de Maria-Magdalena Anghelescu, 
Cluj-Napoca, Editura Tact. 

Negri 1992: Antonio Negri, Marxistes: une approche paradoxale, în „Magazine Littéraire”, 
nr. 298. 

Nietzsche 1998: Friedrich Nietzsche, Consideraţii inactuale II: Despre foloasele şi daunele 
istoriei pentru viaţă, în Opere complete II, traducere de Simion Dănilă, Timişoara, 
Editura Hestia. 

Nietzsche 2000: Friedrich Nietzsche, Omenesc, prea omenesc, I şi II, în Opere complete III, 
traducere de Simion Dănilă, Timişoara, Editura Hestia. 

Nietzsche 2006a: Friedrich Nietzsche, Ştiinţa voioasă, traducere de Liana Micescu şi Simion 
Dănilă, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Nietzsche 2006b: Friedrich Nietzsche, Genealogia moralei, traducere de Liana Micescu, 
Bucureşti, Editura Humanitas. 

Nietzsche 2011: Friedrich Nietzsche, Dincolo de Bine şi de Rău, traducere de Francisc 
Grünberg, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Marx 1966: Karl Marx, Optsprezece brumar al lui Ludovic Bonaparte, în Marx, Engels, 
Opere alese în două volume, vol. I, traducere colectivă, Bucureşti, Editura Politică. 

Marx 2009: Karl Marx, Capitalul. Critica economiei politice, vol. I, traducere colectivă, 
Suceava, Editura Alexandria PH. 

Ricœur 1999: Paul Ricœur, Conflictul interpretărilor (Eseuri de hermeneutică), traducere de 
Horia Lazăr, Cluj-Napoca, Editura Echinox. 

Rorty 2003: Richard Rorty, Istoriografia filosofiei: patru genuri, în: Adevăr şi progres. 
Eseuri filosofice 3, traducere de Mihaela Căbulea, Bucureşti, Editura Univers. 

The Radical Canon. Readability and Primers of Rewriting 

This paper questions the possibility of a radical canon starting with Marx and 

Nietzsche. The first part takes into account the scene of the origins, underlining the fact that 

this canon is built in a retroactive way, and not by following the intransigent logic of any 

historical becoming, id est the first moment of its emergence. The radical canon bechances 

like a retrospective assembly by reviewing its own intermittent history and by writing it 

back, attempting to its impossible recurrence. This is why our second goal is to grasp the 

organic data of the radical canon, so as to describe the inner distinctivenesses which organize 

and singularize it. Therefore, we can mark its readability and the current expansion of its 

obsolete appanages.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:50:46 UTC)
BDD-A8107 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

