
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Supliment, p. 483‒489. 

 

 

 

Provocările artelor vizuale la adresa educației morale 
 

Dorin BABA
*
 

 

 

Key-words: art, morality, education, ethics, aesthetics 

 

 

Problema moralizării prin artă, ca element principal al comunicării 

nonverbale, a fost în toate timpurile în strânsă legătură cu limbajul simbolurilor 

abstractizate ale realităţii metafizice, o lume imaginară a imanenţei şi transcendenţei, 

folosită în construcţii artistice sau rituri religioase. Dacă limbajul ştiinţific frizează 

înţelepciunea minţii, lumea simbolurilor descrie înţelepciunea sufletului, relevând 

superba dualitate dintre minte şi suflet. 

Astfel, se creează o lume infinită de arhetipuri şi simboluri care trădează o 

ereditate spirituală a imaginarului, prin construcţia cultului dramatic şi nevoia 

sporită de subiectivitate exprimată prin artă. 

După a doua jumătate a secolului XX, arta şi-a schimbat înfăţişarea prin 

negarea criteriilor de evaluare tradiţională, caracterizată de o disoluţie a simbolurilor 

morale, promovând valorile „joase” ale culturii de margine, destinată comsume-

rismului, artificializării, promovând diformul, informul sau abjecţia, prin expunerea 

publică a fluidelor corporale, a murdăriei sau materiei scatologice, ce alcătuiau 

corpul fizic al obiectului de artă. 

Din perspectiva filosofiei morale, sensul creaţiei artistice ar trebui să ne 

conducă spre perfecţiune, desăvârşire, stare de bine şi frumos, printr-un demers de 

reconsiderare a echilibrului, ordinii şi armoniei. 

Politicile societăţii de consum capitaliste au influenţat caracterul arhetipal al 

obiectului de artă, declasându-l pentru a-l transforma în obiect cu valoare de schimb 

şi a fi considerat o marfă a muncitorului artist.  

Astfel, producţiile artistice contemporane intră într-o competiţie schizoidă a 

reconsiderării estetice prin negarea valorilor tradiţionale şi reciclarea conținutului 

simbolic al abstractizării realității metafizice, concept constructiv al aurei obiectului 

de artă.  

Ne punem întrebarea dacă opera artistului contemporan mai poate fi un 

fenomen al multiplelor întrupări morale, care să răspundă pozitiv dorinţelor, 

aspiraţiilor, credinţelor noastre; şi dacă artistul mai intenţionează un demers de 

considerare a echilibrului, ordinii şi armoniei, care să conducă spre perfecţiune, 

desăvârşire, stare de bine şi frumos, în ultimă instanţă, spre manifestarea şi 

cultivarea a ceea ce poate fi excelenţa umană. 

                                                           
* Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:35 UTC)
BDD-A8089 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dorin BABA 

484 

O revenire la valorile morale ale artelor ar putea primeni actul artistic 

contemporan, iar înţelepciunea în artă, gândirea frumoasă, cugetul curat, voinţa 

morală, iubirea sunt aspecte fără de care fiinţarea ar rămâne o iluzie şi fără de care 

arta, creaţia noastră, nu ar duce spre scopul final, desăvârşirea întru excelenţă a 

fiinţei umane. 

Dacă opera artistului contemporan, ca fenomen al multiplelor întrupări, ar 

răspunde pozitiv la nevoia noastră de întâmpinare a binelui și frumosului, dorinţele 

noastre, ideile, aspiraţiile, credinţele noastre s-ar consolida indiscutabil prin 

recuperarea relaţiei dintre etic şi estetic şi, implicit, restaurarea sciziunii public-artist. 

A conștientiza, înțelege, respecta armonia frumosului universal nu este decât speranța 

înălțării noastre, fie și prin imitarea creaţiei supreme, ex nihilo, prin iubire. 

Avertismentele morale ale ultimelor decenii, care vizau acţiunile artistice 

controversate, ce depăşeau limita exprimării publice admise, ne îndreptăţesc să 

credem în necesitatea unor clasificări conceptuale care pot delimita şi din punct de 

vedere filosofico-moral lucrările de artă care expuse în spaţiul public. Ne referim, 

prioritar, la concepte de artă cu caracter educativ, promovate prin artele vizuale 

contemporane, ce vizează teme de estetizare comunicaţională şi relaţională.  

În evoluţia definirii sale, conceptul de artă a generat un angrenaj complex de 

interogaţii filosofice, sociologice şi psihologice, pentru a oferi veridicitate unui 

proces, mereu în progres, mereu perfectibil: creaţia umană.  

În procesul evolutiv al creaţiei umane conlucrează cunoaşterea (intuitivă sau 

reflexivă) şi sentimentul responsabilităţii morale, reflectate prin conceptele 

fundamentale de bine şi frumos.  

Potrivit viziunii filosofului american Mortimer Adler, noţiunea de artă este 

direcţionată spre „totalitatea obiectelor create în mod artificial de om” (Adler 1961: 229) 

şi se referă la producţiile artificiale calificate, folosite în diferite scopuri, de la teorii 

şi concepte, care pregătesc şi susţin acţiunea, la obiecte sau relaţii complexe între 

fiinţă, timp, spaţiu şi conştiinţă creatoare, materializate prin descrieri imitative în 

creaţiile de pictură, sculptură, literatură, muzică sau teatru.  

Până spre sfârşitul secolului al XVIII-lea, cuvântul artă se rezuma la categorii 

de produse „artificiale” (făcute de mâna omului) cu scop utilitar sau ideologic, 

folosite adesea în rituri laice sau religioase.  

În secolul XX se diferenţiază fundamental cele două concepte, termenul de 

artă fiind atribuit restrictiv caracterului ideologic al creaţiei umane, diferenţiind 

obiectul de artă de celelalte obiecte, cu potenţial estetic natural sau dobândit. Acest 

criteriu va fi inclus pentru prima dată într-o definiţie a conceptului de „re-creare 

selectivă a realităţii, în conformitate cu metafizica judecăţii de valoare a unui artist 

prin intermediul unui suport material” (Branden, Branden 1964: 74), în anul 1961, 

într-o prelegere despre estetică susţinută de filosoful american Ayn Rand, la 

„Creative Arts Festival” de la Universitatea din Michigan. Prin conceptul de 

„re-creare”, autorul selectează arta care izolează şi integrează aspecte ale realităţii, 

ce reprezintă percepţia omului despre el însuşi, în raport cu propria-i existenţă, dar şi 

o încercare de conştientizare morală, prin aducerea în evidenţă a limitelor, prin care 

omul creator poate contribui la actul primordial al creaţiei. 

Prin „re-crearea” selectivă a realităţii, artistul reprezintă un „microcosmos” cu 

valoare simbolică, construit cu materia realităţii existente, sugerând cadrul realităţii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:35 UTC)
BDD-A8089 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Provocările artelor vizuale la adresa educației morale 

485 

existenţiale, care poate implica o entitate simbolică, în stare să indice prezenţa unei 

identităţi fizice: „omul”, ca simplu instrument al judecăţii de valoare pentru propria 

creaţie, cât şi un mod de autocunoaştere, printr-un proces vizual-perceptiv. 

În acest sens, conceptul de „re-creare”, susţinut de Ayn Rand în definirea 

noţiunii de artă, poate fi considerat un instrument de conştientizare a posibilităţilor 

noastre reale de creare a realităţii, prin re-ordonare în interiorul unei realităţi 

existente şi perceput ca mod cognitiv al abstractizării.  

Definind un „microcosmos” imaginar al „re-creării”, arta poate fi prezentată 

ca o iluzie a realităţii metafizice în miniatură, un gest al imitării spaţiului raportat la 

timp, descris printr-o simplă relaţie grafică între subiect, obiect şi conştiinţa 

creatoare a omului, traducând astfel realitatea evoluţiei noastre printr-o relaţie 

complexă între „re-creare estetică” şi „re-angajare morală”.  

În mod inerent, suntem parte a unei sistem „re-creativ”, „re-productiv” 

universal, copiem acest sistem, ne contopim cu el şi, în acelaşi timp, suntem 

capabili, printr-un proces perceptiv şi volitiv, să asamblăm realităţi mental-vizuale, 

reduse la abstract, care pot depăşi „re-producţiile”, crearea prin „re-ordonare”, astfel 

încât arta noastră să depăşească iluzia unei realităţi imitate. Putem construi conştient 

şi consecinţional interconectări creatoare originale „ale conştiinţelor”; de exemplu, 

printr-o re-angajare morală conexată acţiunilor acestei lumi, mereu perfectibilă, 

mereu în schimbare, descoperind noi valori, noi virtuţi, o lume dispusă la excelenţă 

şi înălţare.  

A conştientiza, a înţelege şi a respecta valorile, ca şi semenii, ca şi viaţa în 

întregul ei, reprezintă în fond şansa către înălţarea noastră în sens moral; reprezintă 

şansa de a cuprinde în profunzime înţelesurile creaţiei universale, a creaţiei prin 

iubire – valoare şi principiu ale vieţii.  

Dacă vom compara demersul comunicărilor moderne prin imagine, text şi 

sunet cu fresca omului primitiv concepută pentru a comunica cu zeii, vom avea 

imaginea unei dimensiuni a comunicării abstracte între om şi o entitate divină, o 

proiecţie a gândirii profunde a omului primitiv, care reprezintă modelul contractului 

simbolic al încrederii sau altarul adulării zeului întru starea de bine.  

Această diferenţă uimitoare a comunicării nonverbale arată că omul, la 

începuturile sale, purta zestrea unei conştiinţe morale profunde care îl îndemna spre 

prosternare în faţa imaginarului divin, a propriei perceptibilităţi. 

Promovarea prin imagini a prosperităţii şi abundenţei iluzorii – scop final al 

societăţii de consum globalizate – a diminuat rolul normelor de conduită morală şi al 

credinţelor religioase, acordând un mare credit ştiinţei.  

În acest context, prin schimbarea abordării ideologice, artistul devine un agent 

social, angajat spaţiului public, intervenind prin proiecte activiste colaborative în 

redefinirea valorilor care sunt concepute pentru a participa la reconstruirea relaţiilor 

de comunicare, într-un spaţiu globalizat, cu liberă circulaţie şi interconectare 

culturală.  

Aspectul colaborativ al artistului contemporan cu publicul participativ 

urmăreşte realizarea unei opere comune, cu caracter social, care are drept scop 

combaterea nedreptăţilor sociale şi a minciunii – cel puţin aşa se vehiculează la nivel 

declarativ. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:35 UTC)
BDD-A8089 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dorin BABA 

486 

O asemenea schimbare neobişnuită de atitudine morală a artistului, cu 

manifestarea responsabilităţii faţă de semeni, arătând că îi pasă şi vrea să contribuie 

la bunul mers al societăţii din care şi el face parte, scoate în evidenţă creşterea 

sensibilităţii emoţionale etice în detrimentul celei estetice, acţiunea fiind factorul 

constitutiv al operei „materializate prin înfăptuire” şi înlocuind obiectul de artă 

tradiţional.  

Implicarea voluntară în problemele comunităţii a creat multe controverse, 

dezvoltând o tematică complexă de interogare, exercitată prin „întrebări morale”, 

prin care se doreşte a produce o evaluare intenţională a scopului şi contribuţiei aduse 

societăţii, prin implicarea şi angajarea artistului în câmpul social.  

Ceea ce era o condiţie esenţială în definirea operelor de artă tradiţională, 

„funcţia estetică”, nu mai este o condiţie suficientă în evaluarea experimentelor, 

acţiunilor tot mai complexe din arta contemporană a ultimelor decenii. Mijloacele şi 

modul prin care artiştii secolului nostru creează şi interacţionează cu societatea a 

creat fondul coercitiv pentru filosofia contemporană în vederea studierii 

fenomenului artistic cu atenţie deosebită de către filosofi specializaţi în etică şi 

estetică precum: Arthur Danto, Richerd Posner, David Foster Wallace, Chuck Dyke, 

Richard Schusterman, Noel Carroll, Jerry Levinson, care, prin teorii şi teze, au 

încercat o instrumentare filosofică a cauzalităţii acestor schimbări petrecute în artă, 

cât şi găsirea unor soluţii de întâmpinare a efectelelor negative în câmpul social. 

În acest sens, filosofia morală contemporană a elaborarat primele teorii 

eticiste care susţin că „valoarea estetică a unei opere de artă trebuie să fie 

determinată sau redusă la valoarea sa morală” (Posner 1997), teorie care a intrat 

într-o vizibilă contradicţie cu teza autonomismului radical prin care se susţine că 

„este nepotrivit să se aplice categorii de evaluare morală unei opere de artă, esteticul 

fiind singurul standard de evaluare” (Wallace 2014). 

În acest sens, filosofia contemporană a abordat această problemă prin două 

teorii opuse tradiţional: moralismul cu rădăcini în Antichitate, în teoriile 

platoniciene, pentru care arta avea valoare instrumentală, educativă; şi autono-

mismul, cu rădăcini în teoriile moderne kantiene prin care se susţine valoarea 

artistică distinctă şi autonomă, morala fiind doar o consecinţă non-instrumentală. 

Teoria „moralistă” contemporană susţine „valoarea estetică a operei de artă 

care ar trebui să fie determinată sau redusă la valoarea sa morală” (Posner 1997), în 

timp ce autonomismul argumentează că „este nepotrivit să se aplice categorii de 

evaluare morală unei opere de artă, esteticul fiind singurul standard de evaluare” 

(Wallace 2014). Încă din 1998, Berys Gaut (1998: 184) susţinea ideea valorii 

estetice determinate de valoarea morală, teorie neacceptată de autonomişti, deoarece 

s-ar dilua valoarea expresiei estetice. 

In recenta sa lucrare Ethical Criticism of Art, dedicată criticismului etic, 

Richard Posner pune în discuţie „evaluările morale aplicate lucrărilor de artă” 

(Posner 2014), fără a fi descrise ca „evaluări estetice”. Pe de altă parte, Berys Gaut, 

abordând legătura dintre artă, emoţie şi etică, vorbeşte despre defectele morale care 

pot fi considerate „contribuţii estetice” (Gaut 1998: 182) într-o operă de artă. În 

acest caz, „ori de câte ori o operă de artă cu caracter narativ afişează caracteristici 

morale, merite sau defecte, va avea impact asupra valorii estetice, de un anumit 

grad”, susţine Gaut, dar nu pretinde că toate operele de artă narativă, inclusiv cele de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:35 UTC)
BDD-A8089 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Provocările artelor vizuale la adresa educației morale 

487 

„artă plastică”, care conţin caracteristici morale, respectă regula principiului terţ al 

acestei teorii estetice. În ceea ce priveşte efectul operei de artă asupra individului, el 

afirmă că „arta bună nu-l îmbunătăţeşte etic pe om şi nici cea rea nu-l corupe” (Gaut 

1998: 182). Uneori, un defect etic poate conta la fel de mult ca şi unul estetic. 

Moraliştii susţin contrariul, iar pentru ei, toată arta are o dimensiune morală în 

alcătuirea sa. „Uneori, calităţile morale deţinute de o operă de artă pot fi, din punct 

de vedere estetic, relevante sau caracteristicile sale dubioase din punct de vedere 

moral pot contribui la valoarea estetică a operei.” Gaut mai spune că „defectele etice 

intrinseci conţinute de o operă de artă nu pot avea efecte reale asupra publicului, dar 

defectele etice rezultate din atitudini manifestate asupra subiecţilor pot dăuna etic” 

şi, în mod evident, unele lucrări demne din punct de vedere moral sunt totuşi un 

dezastru din punct de vedere estetic. Gaut oferă trei dimensiuni distincte pentru 

teoria lui: 

a) pure calităţi estetice pot include calităţi morale, un argument de frumuseţe 

morală care susţine calităţile morale intrinseci într-o operă de artă, pot fi 

considerate forme de frumuseţe sau urâţenie care construiesc opera; 

b) calităţile pur etice nu pot include calităţi estetice – această teorie este 

susţinută şi de alţi moralişti radicali precum Pierre Bourdieu sau Roger Taylor 

(moralism radical);  

c) un merit estetic central în artă constă în capacitatea de a ne învăţa, mai ales 

despre moralitate, ceea ce el numeşte „argument-răspuns-meritat” care se 

concentrează pe proprietatea atitudinilor manifestate în opere de artă.  

Gaut sugerează caracterul virtuos sau vicios „manifestat de artist” în creaţia 

sa, care contribuie şi influenţează frumuseţea sau urâţenia respectivei lucrări. În artă, 

frumuseţea estetică este echivalată cu caracterul moral al mesajului transmis de 

operă, susţine Gaut. 

În opinia lui Rob van Gerwen, dezbaterea dintre autonomişti şi moralişti este 

într-un impas din cauza a două ipoteze greşite: „Dacă suntem pentru a evalua moral 

lucrările de artă, ar trebui să încercăm să le concepem ca agenţi morali” (van 

Gerwen 2014). Potrivit aceluiaşi autor, „autonomismul etic” poate permite evaluarea 

morală a operei de artă fără a renunţa la autonomia estetică, vizualizând meritul 

artistic ca o categorie morală, care are ca formă de evaluare critica de artă. Gerwen 

mai afirmă că este imoral pentru o persoană să aibă gânduri şi sentimente morale 

relevante dacă este artist şi să nu acţioneze în conformitate cu ele, dar nu poate 

insista ca privitorul să acţioneze şi el astfel, dacă lucrarea de artă nu a fost concepută 

să acţioneze în plan moral. 

Dezbaterile contemporane pe această temă încă sunt imperios necesare, pentru 

eliminarea ambiguităţilor cu privire la normele morale care pot fi încălcate sau nu în 

producţiile şi acţiunile artistice actuale, cât şi pentru elucidarea dilemelor care 

produc o „sciziune” între public şi artă. 

Filosofia morală contemporană îşi concentrează atenţia asupra posibilităţii 

unei aretelogii artistice, în sensul identificării unui traseu întru restaurarea umană pe 

calea valorilor autentice, a virtuţii (arete, în filosofia vechilor greci), considerând 

această cale a fi o necesitate a timpului prezent, în care se înregistrează o criză 

morală, o evidentă de-spiritualizare şi cucerire de teren din partea consumerismului, 

a artificializării, a afluxului de superficialitate în existenţa omului contemporan. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:35 UTC)
BDD-A8089 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dorin BABA 

488 

Utilizând argumente, surse, cazuri concrete, aceste dezbateri despre relaţia 

dintre etic şi estetic, morală şi artă ar putea avea un caracter educativ şi ar aduce spre 

înţelegere şi promovare exprimări artistice profunde cu argumentate benefice pentru 

societatea contemporană. Putem trage concluzia că, în manifestările artistice publice, 

trebuie respectate norme elementare de conduită civică, deoarece în arta ultimului 

deceniu se observă „semnele unei psihopatologii etice: nestăpânire, sălbăticiune, 

grosolănie, lipsă de credinţă, deznădejde, viziuni catastrofale, fărădelegi, 

agresivitate” (Cozma 2004: 19), o îndepărtare de valorile morale, buna măsură, 

ordine, stare de bine, sănătate morală.  

Un ghid al bunelor practici artistice ar putea avea o bună aplicabilitate şi în 

domeniul educaţiei infantile, copiii fiind tot mai interesaţi de lucrările de artă 

contemporană care, în oarecare măsură, seamănă cu jocurile sângeroase de 

calculator sau, mai precis, cu rezultatul jocurilor sângeroase şi macabre pe care 

tinerii le joacă în ziua de astăzi.  

Bibliografie 

Adler 1961: Mortimer Adler, Great Ideas from the Great Books, New York, Washington 

Square Press, Inc. 

Branden, Branden 1964: Nathaniel Branden, Barbara Branden, Who is Ayn Rand?, New 

York, Paperback Library. 

Cozma 2004: Carmen Cozma, Introducere în aretelogie. Mic tratat de etică, ediția a II-a, 

Iași, Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”. 

Gaut 1998: Berys Gaut, The Ethical Criticism of Art, în Jerrold Levinson (ed.), Aesthetics 

and Ethics: Essays at the Intersection, Cambridge, Cambridge University Press. 

Gaut 2007: Berys Gaut, Art, Emotion and Ethic, New York, Oxford University Press. 

Posner 1997: Richard Posner, Against Ethical Criticism, „Philosophy and Literature”, vol. 21, 

1, aprilie. 

A. Resurse Internet 

Posner 2014: Richard Posner, Ethical Criticism of Art, http://books.google.ro/books? 

id=z6hL6AJB1CcC&pg=PA83&lpg=PA83&dq=Richard+Posner+Ethical+Criticism+

of+Art [accesat 13 februarie 2014]. 

van Gerwen 2014: Rob van Gerwen, Ethical Autonomism: The Work of Art as a Moral 

Agent, http://www.contempaesthetics.org/newvolume/pages/article.php?articleID=217 

[accesat: 15 ianuarie 2014]. 

Wallace 2014: David Foster Wallace, On Relation of Aesthetics and Ethics, 

www.david+foster+wallace&btnk+google&gs [accesat: 11 februarie 2014]. 

Challenges Raised by Visual Arts 

in the Approach to Moral Education 

In a confused and unstable climate, the art of the 90
s
 changed its appearance by 

denying traditional assessment values, being characterized by a dissolution of the abstract 

symbols and “decentring” towards the margins promoting the deformity, the ill-form or the 

abjection, by means of the public display of bodily fluids, dirt or scatological material that 

made up the physical body of the art object. By motivating an ideology of discrimination of 

the “feedstock” (concept of historical materialism) the contemporary artistic object caused a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:35 UTC)
BDD-A8089 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Provocările artelor vizuale la adresa educației morale 

489 

split between the public and art. The series of artistic actions that generated public debates in 

recent decades have called into question the ethical – aesthetic balance able to restore the 

balance of moral and behavioral values in art, where we can see „the signs of an ethic 

psychopathology: rudeness, lack of faith, despair, catastrophic visions, aggression”. We 

wonder whether the contemporary artist’s work can be a phenomenon of the multiple moral 

incarnations able to respond positively to our wishes, aspirations, beliefs, and if the artist 

wants a reconsideration of balance, order and harmony able to lead us to perfection, state of 

well being and beauty? Nowadays, we can see a slight imbalance between art and moral 

education, but we cannot say that art is moral or immoral in its nature. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:35 UTC)
BDD-A8089 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

