
„Philologica Jassyensia”, An X, Nr. 1 (19), 2014, Suplement, p. 235‒245. 

 

 

 

Paradigma fericirii în Mic manual de fericire perfectă / 

Petit manuel du parfait bonheur de Ilarie Voronca 
 

Cipriana-Manuela FRĂŢILĂ
*
 

 

 
Nous nous acheminons déjà vers l’époque où le 

bonheur de la majorité sera la loi. 

De pe acum mergem spre epoca în care fericirea 

majorităţii va fi lege (Voronca 1972: 12). 

 

 

Key-words: literature, Francophone, Romanian, multi-lingual, French 

expression 

 

 

Pentru opera lui Ilarie Voronca, cartea reprezintă un manifest al fericirii 

şubrede dintr-un trecut-prezent către un viitor luminos. Acesta visează la o lume 

ideală, în care toate clasele sociale vor fi egale în faţa vicisitudinilor vieţii, iar 

barierele ierarhiilor vor fi depăşite prin atenuarea privilegiilor unei singure caste. 

Scopul final al acestui univers va fi unul singur: împărtăşirea tuturor cu… starea de 

bine şi beatitudine absolută, care să asigure pulsaţia limpede şi splendidă a vieţii. În 

cuvântul de introducere, prietenul său de-o viaţă, Saşa Pană, cel care a tradus în 

româneşte această carte, vorbeşte despre volum ca reprezentând 

un imn, un argument de fermecătoare poezie pentru viaţă, pentru om, de 

adoraţie şi de recunoştinţă pentru plantele, animalele şi toate lucrurile mărunte sau 

mari în mijlocul cărora trăim şi care pot fi, sunt – dacă le privim cu ochii poetului – 

izvoare neîntrerupte de fericire (Voronca 1972: 11). 

Chintesenţa creării unei lumi mai bune o regăsim în speranţa poetului că 

„nimic nu va putea întuneca frumuseţea” acesteia (Ibidem). Încă din preambulul 

cărţii, autorul mărturiseşte că această carte se doreşte a fi o încercare de carte a 

fericirii, un loc imaginar în care fiecare îşi poate găsi fărâma sa de fericire. Poetul 

susţine că la baza unei minime stări de satisfacţie a omului cu privire la existenţa sa 

se află în primul rând condiţiile materiale ale acestuia. Astfel, la o privire de 

ansamblu, vorbim despre un text-monolog în care întâmplările evocate de personajul 

principal sunt însă departe de a se rezuma doar la fiinţa interioară a acestuia. 

Voronca include pe lista elementelor care nu vor lipsi din binele generalizat 

bunăstarea, iubirea, dispariţia nedreptăţilor sociale şi amărăciunilor sufleteşti, dar şi 

bucuriile simple ale naturii pe care uneori nu le vedem. În viziunea sa, până şi 

                                                           
* Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:34 UTC)
BDD-A8063 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cipriana-Manuela FRĂŢILĂ 

236 

moartea va fi egală şi va veni la timpul ei, doar la finalul vieţii. Cu toate acestea, 

filosofia fericirii lui Voronca ne va fi revelată cât se poate de clar în continuare prin 

posibilităţile de expresie extinse ale limbajului prin care reuşeşte să atingă un bogat 

evantai de aluzii literare. 

Conturat ca un puzzle de idei despre subiectul care a frământat omenirea 

dintotdeauna, manualul este conceput din două părţi. Cititorul parcurge astfel etape 

explicative necesare pentru înţelegerea acestui orizont multiplicat în oglinzile 

fericirii. Însă, dacă aceasta ar fi accesibilă tuturor, poate că nu ar mai însemna nimic 

pentru nimeni şi toţi am trece pe lângă ea totalmente absenţi. Scriitorul face de 

asemenea referire la condiţia artistului, care va trebui să renunţe la mesajele 

inadecvate lumii ideale şi să anihileze umbrele, ştergând obsesiile deziluziei. 

Aşadar, cititorul fericit de mâine va parcurge un alt gen de cărţi, care îi vor 

transmite, cel mai probabil, bucuria de a trăi. Nu este deloc uimitor că autorul se 

consideră el însuşi „un fils de la génération du malheur / un fiu al generaţiei 

nefericirii” (Voronca 1972: 14). Toate aceste direcţii de nostalgie existenţială apar 

încă de la începutul primei părţi, unde problema singurătăţii omului este cea care îl 

frământă pe autor. Voronca zugrăveşte zbuciumul interior al fiinţei umane care 

încearcă să se exileze în singurătate, conectat fiind în acelaşi timp la influenţele 

exterioare. Astfel, autorul vorbeşte despre situaţia omului însingurat care îşi 

limitează existenţa la spaţiul în care locuieşte şi care alege să se retragă din vâltoarea 

unei realităţi care nu îl mulţumeşte. Sentimentele sunt contradictorii şi zidurile puse 

între el şi lume par de netrecut. Poetul înţelege că uneori omul este victima 

propriilor fantezii, iar acest lucru determină starea de răscruce interioară a 

cerşetorului de linişte sufletească. În viziunea sa, această închidere în sine reprezintă 

o rană în care prăbuşirea interioară nu poate înlocui lumea. În acelaşi timp, gradul 

vocii lirice este la un nivel tulburător, astfel că autorul pare că are, în exprimarea faţă 

de cititor, revelaţia timpului inimii. În contextul acesta apare, ca o altă formă 

simbolică, un înger. Acesta dă textului impresia unei realităţi halucinante în care 

poetul se află, fiind o punte între real şi imaginar. Autorul vorbeşte despre uşurinţa 

cu care acest spirit a prelua identităţi, pentru a putea să exprime la nivel uman ceea 

ce are de transmis inimilor rătăcite. Rolul acestui personaj fantastic în acest context 

este cât se poate de clar: el citeşte printre rânduri toate suferinţele lumii şi se întoarce 

cu acest mesaj covârşitor la divinitatea care l-a creat. Prin urmare, Voronca îi cere 

acestui „habitant du ciel / locuitor al cerului” să îi fie busolă în spaţiul perfectibil al 

sufletului. Dorinţa sa ar fi fost aceea de a-i fi călăuză pe drumul întortocheat al 

regăsirii de sine, într-un univers care l-a asimilat şi risipit în acelaşi timp. Şi toate 

acestea dintr-o cauză sublimă: iubirea femeii care l-a ucis în fiecare clipă.  

Putem observa că întâlnim cuvântul „sang / sânge” de mai multe ori, acest 

lucru indicând dorinţa autorului de a transmite starea de durere perpertuă contrară 

opiumului fericirii absolute despre care vorbeşte: „les cartes du monde sont 

barbouillées de sang / hărţile lumii sunt mâzgălite de sânge” (Voronca 1972: 34). Un 

alt laitmotiv este acela al oraşului, care apare transfigurat în fiinţa poetului şi acolo 

unde acesta şi-a lăsat amprenta existenţei sale. Cu toate acestea, substanţa 

sufletească a lui Voronca este imaterială şi absconsă, se simte înconjurat de entităţi 

care îi arată faţetele imuabile, dar şi schimbătoare ale vieţii. Sensibilitatea cea mai 

mare a artistului vine din faptul că el trăieşte viaţa ca pe o continuă amintire asumată 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:34 UTC)
BDD-A8063 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Paradigma fericirii în Mic manual de fericire perfectă / Petit manuel du parfait bonheur 

de Ilarie Voronca 

237 

prin captarea unei realităţi trecute în fiinţa actualizată. Viziunea asupra iubirii este 

sumbră, iar sentimentele care îl încearcă sunt aparent de împlinire, urmate fiind de 

aceeaşi deziluzie prin expansiunea la infinit a durerii. Cu fiecare altă iubire 

neîmpărtăşită ori pierdută, autorul trăieşte crepusculul propriului sfârşit. Aceste 

descărcări emoţionale reprezintă suma trăirilor sale puse la microscopul sensului 

verbului „a fi”. Ceea ce a clădit personajul central reprezintă o ipostază 

metamorfozată a libertăţii spiritului său, acolo unde angoasele lumii sale interioare 

pot fi transformate în visuri împlinite. Într-un univers nemărginit, călătorul nostru se 

vede de dimensiuni minuscule, dar purtând în sine puterea de a duce tot greul vieţii. 

Ca o continuare a acestei micimi, poetul caută în sine diadema iubirii absolute, pe 

care o regăseşte în femeia adorată şi venerată. Când se gândeşte la ea, sentimentele 

se înteţesc şi realizează că farmecul ei este surprinzător şi unic. Nicio altă prezenţă 

feminină nu poate egala beatitudinea stărilor transmise de ea ori frumuseţea sa 

ingenuă. Autorul face ca divinizarea femeii iubite să se transforme în idolatrizarea 

singurului sens real al vieţii: iubirea. Pentru poet, ea apare ca o posesivitate necesară 

în contextul dispariţiei aparenţelor care puneau bariere absurde. În ciuda acestui fapt, 

ea este văzută ca alternând sentimentele de tristeţe cu cele de fericire. Alteori, 

cititorul are impresia că femeia despre care autorul vorbeşte este de fapt proiecţia 

unui vis. Ipostazele iubirii concretizează imaginea femeii iubite până în cele mai 

mici detalii, elemente-cheie pentru inima îndrăgostită a artistului.  

Ceea ce îşi aminteşte poetul este însă infim în comparaţie cu sentimentele de 

înaltă profunzime spirituală. Această prezenţă feminină din viaţa sa nu a stăruit mult 

timp la modul real, ci doar pentru câteva clipe, lăsându-şi amintirea să vorbească în 

urmă despre ea; cine a fost, cum a fost, frânturi dureroase din ceea ce a iluminat cu 

fiinţa sa... Iubirea este pentru Voronca un refugiu, un loc minunat la care poate avea 

acces oricând simte că viaţa îi şubrezeşte speranţele şi visurile. Nicăieri sufletul său 

nu poate găsi fericirea perfectă pe care o caută decât în această lume imaginară în 

care dragostea împărtăşită defineşte binele interior. Dacă există ceva care să îi poată 

aduce împlinirea totală, acel ceva este sinonimul în oglinda vieţii al verbului 

„a iubi”. Remarcăm că frământările şi tumultul social din afara lumii sale interioare 

îl conduc pe artist la mutarea atenţiei asupra lucrurilor nesemnificative în ochii 

dragostei adevărate. De asemenea, la nivel de limbaj, putem observa antiteza 

evidentă interior vs exterior, dar şi aparenţă vs esenţă. Voronca vede de asemenea 

lucrurile ca fiind însufleţite, uneori chiar mai înţelepte decât oamenii. Aşadar omul, 

cu condiţia sa muritoare, încearcă să sfideze mersul firesc al vieţii, creând noi reguli 

şi sensuri care pot fi aberante ca substanţă. În plus, predestinarea există, iar tentativa 

de a ignora acest fapt nu poate duce decât la autoiluzionarea că avem puterea 

liberului-arbitru. Tocmai această viziune diferită îl poate conduce în mod eronat la 

cutremurul ritmului interior, uitând de exemplul extraordinar dat de trăinicia 

lucrurilor. În acest sens, concludentă este răbdarea pe care lucrurile o deţin în 

comparaţie cu omul. Pe de altă parte, diferenţa majoră dintre oameni şi obiecte, în 

afara naturii lor, este aceea că omul se află în permenanţă sub influenţa elementelor 

care îl conduc la celebrarea vieţii. Toate dorurile, sunetele, clipele strigă din ele că 

există. Doar astfel sufletul universal ascuns în poet îşi găseşte mângâierea. Însă 

adevărata fericire secretă este Ea, şi nimic altceva; apartenenţa scriitorului la acest 

sentiment care nu poate fi exprimat ori tradus în cuvinte este continuă şi fidelă. Deşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:34 UTC)
BDD-A8063 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cipriana-Manuela FRĂŢILĂ 

238 

departe, Ea e acolo, în camera sa, ca şi cum nici nu ar fi plecat. Este unică şi 

incomparabilă. Iar dacă artistul a preluat ceva din exteriorul său şi l-a asimilat ca 

parte din sine, acel ceva este reprezentat numai de chipul angelic al femeii iubite. 

Ceea ce explică dorinţa autorului de perfecţiune este chiar absolutizarea perspectivei 

asupra iubirii. Toate acestea oglindesc dimensiunea estetică a limbajului în raport cu 

iluziile acestui vânător de himere. Aşadar nimic nu poate stinge văpaia din inima 

poetului, pentru că întotdeauna chiar absenţa sa îl va ajuta să se reclădească pe sine. 

În acest context, moartea nu mai reprezintă o ameninţare, rămânând undeva în urmă, 

aproape inexistentă. O altă temă recurentă este aceea a timpului, care apare 

transfigurat într-un „gaz plus lourd que l’air / un gaz mai greu decât aerul” (Voronca 

1972: 64), purtând în sine atât germenele trecutului, cât şi posibilitatea de a-l uita în 

prezent. Pentru Voronca, acesta este materializat în esenţa sa, fiind impregnat cu 

fiinţele noastre şi purtând pentru noi speranţele viitoare.  

În a doua parte a Manualului, Voronca accentuează ideile deja expuse, unele 

teme coexistând cu altele noi. Imaginilor deja transmise cititorului le sunt adăugate 

stări sufleteşti noi, acest conglomerat aducând cu sine o asociere de cuvinte 

profetică. Autorul răspunde în continuare ca pentru propria persoană la întrebări 

precum: De ce suntem nefericiţi? Ce ne aduce bucurie? În care dintre lucrurile 

mărunte ne putem regăsi sufletul ori aşteptările? În opinia sa, totul ţine de alegere; a 

alege sau nu să fii fericit, a accepta sau nu realitatea ca fiind frântură dintr-o posibilă 

bucurie, pe care în mod conştient acceptăm sau nu să o vedem. Pentru prima dată în 

corpusul cărţii apare precizat numele oraşului îndepărtatei sale copilării, Brăila. 

Autorul se revede la momentul actual pierdut în agmoleraţia metropolei, acolo unde, 

paradoxal, în ciuda tuturor beneficiilor, se simte părăsit de propriul eu. De fapt, acel 

oraş este chiar el şi trebuie să dispară odată cu fantezia visului copilăriei sale. Şi 

dacă există ceva care să îi rămână ştanţat pe identitatea sa, aceea este demnitatea la 

care nu va renunţa cu niciun chip.  

Mai departe, textul vorbeşte despre obişnuinţa de a accepta aceleaşi reguli în 

acelaşi mod, fără a încerca să trecem de barierele concentrismului spaţio-temporal. 

În ceea ce priveşte raportul dintre viaţă şi moarte, acesta transgresează momentul 

prezent, transfigurând şi transformând viziunea iniţială asupra întâmplărilor. Sub 

acest aspect, moartea acţiunilor nu apare ca fiind definitivă, ci, dimpotrivă, 

mişcătoare ca mercurul. Trecând prin filtrul timpului, toate se decantează, rămânând 

la final apa limpede a esenţialului, aşa cum a fost, însă revăzut prin actualizarea 

propriilor noastre persoane. De fapt, cu ce rămânem după această decantare? Doar 

cu un rezumat de imagini şi gânduri ce nu pot înlocui trăirea de la acel moment.  

De-a lungul textului, starea cel mai des întâlnită este aceea de reverie, autorul 

conchizând că aceasta este caracteristică nu doar oamenilor, ci şi lucrurilor care îl 

înconjoară. Cu toate acestea, singurul mod de a cunoaşte mai bine lumea în care 

trăim îl constituie tocmai această trăire din care ne putem afla răspunsurile privitoare 

la parcelarea spiritualului. Această pledoarie pentru reverie nu se încheie aici, 

cititorul fiind îndemnat să-şi tălmăcească înţelesurile ascunse ale propriilor visuri. 

Dincolo de aceasta, suntem datori să ne extindem cunoaşterea şi să acceptăm 

formele diverse ale realităţii ca fiind la fel de capabile de visare ca şi omul. Din 

păcate, singuri ne limităm măreţia, punând piedici iraţionale similarităţilor cu 

lucrurile. Această limitare este una conştientă şi marchează micimea despre care 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:34 UTC)
BDD-A8063 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Paradigma fericirii în Mic manual de fericire perfectă / Petit manuel du parfait bonheur 

de Ilarie Voronca 

239 

autorul a vorbit şi în prima parte. Aşadar, doar prin această stare putem avea acces la 

dimensiunea alegorică a fericirii din lucruri. Putem observa că tema care îl preocupă 

cel mai mult pe poet rămâne şi în această a doua parte iubirea, care ia forme dintre 

cele mai diferite. Frământările spirituale în raport cu acest subiect sunt exprimate 

sugestiv, iar originalitatea textului constă în aceea că nobleţea inimii lui Voronca îl 

transformă într-un vizionar. Atunci când descrie acest sentiment autorul utilizează 

jocuri de limbaj şi nuanţe afective, iar clişeele verbale sunt atipice. Căutător de 

himere, călătorul nostru descoperă figura inocentă şi radiantă a sufletului-pereche, 

acesta subliniind alternanţa dintre felul în care se prezenta iniţial iubita sa la nivel 

vizual şi profunzimea de dincolo de imagine. Acest joc între „a fi” şi „a părea” ne 

determină să concluzionăm că, din imaginaţia aproape delirantă a autorului, cititorul 

poate sustrage pentru sine o definiţie concretă a dragostei absolute. E adevărat că 

pentru această călătorie interioară imixtiunea lumină-umbră este relevantă. De altfel, 

o bună parte din această stăruinţă neobosită de exprimare a graţiei iubirii apare în 

antiteză cu orizontul extins al întunericului. De fapt, în afară de această iluminare, 

nimic nu poate să limpezească înceţoşarea vieţii omului. Vorbind cu cititorul, poetul 

îşi dezvoltă astfel capacitatea de sintetizare a elementelor fericirii pentru întreaga 

omenire şi pentru sine. Atitudinea imaginară faţă de femeia iubită tinde să coincidă 

cu punctul cel mai sensibil din inima sa; în acelaşi timp, Ea devine soarele în jurul 

căruia gravitează totul, iar acest tot capătă sens, pentru că viaţa merită în sfârşit să 

fie trăită. Un alt aspect semnificativ constă în faptul că, în imaginaţia sa, şi fiinţa 

iubită se întregeşte din şi prin poet. Atinşi de candoarea iubirii, îndrăgostiţii prind 

aripi şi se contopesc într-o entitate unitară invizibilă şi indivizibilă.  

Cu toate acestea, înţelegem această permanentă întoarcere în trecut prin 

intermediul memoriei. Autorul detaliază imaginea femeii iubite, amintindu-şi carnea 

ei, pielea, părul, umerii, braţele etc., până şi gropiţele din obraji, piciorul fin ori 

pulpa arcuită. Prin urmare, din aceste amănunte, autorul ar fi putut cu uşurinţă să o 

recreeze, conform precizărilor sale. În continuare, Voronca menţionează iar 

dualismul timp-spaţiu, utilizând un fel de tehnică a simultaneităţii iubirii cu acesta. 

Îngerul imaginar din viaţa sa trece prin timp la fel de nesupus ca spaţiul. În 

încercarea de a egala perfecţiunea realităţii fiinţei iubite cu visul său, poetul pune 

accentul mai ales pe strălucirea sa apoteotică. Această metaforizare a imaginii iubitei 

nu este deloc subtilă. Voronca găseşte astfel o nouă modalitate de a-şi exprima 

capacitatea deosebită de sugestie şi de împărtăşire a ideilor. În centrul acestei 

cosmogonii, autorul precizează magnetismul incredibil al muzei la care se închină şi 

care îl hipnotizează şi îl menţine veşnic în această stare de transă perpetuă. Nu 

lipseşte din plastica sa contrastul spirit-materie, ceea ce accentuează ambivalenţa 

existenţei umane, aflată mereu la graniţa dintre cer şi pământ. Dacă există ceva care 

să persiste în memoria melancolicului, aceasta este „statuia orbitoare” a îngerului 

său. Poetul se simte complet protejat de neajunsurile şi tristeţile vieţii atunci când Ea 

îi apare în minte. Sub această formă, autorul alege să insereze conţinutul său de idei, 

iar comparaţiile referitoare la această iubire sunt semnificative. Arhitectura 

cuvintelor aduce faţă în faţă alte teme recurente precum singurătatea ori vidul 

existenţial. În ciuda acestora, toate temerile autorului se topesc şi dizolvă infinitul 

gândurilor de tristeţe în bucuria de a o asimila pe Ea întru sine. Totul capătă un alt 

sens în lumina acestei femei, iar dezechilibrul devine brusc armonie. Ambiguităţii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:34 UTC)
BDD-A8063 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cipriana-Manuela FRĂŢILĂ 

240 

clipei îi ia locul această îmbogăţire interioară complexă şi permanentă. Odată cu 

femeia aleasă, sentimentul de iubire, întotdeauna prezent la cotele cele mai înalte, îl 

conduce pe acest visător la apogeul iluziilor sale: el o vede peste tot, fiind absorbit în 

realitatea reflectată de ea. Totodată, printr-o metafizică a intuiţiei, autorul clarifică 

această prăvălire interioară ca însemnând acceptarea lui „a iubi” asemănătoare 

reverberaţiilor pietrei căzute în apă. Această incursiune întru iubire reprezintă de 

fapt o formă de cunoaştere, o călătorie din care atât povestitorul ei, cât şi cititorul se 

pot regăsi transfiguraţi. Dacă Voronca utilizează un fel de tehnică de „încondeiere” a 

cuvântului, acest lucru se datorează tocmai căutării permanente a celor mai 

elocvente forme de exprimare pentru imagistica sa. Această încercare de proză 

reprezintă în fond transpunerea sufletului său, cu toate angoasele şi frământările lui 

în raport cu lumea, în poezie. Totul devine o ofrandă adusă inspiraţiei creatoare ce 

reiese din cunoaşterea universului. Aspiraţiile sale nu se reduc la înţelegerea 

superficială a lucrurilor, ci includ atingerea cu inima a profunzimii din jur.  

De-a lungul acestei părţi mai întâlnim referiri la concepţia definitorie a 

perfecţiunii. În viziunea sa, există o legătură cauzală între taina ascunsă în ochii 

femeii iubite şi aceasta. Amalgamul de trup şi suflet pe care îl venerează reprezintă 

în fond finalitatea unor tentative condensate de găsire a jumătăţii. În acelaşi timp, 

starea de nirvana pe care i-o aduce iubita sa îl determină să nu o poată egala 

nicicum. În aparenţă, omul poate trăi fără iubire, însă esenţa sa divină îi neagă acest 

lucru. Arta de a iubi aduce cu sine un adevărat cântec de dragoste multiplicat în 

ecourile acestui suflet de visător. Totodată, nu există demnitate mai mare decât 

aceea de a iubi şi de a fi iubit, iar aşteptarea, oricât de îndelungată ar fi, nu poate 

aduce decât vibraţia fericirii. Iar dacă vorbim despre dimensiunea estetică a fiinţei 

adorate, aceasta este, asemenea muzelor mitologice, statuară. Mai departe poetul are 

viziunea fericirii raportate de la lume la fiinţa umană şi invers, ca o răsfrângere 

reciprocă de lumini şi umbre. Însă această raportare devine antitetică pentru că pune 

în balanţă binele şi răul sub diverse forme. Împărtăşirea cu fericirea absolută include 

nu doar bucuria adusă de obiecte, cât comuniunea cu respiraţia femeii adorate, atât 

cu corpul, cât şi cu spiritul său, care reprezintă pentru Voronca „le contour du 

bonheur / conturul fericirii” (Voronca 1972: 142) şi prin care viaţa pe pământ a 

căpătat un sens. Pe de altă parte, autorul face o caligrafiere a lucrurilor, pe care le 

vede însufleţite şi răspunzându-le oamenilor prin energia lor pozitivă. Cu toate 

acestea, şi lucrurile, ca şi oamenii, pot fi lipsite de valoare prin însăşi murdăria 

existenţei lor. Precum oamenii, şi lucrurile au nevoie de dragoste şi atenţie; doar 

astfel ele se pot simţi împlinite cu sine, pentru că, la rândul lor, au dezamăgiri şi 

amărăciuni care le urâţesc viaţa pe pământ. Un alt motiv care se remarcă este acela 

al ochilor, care apar oglindind mereu răscrucile inimii. Preocupările lui Voronca 

pentru ceea ce denumim popular „ferestrele sufletului” sunt importante pentru 

contextul scrierii sale, mai ales când ghiceşte în ei zâmbetul tacit al sărbătorii vieţii. 

Autorul menţionează că atât scaunul, masa, lucrurile pot surâde, dar şi animalele 

sălbatice, precum leii ori tigrii, într-o animare predestinată întru bucurie. Însă dintre 

toate, cel mai reprezentativ este surâsul ochilor şi al mâinilor, după cum precizează 

el. La fel de importantă ni se pare evidenţierea unei alte teme adiacente fericirii sau 

lipsei ei: singurătatea. Pentru acest călător, comuniunea cu universul înseamnă 

comunicarea subtilă cu tot ceea ce ne înconjoară, având ca finalitate regăsirea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:34 UTC)
BDD-A8063 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Paradigma fericirii în Mic manual de fericire perfectă / Petit manuel du parfait bonheur 

de Ilarie Voronca 

241 

locului interior în ansamblul perfect al creaţiei. Faptul că, în esenţă, poetul are un 

sentiment de exilare în raport cu lumea exterioară îl conduce la dorinţa stăruitoare a 

reintegrării sinelui în univers. Emoţia estetică a acestui adevăr trădează speranţa că 

singurătatea va fi învinsă prin apartenenţa la Totul imuabil. Autorul vorbeşte în 

acelaşi timp despre lucrurile mai puţin însemnate, dar care, în ciuda micimii lor, ne 

pot aduce o mare bucurie. Subtilităţile transmise de Voronca referitor la acest 

subiect sunt cât se poate de conştiente, iar cititorul este ancorat în această 

abstractizare a semnificaţiilor. Limba acestei poezii în proză este unitară şi 

complexă, toate elementele limbajului oglindind geniul şi concreteţea exprimării 

acestui scriitor. Visătorul nostru mai face referire la perfectibilitatea creaţiei, care nu 

se rezumă doar la vid, ci şi la răspunsul universului, adică la ceea ce este inclus în el: 

materia. Cu toate acestea, motivul vidului, al neantului ireal apare frecvent de-a 

lungul scrierii, generalizarea prezenţei acestuia dând culoare textului. În acelaşi 

timp, trebuie să precizăm faptul că acest neant este umanizat, el tolerând cu 

mărinimie vibrarea finitului. Atunci când vorbeşte despre elementele acestei lumi, 

viziunea este una focusată, de la mare la mic, de la imensitate la micime, fericirea 

atingând cu aripa ei acest cosmos abstract. Această lecţie de fericire aduce cu sine 

însă şi motivul tristeţii, care apare din nou în antiteză cu bucuria, iar omul este văzut 

ca un condamnat la penitenţa rătăcirii absconse. Ca într-un dans cu propria fiinţă, 

omul valsează pe rând atât cu încântarea, cât şi cu amărăciunea, fiind tributar, prin 

însăşi condiţia sa, atât uneia, cât şi celeilalte. În ciuda acestui fapt şi a existenţei sale 

vremelnice, omul speră şi tinde să atingă cu întreaga sa fiinţă infinitul. Iar această 

aspiraţie îl poate conduce cel puţin la un sentiment benefic de siguranţă.  

Dincolo de această reflecţie abstractizată, Voronca menţionează pentru prima 

oară mai departe cele mai frumoase locuri din Franţa care l-au marcat şi care i-au 

adus râvnita stare de beatitudine şi de visare. O referinţă interesantă este aceea a 

adjectivului francez „heureux”, cu referire nu atât la sensul iniţial şi simplist, acela 

de „fericit”, cât la forma sa, care ne trimite cu gândul la nevoia pregnantă a dualităţii 

pentru ca cineva să cunoască această stare. Aşadar suntem condamnaţi la a nu putea 

fi singuri întru fericire, ci a ne fi alături ceva sau cineva. Inevitabil, avem aripile 

frânte în separare de Totul care ne cuprinde. O altă trimitere în opoziţie este aceea la 

opţiunea fiecăruia de a se închide vs deschide în faţa lumii. Ce vom putea regăsi 

dincolo de această alegere? Întunericul interior sau lumina limpezimii. În acelaşi 

timp însă, autorul trece de la starea de incertitudine cu privire la posibilele realităţi 

ale fericirii la siguranţa existenţei acesteia dincolo de orice frământare lăuntrică. În 

acest sens, suprimarea nesiguranţei reprezintă un alt factor de înlăturare a 

dezechilibrului intercalat cu sinele. Pentru Voronca, toate aceste speranţe transpuse 

în cuvinte, toate detaliile privind locurile minunate pe care le-a vizitat şi lucrurile 

care sunt realmente de-a dreptul însufleţite şi cu care coincidem în mod bizar, toate 

duc la o listă abia începută de elemente componente ale euforiei vieţii. Pulsaţia 

acestei panoplii demonstrative ne conduce la sensurile ascunse ale acestui Manual, 

şi anume un alt orizont de aşteptare faţă de lume la nivel intuitiv. Oscilaţia între 

fericire şi nefericire se dezactualizează prin enumerarea ospitalieră a celor mai 

mărunte forme de alinare umană. Totodată, această efervescenţă, deşi 

îmbucurătoare, este din start limitată de propria noastră condiţie existenţială, iar 

imaginaţia este singura care ne poate reclădi realitatea aşa cum o dorim noi. O altă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:34 UTC)
BDD-A8063 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cipriana-Manuela FRĂŢILĂ 

242 

temă abordată de Voronca este aceea a cărţii ca fundament imaterial al gândurilor şi 

reverberaţiilor umane la nivel formal. Poetul evidenţiază contribuţia acesteia cu 

ajutorul unor comparaţii inedite cu elemente din natură precum „firul de iarbă, 

arborii, piatra, zăpada sau flacăra” (Voronca 1972: 168). Un alt motiv ce traversează 

Manualul este cel al naturii veşnic prezente între oameni şi lucruri, întotdeauna bază 

pentru armonie şi echilibru. Complexitatea pulsaţiei propriei cunoaşteri prin 

răspunsurile din acest îndrumar e mereu în armonie cu mediul. Omul învaţă astfel 

din liniştea deplină a naturii că este un simplu participant şi martor al vieţii, iar 

Dumnezeu i-a dat de fapt un rol secund pe scena lumii, acela de privitor şi adulator 

efemer. Şi, ca în orice competiţie, există şi o ambiţie: aceea a întrecerii lucrurilor de 

a aduce cât mai multă bucurie oamenilor însetaţi de ea. Astfel, Voronca alege să 

sublinieze însufleţirea reală a obiectelor din jurul nostru, pentru a grava în ele însele 

absolutizarea unei perspective aproape umanizate.  

În opinia lui Voronca, prin înţelepciunea lor, lucrurile ştiu cum să-şi 

îndeplinească rolurile, iar din această armonie omul nu poate decât să realizeze că 

fericirea se află mai aproape de el decât crede. Cu toate acestea, nu de puţine ori 

oamenii au tendinţa ca abia după ce au pierdut bucuria să realizeze că de fapt au fost 

clipe de fericire de care nu au fost conştienţi. Şi atunci, tot ce rămâne în urma 

acestor gânduri este melancolia şi speranţa că ne vom putea reîntâlni la o răscruce de 

amintire cu strălucirile acelor vremuri dureros de prezente şi acelor lucruri neaşteptat 

de actuale. Această contaminare cu starea de bine reprezintă o constantă pentru noi 

toţi, de care însă adesea nu suntem pe deplin conştienţi. Atunci când rămânem prea 

puţin timp în lumea noastră, când nu ne acordăm răgazul necesar să ne cercetăm 

sufletul, nu vom putea avea acces la realităţile din noi înşine. Mereu în opoziţie cu 

suferinţa ori nefericirea, autorul dă definiţii remarcabile bucuriei, pe care o 

aseamănă în mod simbolic şi bizar cu o migdală ce încearcă să iasă din coajă, cu un 

sâmbure de piersică ori cu un diamant. Parcă fără stăvilire, autorul caută să înţeleagă 

acest sentiment, definiţiile bucuriei fiind multiplicate la nesfârşit pe parcursul cărţii. 

Poetul vorbeşte deschis despre acest raport dintre suferinţă şi bucurie ca despre un 

fel de uşi abstracte pentru care fiecare dintre noi deţinem, în mod ciudat, nişte „chei” 

iluzorii. Există în acelaşi timp tendinţa firească şi umană de a te lăsa dus de valul 

aparent al tuturor acestor cercuri concentrice lumeşti. Magnetismul elementelor 

constitutive ale universului poate să-l atragă şi să-l salveze pe om de propria sa 

nefericire. Această formă de cercetare lăuntrică trebuie, în opinia poetului, să 

coincidă cu întoarcerea privirii concomitent către exterior, iar alternanţa alb-negru 

menţionată fugitiv poartă în sine de fapt contrastul aparenţă-esenţă. Ca orice adevăr, 

acesta nu poate rămâne în umbră, ci trebuie cu orice preţ scos la iveală pentru a fi 

conştientizat şi interiorizat cu mai mare intensitate. Tema cuvântului e reluată 

aproape obsesiv, însă luând de fiecare dată noi şi îmbogăţite conotaţii. De această 

dată, poetul înnobilează logosul cu iubire necondiţionată, pe care noi toţi am uitat-o. 

Autorul mai menţionează printre altele principiul gravităţii, care este învins odată cu 

sentimentul de aripi şi plutire în eter dat de fericire. Cu alte cuvinte, suntem atât de 

fericiţi pe cât plutim, însă uneori ne curmăm singuri această nostalgie uitând să 

iubim persoanele dragi ori să ne reîndrăgostim de viaţă. Dincolo de această perpetuă 

melancolie, călătorul precizează o alta, conexă, şi anume moartea. Acest subiect este 

adiacent veseliei prin faptul că o adulmecă şi o asimilează întru sine. Şi poate că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:34 UTC)
BDD-A8063 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Paradigma fericirii în Mic manual de fericire perfectă / Petit manuel du parfait bonheur 

de Ilarie Voronca 

243 

omul nu are capacitatea de a vedea moartea aşa cum este ea: pe de o parte final, pe 

de o parte început de „copilărie”. Alteori omul este privit ca un visător care aspiră la 

utopiile unei lumi fantastice şi pe care le pierde din cauza barierelor psihologice 

autoimpuse. Cu toate acestea însă, în viziunea lui Voronca, el poate avea acces 

neîngrădit la potenţialul acestei lumi prin care ar putea să se împlinească. Un alt 

motiv repetitiv este acela al euforiei reverberate de-a lungul vremii de la o generaţie 

la alta, de la o epocă la alta, de la alţii la noi înşine, însă aceeaşi, sub o altă formă, a 

poveştii de viaţă pe care noi o trăim. În ciuda acestui fapt, autorul menţionează că 

linia de demarcaţie dintre vis şi realitate este una cât se poate de firavă. În acelaşi 

timp, pentru că uneori oamenii nu mai au puterea de a visa din cauza realităţii dure, 

datoria de a redefini visarea este încredinţată lucrurilor, care, prin aceasta, se 

umanizează. Totodată, acest cosmos este unul cu o muzicalitate aparte, sunetele 

având un rol aproape terapeutic, însă la care omul nu este atent şi pe care, din păcate, 

nu îl poate auzi. Dar, în urma acestor vibrări, totul începe să fredoneze un cântec 

magic şi vesel. Într-un final, starea de fericire este pentru fiecare o opţiune la care 

poate avea acces sau nu, în funcţie de încercarea de a privi totul cu alţi ochi.  

Concluzii 

Autorul defineşte arta sa poetică prin intermediul imaginilor surprinzătoare, 

dar şi a expresiilor inspirate şi concludente. În orice alăturare de cuvinte întâlnim 

rodul fanteziei poetului care se intersectează cu imaginaţia sa creatoare. Sensurile pe 

care le dă mai ales cuvântului „fericire” sunt raportate la semnificaţiile plastice ale 

acestuia. În acelaşi timp, autorul se simte binecuvântat şi blestemat să scrie despre 

acest subiect, deşi el însuşi a trăit nefericirea. Dezagregarea scrierii la nivel de 

percepţie ne duce cu gândul la o suită de subiecte inserate fragmentar, pe care le 

abordează poetul pentru a însuma într-un final preocupările sale estetice. Prin acest 

manifest adorabil al fericirii, putem atinge cele mai sensibile corzi ale acesteia. 

Voronca reia motive şi teme clasice din literatura română şi universală, precum 

condiţia omului, natura, iubirea, singurătatea, femeia, moartea etc., prelungindu-le şi 

reechilibrându-le emoţiile. Pentru cititor, temeinicia lirismului individual transpus în 

logos nu poate să reprezinte decât o călătorie iniţiatică din care la final va ieşi 

transfigurat în măsura în care îşi doreşte acest lucru. Aşadar scriitorul ne arată care 

este calea perfectei fericiri în viziunea sa şi din experienţa propriilor trăiri şi 

dezamăgiri. Conceperea operei este una care implică trecerea de la singurătatea 

omului la răspunsurile date acesteia de către lume. Elaborarea gândirii sale este una 

complexă şi polivalentă. Inteligenţa sa artistică din această operă rezidă în stilistica 

ingenioasă la care apelează de-a lungul textului. Cartea sugerează un interes deosebit 

pentru transparenţa îmbogăţirii interioare a cititorului. Acestuia i se explică care sunt 

avantajele reale ale unei fericiri perpetue ce reiese din lucrurile pe care deja le are ori 

la care poate oricând avea acces. Lucrarea se caracterizează printr-o tendinţă de 

monolog aşternut la picioarele celui mai important concept filosofic, pe care îl 

construieşte pe plaja cu nisipuri mişcătoare a lecturii. Autorul utilizează tehnici 

literare noi, pentru epoca în care a fost scrisă cartea, cu scopul precis al înnoirii 

structurilor prozei. Scrisul se prezintă sub forma arhitecturii eşecurilor umane aflate 

în lipsa sensului dat de fericire. Datorită subiectului deosebit al cărţii, putem intui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:34 UTC)
BDD-A8063 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Cipriana-Manuela FRĂŢILĂ 

244 

atât sensibilitatea scriitorului, cât şi participarea afectivă a cititorului ce va fi captivat 

de aceasta. Stricto sensu, analiza acestei creaţii înseamnă să acceptăm că tema în 

sine este una reluată, însă zugrăvirea ideilor ne duce într-o altă perspectivă. Fără 

îndoială că textul aduce noutăţi lingvistice şi de concepţie. Pentru a descifra aceste 

idei, cititorul trebui să citească printre rânduri viziunea despre lume prezentată de 

autor. Ansamblul cuvintelor limpezeşte absenţa comunicării faţă în faţă, fiecare 

cuvânt reprezentând o treaptă minusculă pe scara cunoaşterii interioare a omului. 

Originalitatea textului rezidă în procedeele de construcţie care ne indică adeziunea 

ideologică a scriitorului la avangardism. Ca formă literară, opera ne duce cu gândul 

la un fel de eseu prelungit, însă putem realiza încadrarea ei doar după ce citim cu 

atenţie conţinutul. Toate demersurile lui Voronca ne conduc la antrenarea gândirii 

sale într-o evoluţie a ideilor din care să aibă de câştigat atât el, cât şi cititorul. De 

asemenea, când vorbim despre alegerile existenţiale, întâlnim alternanţa 

pro-mimesis vs anti-mimesis, pe care chiar Voronca uneori le răstălmăceşte, neştiind 

cum să vadă lucrurile mai bine. Pe cine să imite omul? Cui şi căror gânduri îi este 

dator? Ce opţiuni mentale îi pot schimba definitiv modul de a gândi şi, în final, 

perspectiva asupra vieţii? Dacă la început omul este văzut ca o fiinţă solitară, pe 

parcurs Voronca îi dă alternativa acestei singurătăţi: toate lucrurile. Ideea majoră 

care reiese din această atitudine artistică este aceea că valoarea cuvintelor poate 

schimba spaţiul textului, dar şi al gândirii. În funcţie de încercările prin care trece, 

evoluţia lumii poate fi ascendentă ori descendentă. Tempoul cărţii ne prezintă 

alternativ atât lumea mizeriei şi umilinţei, cât şi pe cea a împlinirii prin iubire, 

bucurie şi lumină necondiţionate. Robusteţea limbajului face din această carte un 

adevărat manifest despre viaţa simplă, pentru o simplificare a vieţii prin coinciderea 

cu ea însăşi. Autorul mai apelează la utilizarea analepselor şi prolepselor ca mijloace 

de accedere la un timp trecut ori viitor, cu scopul de a amplifica temele abordate.  

Textul se aliniază celor care văd lumea ca pe o cicatrice în plin proces de 

vindecare; singura metodă însă este cea imperceptibilă, care ţine de spirit, de 

contemplaţie. În mod paradoxal pentru acest scriitor, conceptul de „fericire” este 

reprezentat ca un „océan majestueux / ocean maiestuos” (Voronca 1972: 72), din 

care însă vom vedea că nu va reuşi să se „adape” pe parcursul vieţii sale decât pentru 

o scurtă perioadă de timp. Principiile sale literare sunt pertinente în raport cu vocaţia 

sa lirică. Fragmentarea tablourilor nu este întâmplătoare, ci aleasă cu grijă. Filosofia 

prozei sale ne duce cu gândul la un fel de condensare poetică a exprimării. Această 

idolatrie a transfigurării sufletului omenesc întru fericire este de fapt o revoluţie a 

metaforei din fiecare. Voronca se inspiră în mod evident din realităţile trăite ori 

percepute de el, adoptând în scrierea sa sinceritatea totală faţă de cititor. Autorul 

vorbeşte despre apogeul iluziilor umane prin împlinire, pe care le sintetizează cel 

mai frecvent în lumina iubirii pure. Laitmotivele sunt cu preponderenţă armonioase, 

ele repetându-se pe alocuri, arătând preocuparea stăruitoare pentru acelaşi lucruri 

care, în viziunea sa, dau sens existenţei umane. Punctele vizate sunt reprezentate 

prin apropierea astrală de esenţialul vieţii. Poetul face distincţia clară între starea de 

tristeţe şi însingurare a omului şi reveriile fericirii reieşite din armonizarea cu Totul 

universal şi, mai ales, cu lucrurile. În acelaşi timp, figura femeii iubite domină şi 

inspiră într-un mod neştiut, dar atât de intens. Acesta însă nu-i precizează numele, 

preferând doar să o descrie în cele mai mic detalii, aşa cum şi-o aminteşte. Trecutul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:34 UTC)
BDD-A8063 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Paradigma fericirii în Mic manual de fericire perfectă / Petit manuel du parfait bonheur 

de Ilarie Voronca 

245 

macină gândurile îndrăgostitului care nu poate să uite fiinţa ce va fi dat sens vieţii 

sale. În realitate, Voronca încearcă să trezească în cititor sentimentul de contemplare 

a lumii prin ochi de copil care o descoperă pentru prima dată. Cu fiecare pas, 

lucrurile îi vorbesc despre ele şi despre splendoarea care le înconjoară. Oricâtă 

durere şi suferinţă ar exista, omul are în structura lui puterea de a vedea partea 

frumoasă a vieţii. Pentru că fiecare om se naşte atât cu răspunderea propriei sale 

existenţe, cât şi cu dreptul de a visa la cele mai frumoase realităţi.  

Bibliografie 

Voronca 1972: Ilarie Voronca, Mic manual de fericire perfectă / Petit manuel du parfait 

bonheur, Bucureşti, Editura Cartea Românească. 

The Happiness Paradigm in 

Petit manuel du parfait bonheur by Ilarie Voronca 

This article focuses on the subject of happiness at Ilarie Voronca. This writer has 

published Mic manual de fericire perfectă / Petit manuel du parfait bonheur in Romanian 

and in French, and the subject of happiness lays at the center of his interest especially in this 

book. I intend to discuss the “language of well-being” and also to speak about Voronca’s 

literary destiny and his Francophone identity. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:15:34 UTC)
BDD-A8063 © 2014 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

