
Philologica Jassyensia, An II, Nr. 2, 2006, p. 49-83 

 
 
 

Dal mediterraneo alla Tracia: spirito europeo e tradizione 
autoctona nella saggistica di Dan Botta 

 
Roberto MERLO 

 
„Dacă am încerca să definim structura sufletului 

nostru naţional, punând-o în relaţie cu împrejurările în 
care s-a dezvoltat neamul […], şi dacă pe aceste diferite 
stări sufleteşti, raportate la împrejurările respective, am 
încerca să punem numele unui popor de provenienţă – am 
vedea că acest suflet se caracterizează printr-o serie de 
veleităţi de a fi în anumite feluri, printr-o serie de 
tentaţiuni, printr-o serie de reprezentări divergente despre 
sine, printr-o serie de sentimente de lipsă de actualitate, 
care s-ar simţi întregite prin alunecarea în direcţia felului 
de a fi al anumitor altor popoare, pe care cu un cuvânt am 
încercat să le caracterizez su numele de ispite”. 

 
M. Vulcănescu, Ispita dacică, 19411 

 
1. La fuga nel passato e la «riscoperta» della Dacia  
 
Dopo il compimento della Grande Unione del 1918, le élite romene si trovano 

davanti alla necessità di ridefinire la propria identità su basi politiche, sociali, 
economiche, culturali e persino etniche radicalmente diverse da quelle del periodo 
precedente. Rispetto agli intellettuali dell’Ottocento e del primissimo Novecento, 
patrioti impegnati in una lotta aperta con la storia, guidati dal sogno del compimento 
dell’«ideale nazionale» di indipendenza e unità del popolo romeno, gli intellettuali della 
«giovane generazione» del periodo interbellico, “la prima generazione libera, 
«disponibile», di tutta la storia romena”2, si trovano invece come davanti ad una «storia 
chiusa»: con la nascita della Grande Romania dalle ceneri della Grande Guerra del ’15-
’18 si chiude il ciclo storico che aveva assorbito per circa un secolo tutte le risorse 
intellettuali della classe dirigente romena. I problemi e le sfide non sono certo finiti, e il 
rapporto con le minoranze etniche e religiose, la modernizzazione della vita sociale, 
politica ed economica, la condizione delle masse rurali ecc. continuano a rappresentare 
per la nuova Grande Romania altrettanti punti interrogativi. 

                                                 
1 Mircea Vulcănescu, Ispita dacică (1941), in id., Către fiinţa spiritualităţii româneşti. Dimensiunea 

românească a existenţei, 3, selecţia textelor, note şi comentarii de Marin Diaconu şi Zaharia Balica, 
Bucureşti, Eminescu, 1996, p. 130-140, variante şi note p. 222-245: 133. 

2 Mircea Eliade, Memorie, II, Le messi del solstizio (1937-1960), a cura di Roberto Scagno, Jaca Book, 
Milano, 1995, p. 147. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 50

Tuttavia, nel nuovo contesto, una buona parte degli intellettuali emergenti del 
periodo sceglie di affrontare tali problematiche da un punto di vista radicalmente diverso 
dai suoi predecessori: vinto – per lo meno in campo politico – il confronto con la storia, 
gli intellettuali del nazionalismo interbellico vivono una nuova tensione spirituale, che li 
spinge a cercare altre dimensioni di riferimento e a rivolgersi alla definizione 
dell’identità nazionale non più (solo) tramite la storiografia di ascendenza latinista ma 
anche tramite discipline nuove come la sociologia, l’etnologia, la filosofia, la metafisica, 
l’esoterismo ecc. La nuova intellighenzia romena, nella sete divorante di conoscenza e 
di senso, tenta di dilatare i confini dell’esistenza e della scienza, alla ricerca della 
formula di un messianismo che dia nuovo significato all’esistenza storica del popolo 
romeno. Sotto la pressione del fervore e della curiosa voracità dei giovani intellettuali, 
guidati dalle personalità idealizzate di M. Eminescu o B.P. Hasdeu o da maestri come N. 
Iorga, V. Pârvan, N. Ionescu e D. Gusti, i confini angusti di una storia realizzata e 
conclusa cedono, e la cultura romena interbellica focalizza il proprio interesse sulla 
preistoria, o meglio, su protostoria spesso immaginaria, specchio di ansie, timori e 
complessi tutti contemporanei. 

Uno dei rappresentanti più significativi di questa nuova generazione di 
intellettuali, Mircea Eliade, apprezzava tale cambiamento di direzione come uno 
spostamento generale dell’attenzione dal «fatto» al «simbolo»: “nu categoria socială sau 
economică [interesează], ci destinul sau simbolul. […] Tot ce se îmtâmplă astăzi în 
cultura europeană ne îndeamnă să credem că von asista curând la o restaurare a 
simbolismului ca intrument de cunoaştere”3. La ricerca di simboli, di essenze, di «idee 
platoniche», eterne, di valori superiori, spirituali, si svolge in uno spazio ideativo che 
non è e non può essere quello semplicemente storico: 

 
“Cel puţin în anumite ţări, interesul s-a deplasat de la istorie la protoistorie. Se 

caută tradiţia nu în evul mediu, ci în leagănul rasei, în începuturile neamului. Un 
«document» preistoric, care nu interesa acum 50 de ani decât pe specialişti, îşi capătă 
azi o valoare spirituală, simbolică. Trecutul nu mai este de preţuit întru cât a fost 
istorie. Este preţuit întru cât a fost originar. Documentul cade pe al doilea plan; rămâne 
semnul, simbolul4.” 

 
Poiché “«simbolul» e prezent nu numai în zonele care au participat glorios la 

istorie; simbolul se întâlneşte, alături de alte fenomene originare, uneori mai pur şi mai 
bogat exprimat, în zone fără istorie, dar cu foarte multă preistorie…”5, il «simbolismo» 
delle sopravvivenze protostoriche costituisce di fatto la porta di accesso a un mondo e a 
un modo di conoscenza superiori, il riscatto della romenità da un “ev mediu larvar, 
nesemnificativ, derivat”6; laddove „România n-a avut un ev mediu glorios – dar a avut o 
preistorie egală, dacă nu superioară, neamurilor din fruntea Europei, şi creatore de 
cultură”7, il rifugiarsi nella protostoria rappresenta per la «romenità» una via di fuga 

                                                 
3 Mircea Eliade, Protoistorie sau Ev mediu (1939), in idem, Fragmentarium, Bucureşti, Humanitas, 

1994, p. 42-49: 45. 
4 Ibidem. 
5 Ibid., p. 45-46. 
6 Ibid., p. 42. 
7 Ibid., p. 46. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 51

dall’anonimato della Storia: “[P]rotoistoria ne aşază pe picior de egalitate cu seminţiile 
germanice şi latine”8. 

Nella concezione eliadiana, l’interesse per la preistoria è anche segno di una 
certa qual distinzione intellettuale, di un nisus formativus superiore, d’élite, 
differenziandosi in questo da quello per la Storia, definita “hrana favorită a maselor”, 
un bene ormai di consumo. Ne consegue che un paese e un «popolo» (popor), o meglio, 
una «stirpe» (neam)9 con una protostoria importante è una stirpe «eletta». Allora proprio 
la protostoria – come affermava già un quasi un secolo prima di Eliade Cezar Bolliac 
(1813-1881) – rappresenta la chance della romenità di uscire dall’oscurità, dal 
provincialismo e dalla mediocrità tramite l’affermazione di un’eredità spirituale più 
elevata: “Dacă astfel stau lucrurile, se poate vorbi despre «şansa» României de a-şi 
valorifica spiritual şi cultural trecutul. Nu «istoria» României va interesa Europa. […] 
România are însă o protoistorie şi o preistorie remarcabile. Aici, pe pământul nostru, a 
crescut un «fenomen originar». Aici s-au manifestat simboluri, s-au transmis tradiţii”10. 

Nel solco dell’eredità romantica, sollecitata dagli avvenimenti della Grande 
Guerra e dai problemi di convivenza e integrazione delle nuove minoranze (in 
particolare quella ebraica), il “pământ” sempre più si identifica e diventa consustanziale 
con il “neam”11, inteso come una sorta di «matrice» originaria ed immutabile della 

                                                 
8 Ibidem. 
9 Con la distinzione tra popor e neam rimandiamo – a grandi linee – alla differente concezione delle 

solidarietà interne dei gruppi umani che intercorre tra la visione del francese-russoiana-illuminista del 
«contratto sociale» e quella tedesca-herderiana-romantica della nazione come «etnia». In tale prospettiva, 
l’idea moderna di popor si situerebbe – per adottare la distinzione del sociologo tedesco Ferdinand Tönnies 
(1855-1936), Gemeinschaft und Gesellschaft, 1887 (v. anche Dionisie Petcu, Naţionalismul extremei drepte 
româneşti din perioada interbelică, in Alexandru Florian et alii, Ideea care ucide. Dimensiunile ideologiei 
legionare, Bucureşti, Noua Alternativă, 1994, pp. 55-102: 59) – nel quadro della «società» (Gesellschaft), 
mentre neam, che rimanda ad un sistema di riconoscimento parentelare tipicamente medievale, 
apparterrebbe al sistema socialmente «revoluto» della «comunità» (Gemeinschaft). 

10 Eliade, Protoistorie…, cit., p. 46-47. 
11 Del resto, queste erano anche le posizioni del grande storico e mentore della “giovane generazione”, 

Vasile Pârvan (1882-1927), espresse in Parentalia. Închinarea împăratului Traian la XVIII veacuri de la 
moarte, 1919 (in V. Pârvan, Memoriale, text stabilit, cuvânt înainte şi note de Alexandru Zub, Cartea 
Românească, Bucureşti, 2001II, p. 131-161), all’indomani della Grande Guerra, in un’occasione ufficiale e 
con la gioia dell’Unione e il dolore dei morti della guerra non ancora divenuti memoria. Il nucleo centrale 
attorno al quale ruota tutta la sapiente costruzione letteraria, storica e ideologica dei Parentalia è infatti 
proprio l’infinita e inesauribile devozione per la propria terra, “credinţa către străvechiul pământ” (Pârvan, 
op. cit., p. 142), che unifica e fonde popoli diversi in un’unica “nazione” che non è né etnia né lingua, né 
tanto meno nome, bensì “acea expresie culturală creată de înrâurirea pământului asupra omului, […] 
realitatea biologică a omului modificat de pământul pe care se aşază, după legi neschimbate, care-l 
modelează analog, oricare i-ar fi originea şi numele” (ibidem, p. 141). Idee simili verranno avanzate anche 
da M. Vulcănescu, il quale parafrasando il maestro della sua generazione affermerà che “se poate spune că 
nu Roma a cucerit aici pământul, ci pământul a cucerit Roma” (Vulcănescu, Ispita..., cit., p. 137). Tale 
identità di visione risulta ancora più chiara nei ricordi di M. Eliade: „Nu voi uita niciodată ce mi-a 
mărturisit Mircea Vulcănescu de mai multe ori între 1936 şi 1940: că el nu crede în dispariţia neamului 
românesc, oricâte catastrofe s-ar abate peste noi; că nici o eventuală deportare sau exterminare masivă a 
românilor din zilele noastre nu ar însemna distrugerea neamului; «pentru că (şi acum îi citez propriile lui 
cuvinte) eu cred că dacă ar năvăli alte neamuri şi s-ar aşeza aici, la noi, după câteva secole ar deveni şi ei 
români»” (Mircea Eliade, Trepte pentru Mircea Vulcănescu [1967], in id., Împotriva deznădejdii. 
Publicistica exilului, ed. de Mircea Handoca, postf. de Monica Spiridon, Bucureşti, Humanitas, 1992, p. 
251-256: 255). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 52

romenità, nella cui definizione si incrociano e si sovrappongono, in seno al dibattito 
interbellico, metafisica, biologia, etnologia, sociologia, psicologia ecc.: “Nu mai e o 
«glorie» atât de mare să fii creator de istorie. Este mult mai preţioasă apartenenţa la o 
«rasă» originară. Este şi nu este interesant să ai o literatură mare, o artă modernă 
valoroasă, o filozofie personală. Dar toate acestea sunt întrecute de participarea la o 
mare «tradiţie» spirituală, care-şi are rădăcinile în protoistorie şi pe care istoria n-a 
făcut decât s-o adultereze”12. 

La «fuga» nella preistoria e nella ancor più nebulosa protostoria e la 
conseguente identificazione del „fenomeno originario” spirituale ivi individuato con una 
“razza originaria” – cioè con quella «matrice» etno-culturale eterna e immutabile che nel 
dibattito interbellico prende il nome di “neam” – ripercorrono inevitabilmente la stessa 
strada che un secolo prima aveva condotto le élite romene in cerca di identità dapprima 
nelle antichità troiane e romane e successivamente nel fumoso mondo dacico, ripetendo 
su scala diversa ma con obbiettivi e moventi pressoché identici la proiezione di sé sul 
passato attuata dai nazionalisti tanto latinisti quanto pasciottisti. Nell’Ottocento, il 
dacismo prende corpo fondamentalmente dal crescente bisogno della cultura romena di 
conferire specificità all’identità nazionale in condizioni di una continua emancipazione 
della romenità tanto sul piano politico (rivoluzione del 1848, Piccola Unione del 1859) 
quanto su quello sociale e culturale (inizio dello sviluppo di strutture sociali e di una 
letteratura romene moderne), contrapponendosi contemporaneamente ad un latinismo 
ormai intellettualmente soffocante; nel Novecento, l’elaborazione di questa corrente 
proseguirà parallelamente allo sviluppo delle tendenze ottocentesche e al sorgere di 
nuove istanze, rappresentando anche in questa nuova fase un elemento centrale del 
nazionalismo e anzi connotandosi in questo secolo come elemento caratteristico dei 
nazionalismi deteriori, estremisti e/o totalitari, dalla Guardia di Ferro al «nazional-
comunismo» ceauscista.  

Si tratta di un banale fenomeno di compensazione, tipico del pensiero 
nazionalista, che nella Romania interbellica viene tuttavia assumendo dimensioni 
rilevanti e inquietanti. Eliade stesso, a distanza di anni, rievocherà con un occhio critico 
quella che Mircea Vulcănescu (1904-1952) aveva definito, nel 1941, “această reînnoire 
a sufletului trac”13, ossia quel tardivo «risveglio» dell’interesse per il sostrato e la 
protostoria «traco-geto-dacica»14 che segna gli anni ’30 e ’40 del Novecento e di cui la 
«giovane generazione», accanto a alcuni insigni rappresentanti di quella precedente, sarà 
protagonista: 

 
“Bisogna attendere il 1920 perché la protostoria e la storia antica della Dacia 

cominci ad essere affrontata scientificamente, soprattutto grazie al Pârvan e alla sua 
scuola. Assai presto si sviluppa fra gli studiosi e fra gli uomini interessati alla storia 

                                                 
12 Eliade, Protoistorie…, loc. cit. 
13 Mircea Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 138. 
14 Le etichette attribuite tanto dagli studiosi quanto presunti tali dell’epoca alle popolazioni preromane 

di sostrato combinano in vario modo alcuni nomina di base – geti, daci, traci, a volte persino celti o sciti – e 
varia in funzione delle relazioni che ciascuno crede di poter stabilire tra essi sulla base dello studio e 
dell’interpretazione delle fonti (storico-letterarie, archeologiche, linguistiche, ecc.), nonché spesso della 
priorità attribuita sul piano ideologico ad uno o all’altro elemento sulla base di alcune plausibili o presunte 
caratteristiche specifiche. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 53

patria, una corrente di pensiero che per le sue espressioni più stravaganti è stata 
chiamata ‘tracomania’15. Si parlava di ‘rivolta della cultura autoctona’16, per intendere 
rivolta della cultura geto-tracia contro le influenze del pensiero latino, penetrate nel 
periodo di formazione del popolo romeno17.” 

 
Nel solco dell’opera di «scolarizzazione delle coscienze» portata avanti da 

alcuni grandi nomi della cultura romena antica e (pre)moderna, da De neamul 
moldovenilor (1686-1691) di Miron Costin (1633-1691) e Hronicul vechimei a romano-
moldo-vlahilor (1717-1723) di Dimitrie Cantemir (1673-1723) agli eruditi pedagoghi 
della Scuola transilvana della seconda metà del Settecento e ai loro continuatori 
pasciottisti (M. Kogăliniceanu, G. Asachi, A. Russo, C. Bolliac ecc.) fino a B.P. Hasdeu 
e M. Eminescu, passando per le lodi e i «lamenti» (nel senso di genere letterario) di 
Naum Râmniceanu (1764-1838) e Zilot Românul (1787-1853), la «promozione» dei 
«riscoperti» illustri natali del popolo romeno, pur rappresentando da un punto di vista 
«esterno» una delle armi più rodate dell’arsenale ideologico-documentario con cui nel 
corso del tempo le élite romene si sono proposte di assediare la cittadella, di volta in 
volta, dell’indifferenza (M. Costin), dell’ignoranza (D. Cantemir) e dell’esclusivismo 
socio-politico (dalla Scuola transilvana in poi), non sottovaluta affatto la necessità e 
l’opportunità di un’azione «interna», volta a risvegliare in loco la dignità e la coscienza 
nazionale del popolo romeno su cui basare l’auto-legittimazione culturale e politica 
profonda, imprescindibile nel confronto con paesi che vantavano – per citare ancora 
Eliade – “un evul mediu glorios, din crizele căruia s-a iscat Renaşterea”18, sanando la 

                                                 
15 Il termine appartiene al critico letterario Şerban Cioculescu, Un nou fenomen mistic: thracomania 

(1941), in idem, Aspecte literare contemporane, Bucureşti, Minerva, 1972, p. 636-642. 
16 Il riferimento è sicuramente al celeberrimo articolo giovanile di Lucian Blaga, Revolta fondului 

nostru nelatin (1921), in id., Ceasornicul de nisip, ediţie îngrijită, prefaţă şi bibliografie de Mircea Popa, 
Dacia, Cluj-Napoca, 1973, p. 47-50. Tuttavia, non è privo di interesse segnalare che l’attenzione del 
giovane filosofo non s’indirizzava in modo esclusivo verso le nebulosità di una spiritualità preromana, 
perorando egli invece – indicazione precoce dei vasti orizzonti culturali e cronologici in cui maturerà il 
successivo pensiero filosofico di Blaga – per una migliore conoscenza di “un bogat fond slavo-trac” 
(ibidem, p. 48). Inoltre, l’avversità del giovane pubblicista non era e non poteva essere affatto indirizzata 
contro fantomatiche “influenze del pensiero latino, penetrate nel periodo di formazione del popolo 
romeno”, poiché nella visione blaghiana tanto l’equilibrio latino quanto il “chiot barbar” traco-slavo 
vantano pari diritto di cittadinanza nello spirito romeno: la latinità non è una “influenza”, bensì una delle 
diverse componenti di base della romenità. Non certo l’unica, ed è questa la reale essenza del discorso 
blaghiano: lo scopo dell’articolo implicitamente citato da Eliade – che due decenni più tardi, in tempi di 
eccessi «tracomani», dell’appropriazione e della strumentalizzazione di simili teorie da parte di ideologie 
politicamente estremiste, Blaga stesso avrebbe definito “un scurt articol cu stângăcii juvenile, şi prea 
unilateral poate, pentru un spiritualism autohton, dar liber şi creator, liber până la barbarie” (Lucian 
Blaga, Începuturile şi cadrul unei prietenii [1940], apud Eugen Todoran, Lucian Blaga. Mitul dramatic, 
Facla, Timişoara, 1985, p. 65) – era palesemente quello di attaccare la cecità e il riduzionismo 
dell’anacronistico “exclusivism latin” di eredità transilvana, culturalmente moribondo ma ancora 
ideologicamente imperante all’epoca in cui il giovane filosofo scriveva il suo saggio: “Acest orgoliu al 
latinităţii noastre este moştenirea unor vremuri când a trebuit să suferim râsul batjocoritor al vecinilor, 
care cu orice preţ ne voiau subjugaţi. Azi e lipsit de bun simţ” (L. Blaga, Revolta…, cit., p. 47). 

17 Mircea Eliade, Zalmoxis (1944, 1969), in id., Da Zalmoxis a Gengis-Khan. Studi comparati sulle 
religioni e sul folclore della Dacia e dell’Europa centrale (1970), Roma, Ubaldini, 1975, p. 26-71: p. 70. 

18 Eliade, Protoistorie…, cit., p. 42. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 54

piaga di quella che il politologo ungherese István Bibó definirà, in anni cruciali della 
storia dell’est e del sud-est europeo, la Miseria dei piccoli Stati dell’Europa orientale19. 

A partire dal 1770-1820 circa la Romania si addentra in un processo di reale 
confronto con la storia, la cultura, la società e l’economia degli stati occidentali europei, 
il quale subirà un impulso decisivo e una vertiginosa accelerazione con la conclusione 
del periodo fanariota e la restaurazione dei principi autoctoni del 1822. Tale dinamico 
confronto, che nutre violenti contrasti culturali e politici e irriducibili schieramenti di 
opinione, è particolarmente vivo tra metà Ottocento e metà Novecento, conoscendo 
oggi, nelle vesti di una «transizione» ambigua, complessa e indefinitamente prolungata 
verso l’integrazione nelle strutture e nella cultura europee e mondiali, una nuova 
ipostasi. Allora come ora, non rintracciando in se stessa, né nel proprio passato recente 
né nel presente, le basi necessarie per impostare in modo paritario tale confronto, le élite 
romene si rivolgono altrove alla ricerca di nuovi metri e nuovi valori. È in fondo questo 
mal celato «complesso di inferiorità» persistente, generalizzato a un po’ tutti i settori 
della cultura – i tratti salienti del quale sono in sostanza quelli su cui, a distanza di anni, 
farà il punto il critico letterario M. Martin20 – il sostrato della «teoria del salto» proposta 
dal giovane E. Cioran (1911-1995), violentemente pessimista riguardo al futuro della 
cultura romena e per questo convinto della necessità di una Schimbare la faţă a 
României: 

 
”Ceea ce este important în istorie este ascensiunea şi prăbuşirea marilor culturi şi 

conflictul ireparabil dintre ele. În faţa tragediei lor, desfăşurată pe fondul tuturor 
umbrelor şi luminilor vieţii, se consumă, într-un clarobscur minor, tragedia culturilor 
mici, lupta lor dureroasă de a-şi învinge anonimatul, pentru a se desfăta în mângâierile 
devenirii. Fiind subistorice, adică sub treapta şi nivelul marilor culturi, ele nu-şi pot 
ridica nivelul decât înfrângându-şi legea. Discontinuitatea faţă de propria lor soartă 
este condiţia afirmării lor. Singura obsesie trebuie să fie: saltul istoric21.” 

 
Parlando del periodo otto-novecentesco, a un’iniziale imitazione più o meno 

pedissequa dei modelli occidentali segue la rivalutazione dei valori autoctoni, che 
assume tuttavia forme diverse: da un lato, ed è la corrente maggioritaria, la riscoperta 
dei valori linguistici, morali, estetici ed istituzionali dell’unico mondo allora percepito 
come genuinamente romeno, l’universo rurale, concretizzata in un processo di 
elevazione, elaborazione e raffinamento di tali valori al fine di renderli adatti e conformi 
a necessità e impieghi «elevati» e moderni, conferendo loro prestigio; dall’altro, la 
pretesa di riscoprire nel passato romeno dei modelli già elevati e prestigiosi, dei valori 
in grado di per sé di concorrere con quelli «occidentali» e di costituire a essi una valida 
alternativa.  

Va da sé che tale alternativa, a meno di anacronistici e aberranti deliri, può 
avere una chance esclusivamente impostando il confronto sul terreno dei valori morali o 
spirituali e non su quello delle forme concrete di espressione. Ed è su questo terreno 

                                                 
19 V. István Bibó, Miseria dei piccoli stati dell’Europa orientale (1946), ed. italiana a cura di Federigo 

Argentieri, trad. di Armando Nuzzo, Bologna, Il Mulino, 1994. 
20 V. Mircea Martin, G. Călinescu şi complexele literaturii române (1981), cu un Argument al 

autorului, postfaţă de Nicolae Manolescu, Piteşti, Paralela 45, 20022. 
21 Emil Cioran, Schimbarea la faţă a României (1936), Bucureşti, Humanitas, 1993IV, p. 28-29. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 55

infatti che si compie infatti il «salto» qualitativo, la “ruptură fecundă”22 che segna le 
polemiche della «giovane generazione», la quale trasporta i termini del confronto con 
l’Occidente e con la generazione precedente dal piano della materia o persino della 
creazione spirituale ancorata alla storia a quello di una spiritualità intesa come 
“tensiune”23, a un universo di valori considerati superiore e consustanziali al pattern del 
neam romeno, sottratto alla storia e alle sue determinanti e immerso in una protostoria il 
cui studio fornirebbe nel contempo la possibilità – data la relativa novità della disciplina 
– di un «primato scientifico» romeno24. 

Lo spazio logico per la ricerca di tali radici spirituali (nonché, per una frangia di 
tardivi ideologi dell’arianesimo romeno, razziali25) romene è rappresentato, ovviamente, 
dallo spazio ancestrale costituito da quell’areale carpato-ponto-danubiano di cui – nella 
tradizione dei cronisti medievali – il giovanissimo storico Mihail Kogălniceanu (1817-
1891) aveva da tempo chiaramente e autoritativamente tracciato i confini e le caratteristiche: 

 
“Dans le premier siècle apres J.C. un état fort et puissant, un état qui, quoique 

barbare, avait fait trembler Rome la civilisée, un état indépendant, dis-je, existait là où 
aujourd’hui sont situés la Transylvanie, la Valachie, le Banat de Temesvar et la 
Moldavie. Cet état, c’était la Dacie: elle s’étendait depuis la Theiss et les Carpates 
jusqu’au Danube, au Dniester et à la mer Noire. Les habitants de ce pays étaient les 
Daces, le peuple le plus guerrier, le plus courageux et le plus indépendant du temps où 
Rome était l’esclave d’Auguste” [s.n. – R.M.]26. 

 
È lo spazio che un celebre verso emineschiano spingerà parimenti “De la Nistru 

pân’ la Tisa” e che la Grande Romania racchiuderà – come recita il proclama di 
Ferdinando I in occasione dell’incoronazione del 15 ottobre 1922 ad Alba Iulia – “de la 
Tisa până la Nistru şi până  la Mare”. È questo uno spazio a cavallo tra storia, 
archeologia e immaginario, la Dacia dei «re-eroi», come Decebalo – personaggio caro 
già alle fonti classiche e poi particolarmente amato dai romantici – oppure Dromikhaites 
/ Dromihete (acquisizione più recente dell’immaginario dacista), nonché del «civilizzatore» 
e «statista» Burebista (anch’egli elevato agli altari della gloria in particolare dalla 
retorica centralista del ceauscismo), ma anche matrice spirituale delle misteriose figure 
dello Zalmoxis di Blaga e dell’ultimo Deceneo di Sadoveanu, un territorio che trova il 
proprio asse nel Danubio che lo unisce e lo integra biologicamente, psicologicamente e 
spiritualmente – in conformità con la triplice strutturazione della matrice originaria di un 
neam corrente all’epoca: razza, cultura, religione – al più vasto e suggestivo spazio 
                                                 

22 Ibidem, p. 29. 
23 Ibidem. 
24 V. Eliade, Protoistorie…, cit., p. 49. 
25 Il legionario Alexandru Randa (1906-1975), recuperato nel periodo tracomane del ceauscismo come 

“istoricul Alexander von Randa” (Iosif Constantin Drăgan, Mileniul imperial al Daciei, Editura Ştiinţifică 
şi Enciclopedică, Bucureşti, 1986, p. 8), affermava che non solo che “baza rasială a României este aceeaşi 
cu a Europei ariene” (Al. Randa, Rasism Românesc, Bucovina, 1941, p. 1, apud Zigu Ornea, Anii treizeci. 
Extrema dreaptă românească, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, 1995, p. 108) ma addirittura 
che “spaţiul tracic este cel mai important rezervor rasial al lumii ariene” (Randa, Rasism…, cit., p. 17, 
apud Petcu, Naţionalismul…, cit., p. 85). 

26 Mihail Kogălniceanu, Histoire de Valachie, de Moldavie et des Valaques transdanubiens, Berlin, 
1837; v. ora id., Opere, II, Scrieri istorice, text stabilit, studiu introductiv, note şi comentarii de Alexandru 
Zub, Bucureşti, Editura Academiei Republicii Socialiste România, 1976, p. 51. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 56

tracico, la Tracia magica e mitica dei Greci, di Orfeo e Dioniso, spunti ideali per 
l’affermazione di un primato morale o affettivo che trova un terreno d’azione 
privilegiato nel terreno della filosofia o della morfologia della cultura. In tal senso, la 
destra estremista interbellica era dichiaratamente dacista: “Va predomina stilul dac sau 
stilul latin? Amândouă. Va străluci însă mai majestuos cel dac: e la el acasă”27. 

Mentre il nazionalismo pasciottista esplorava l’antichità daco-romana alla 
ricerca di eroi, il nazionalismo interbellico si avventura nello spazio traco-dacico alla 
ricerca di dei: così come la figura lirica di Dochia perde fascino e interesse, passando in 
secondo piano rispetto, ad esempio, al sommo sacerdote Deceneo (che trascina alla 
ribalta anche il suo re, Burebista), allo stesso modo in cui protagonista del dacismo 
novecentesco non sarà più l’eroe tragico Decebalo, il re, lo stratega, ormai «bene di 
consumo», inflazionato e relegato ai manuali di storia, bensì il sacerdote-dio Zamolxis, 
il mistico, il profeta, il filosofo pitagorico, il «mago», che fa la sua comparsa in studi e 
libri dedicati agli argomenti più diversi e insospettati, dalla storiografia e dalla storia 
delle religioni alla letteratura, alla filosofia e all’etnografia. 

Ecco come rievoca Eliade, a distanza di anni, la fascinazione esercitata in quegli 
anni drammatici e inquieti dalla controversa figura di Zalmoxis28, alla quale – tutto 
sommato – neppure lui saprà sottrarsi totalmente: 

 
“La rivalutazione del ‘fondo autoctono’ costituisce un capitolo molto movimentato 

nella storia della cultura della moderna Romania […]. È sufficiente ricordare che la 
figura di Zalmoxis riveste un ruolo centrale in questo recupero della storia più antica del 
popolo romeno. Zalmoxis riappare, come profeta, nelle commedie teatrali29; come 
riformatore religioso, simile a Zaratustra, in numerosi saggi e monografie; come dio del 
cielo, fondatore di un pre-monoteismo geta, in alcune interpretazioni storico-religiose di 

                                                 
27 Simion Dimancea, Elogiul dacismului, «Sfarmă-Piatră», IV (1938), 58 (3 martie), apud Petcu, 

Naţionalismul…, cit., p. 85. 
28 A proposito dell’interesse che l’«enigma» zalmoxiano e il lato genericamente spirituale del sostrato 

autoctono è indicativo il moltiplicarsi di studi e libri dedicati a simile argomenti: citiamo a caso, tra i molti, 
Aurel A. Mureşianu, Iluzia «dacică». Observaţii critice asupra teoriilor de până acum relative la originea 
şi naţionalitatea popoarelor care au locuit regiunile Dunării de jos şi ale Carpaţilor sudici şi răsăriteni 
înainte de romani, Braşov, Editura revistei «Ţara Bârsei», 1934 (parentela traco-slava e origine sud-
danubiana dei romeni), A. Nour, Cultul lui Zalmoxis, Bucureşti, Tipografia Cărţilor Bisericeşti, 1941 (tesi 
di dottorato; disamina delle fonti), id., Credinţe, rituri şi superstiţii geto-dace, Bucureşti, Tipografia 
Cărţilor Bisericeşti, 1941 (studio documentario e archeologico), N.A. Costantinescu, Zalmoxis şi curentul 
renaşterii mistice a religiilor antice, Bucureşti, Bucovina, 1941 (inquadra la «riforma» zalmoxiana tra le 
riforme religiose del VIII-VII sec. a.C., Cina, India, Iran ecc.; geto-daci come nazione teocratica «aperta», 
basata sulla comune fede religiosa) ecc. La volontà di avvicinare il cristianesimo romeno alla tradizione 
spirituale pagana rappresentata dai daci, le cui sopravvivenze nel folclore romeno e nella devozione 
popolare romana erano ormai state messe in luce da più parti, fin dai tempi della cantemiriana Descriptio 
Moldaviae (senza entrare nel merito della giustezza o meno delle ipotesi, citiamo a puro titolo sintomatico: 
Th.D. Speranţia,“Mioriţa” şi căluşarii, urme de la daci, 1934 e H. Sanielevich, Mioriţa sau patimile lui 
Zalmoxis, «Adevărul literar», 1939, 552-553; v. anche le posizioni pessimiste in proposito in Eliade, La 
pecorella veggente (1962, 1969), in id., Zalmoxis…, cit., p. 199-224, a p. 202, n. 6), si fa tra gli anni ’30 e 
’40 sempre più evidente. 

29 Molto probabilmente l’accenno è nuovamente a Blaga, alla celebre piéce Zalmoxe. Mister păgân (1921), 
ora in Lucian Blaga, Opere, IV, Teatru, ediţie îngrijită de Dorli Blaga, Minerva, Bucureşti, 1977, p. 1-64. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 57

indirizzo teologico30. Ma Zalmoxis è stato soprattutto valorizzato perché in lui si 
incarna lo spirito religioso dei Daco-Geti, perché rappresenta il mondo spirituale degli 
autoctoni, di quegli antenati, quasi mitici, vinti e assimilati dai romani31.” 

 
2. La saggistica di Dan Botta  
 
Se tra i giovani criterionisti, in materia di dacismo Mircea Vulcănescu può 

essere considerato il filosofo – evidentemente, sui generis32 – Dan Botta (1907-1958) è 
                                                 

30 Eliade fa riferimento alle interpretazioni devianti nate dal travisamento e dalla strumentalizzazione 
delle posizioni sulla religione geto-dacica espresse da V. Pârvan nei suoi Getica (per cui v. Vasile Pârvan, 
Getica. O protoistorie a Daciei [1926], ediţie îngrijită, note, comentarii şi potfaţă de Radu Vulpe, 
Meridiane, Bucureşti, 1982) da parte di una pletora  di storici e pseudotali dilettanti e improvvisati. A 
proposito dell’interesse e delle esagerazioni generate all’epoca (e non solo) dalle posizioni pârvaniane, è 
d’obbligo far osservare che delle circa 460 pagine occupate nell’edizione citata dal testo propriamente detto 
dei Getica solo 19 (p. 81-100) sono specificamente dedicate alla ricostruzione della cultura getica, di cui 
meno della metà (p. 91-96, più alcune considerazioni nel paragrafo conclusivo, p. 99-100) centrate sulla 
religione. Osservava Blaga: “De atâtea dintre ideile puse în circulaţie de Vasile Pârvan asupra mitologiei 
şi religiozităţii gete istoriografia românească a luat act ca de un triumf. Şi nu numai istoriografia, ci şi o 
anume opinie publică ce arată interes faţă de largi orientări culturale” (Lucian Blaga, Getica [1943], in id., 
Izvoade, Humanitas, Bucureşti, 2002II, p. 124-148: 139); al di là della giustezza o meno delle idee 
pârvaniane, il “trionfo” di cui parla il filosofo transilvano, l’impressionante disparità tra lo spazio ridotto 
riservato dallo storico a simili speculazioni nell’economia complessiva del proprio opus e la quantità 
enorme di speculazioni e di discussioni sorte intorno ad esse – non ultime le “retuşări”, “răsturnări sau 
puneri la punct” (Blaga, Getica, cit., p. 124) addotte dallo stesso Blaga a distanza di quasi vent’anni, nello 
studio citato – è incomprensibili laddove non si tenga conto delle peculiarità della temperie culturale 
dell’epoca e del cursus formativo della giovane generazione particolare, per la quale V. Pârvan rappresentò 
un vero e proprio maestro di pensiero. Tale spropositata attenzione per le tesi pârvaniane è indica di una 
volontà e di un bisogno, di una “lipsă de actualitate” – come avrebbe detto M. Vulcănescu – cui una parte 
della cultura romena tenta di sopperire resuscitando le presupposte virtù daciche. 

31 Eliade, Zalmoxis, cit., p. 70. 
32 Nella teoria delle “tentazioni” (ispite) di M. Vulcănescu, la “tentazione dacica” si presenta come 

naturale proseguimento di quella “tedesca”, le cui caratteristiche sarebbero “metafizica”, “reîntoarcerea 
spre sine”, “nu dizlocare ci colocare” (Mircea Vulcănescu, Omul românesc, in Id., Către fiinţa 
spiritualităţii româneşti. Dimensiunea românească a existenţei, 3, selecţia textelor, note şi comentarii de 
Marin Diaconu şi Zaharia Balica, Bucureşti, Eminescu, 1996, p. 111-129, variante şi note p. 217-222: p. 
116-117, 221-222). Infatti la tentazione dacica non si concretezza, al pari delle altre, “sub forma 
conformării faţă de un model străin, ci sub forma unui efort de adâncire spre autenticitate” generato dalla 
tentazione tedesca, la quale – e non sfugge l’analogia con lo distinzione blaghiana tra culture modellizzanti 
e culture catalizzatrici – “în loc să ne îmbie la imitarea unui model din afară, ne îndeamnă […] spre 
adâncirea şi descoperirea realităţii noastre proprii, a configuraţiei autohtone a sufletului nostru” 
(Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 134): infatti, “la limita acestui efort de adâncire germanică în noi înşine se 
năzare străfundul sufletului românesc, năluceşte ispita străfundului nostru anonim, ispita tracă, din care 
ispita dacă nu e decât o specificare hiperboreeană” (ibidem). La tentazione tracica/dacica non è quindi “o 
ispită extrospectivă” (ibid., p. 135) come le altre, soprattutto quelle «maggiori» (latina, francese e tedesca 
stessa), che nella ricerca di un equilibrio minato da un sentimento di inadeguatezza, di “lipsă de actualitate” 
(ibid., p. 133), si rivolgono all’esterno, bensì una tentazione introspettiva, guidata da „setea de apropiere de 
ceea ce constituie sâmburele nealterabil al comunităţii noastre de simţire şi credinţa noastră că acest 
sâmbure este într-adevăr nealterabil şi are un rost şi o semnificaţie proprie” (ibid., p. 139). Per 
Vulcănescu, il reale valore della tentazione  dacica non consiste nel fatto di «far essere» in un certo modo 
bensì in quello di «far voler essere» tale. È un’aspirazione, una tensione interiore destinata a rimanere – in 
fondo – irrisolta per costituire uno sprone a un continuo miglioramento. L’imperativo soggiacente non è di 
conseguenza un totalmente velleitario e ridicolo «sii daco!» ma un realista e utile «sii te stesso!»: “Să ne 
oprim şi să ne cufundăm în noi înşine” (ibid., p. 135). La tentazione dacica di M. Vulcănescu, è la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 58

il mistico. Dalla poesia «ermetica» delle Eulalii e delle Rune degli esordi ai sonetti di 
Cununa Ariadnei dell’ultimo periodo, dalla grandiosa visione rinascimentale di 
Comedia fantasmelor a quella folclorica di Deliana – “basm pentru oameni mari” – e 
Soarele şi luna, dal tracismo dionisiaco di Frumosul românesc e Unduire şi moarte al 
tracismo romano e imperiale dei saggi pubblicati in Dacia, vibra in tutti gli scritti di 
Botta una tensione permanente verso la totalità e l’assoluto, splende la fiamma ardente 
dell’Idea, balsamo mediterraneo per i suoi «romanticismi disciplinati». Formato 
nell’armonia dei classici, Platone in primo luogo, fertilizzato dall’insegnamento 
romantico di Nietzsche, profondamente e dolorosamente compreso, al pari di Pârvan, 
del valore di ideali superiori e assoluti quali la Bellezza, la Conoscenza e la Poesia, 
l’Armonia, l’intera creazione di D. Botta si situa sotto il segno della fertile 
contraddizione tra il caos informe dell’ispirazione e la forma disciplinata 
dell’espressione, sublimata in una comunione continua e attiva dello spirito umano con 
l’Universo, in grado di trasfigurare persino il senso devastante della Morte. La creazione 
di Botta rappresenta un cosmo, un universo di idee e concetti che si legano, tramite la 
forza mistica della tensione verso l’unità del tutto, in un insieme coerente, armonico 
eppure – sotto l’apparente universalità del linguaggio, dei riferimenti e delle conclusioni 
– fortemente personale. 

  
2.1. L’«europogonia» bottiana  

 
Il fondamento dell’«idea europea» di Botta è esposto in modo sistematico (nel 

linguaggio evocativo, metaforico e aforistico dell’autore) nel saggio Europa în spirit33. 
Per l’autore l’Europa è un fulcro, un punto di arrivo, come nel mito del ratto di Europa, 
figlia dei re del popolo orientale dei fenici, da parte di Zeus e del loro approdo nella 
greca Creta; l’Europa è in tale senso “[u]n terminus al Asiei, punctul spre care se decid, 
în clare linii de forţă, religiile şi doctrinele ei materne, sevele”, il risultato finale di un 
processo di distillazione e raffinamento delle essenze, un nodo, un “centru nervos al 
Asiei care deduce şi ordonă confuzia sensorială a formei latente, distilând din 
elementlee ei o rouă eternă de principii”34. 

Tale carattere ordinatore dello spirito europeo, che aspira a riversare la materia 
amorfa del mondo fenomenico nelle forme armoniche delle Idee, deriva da “calitatea 
primordială a inteligenţei”35 impressa all’Europa da “simpatia ei cu apele”36; il contatto 
e il contrasto con la forza, la quiete e l’inquietudine ispirate dal mare – in primo luogo il 

                                                                                                                                    
tentazione di essere come si è, rappresenta un incitamento al superamento tanto dei complessi di inferiorità 
quanto delle reazioni violente e ridicole da questi generate: “noi am aparţine lumii trace atunci când nu ne-
am mai sili să fim în nici un alt fel decât cum suntem” (ibidem). 

33 Dan Botta, Europa în spirit, in id., Limite şi alte eseuri, ediţie îngrijită de Dolores Botta, cuvânt 
înainte de Alexandru Paleologu, Bucureşti, Crater, 1996, p. 129-138. Sviluppatosi dalla materia di due saggi 
precedenti – Moartea Europei, «Floarea de foc», I (1932), 2 e 4 e Pentru o definiţie a spiritului european, 
«România literară», I (1932), 12 – tale saggio compare nell’edizione d’autore del 1936 (Dan Botta, Limite, 
Bucureşti, Carta Românească, 1936) ma venne eliminato dalla censura – v. Botta, Limite…, cit., p. 327 – 
dal sommario dell’edizione del 1968 (Dan Botta, Scrieri, IV, Eseuri, Bucureşti, Editura pentru Literatură, 
1968). 

34 Botta, Europa…, cit., p. 129. 
35 Ibidem. 
36 Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 59

Mediterraneo, cui Botta dedicò il saggio Conceptele Mediteranei37 – hanno definito 
«l’intelligenza» sorretta dagli “istinti dominatori”38 dello spirito europeo, che si risolve 
“într-o căutare de expresie, în dorul de a-şi afirma chipul”39. La visione di Botta 
conduce la cultura europea sul cammino personale e interiore dell’autore, assimilando la 
formazione dello spirito europeo al proprio «Bildungsroman» spirituale ed estetico: il 
primo nucleo di civiltà europea si è formato per Botta in Egitto40, per spostarsi 
successivamente verso nord, da Menfi e Tebe a Creta (tappa centrale del «ratto» di 
Europa), e poi ancora da Micene ad Atene, in una tensione verso gli spazi purificatori 
del “gelo” iperboreo41: “Se pare că o civilizaţie europeană răsărită pe o latitudine 
oarecare, în condiţiuni climaterice date, se eţiolează şi piere, dacă nu e transplantată, 
supusă unui mediu mai riguros, acţiunii modificatoare a iernii”42. 

Colpito dalla disgregazione del mondo “germanico-romano” – che l’autore 
considera un vero e proprio “act nupţial al Europei”43 – e da ciò che Botta definisce 
“intercontinentalismo”, cioè la simbiosi con “lumi barbare” i cui centri di gravità 
cadono al di fuori dello spazio europeo – la nuova Babilonia del capitalismo americano 
(“America e o nouă Chaldee în care turme de lucrători robesc în regatele efemere ale 
producţiei”44), la Russia scitica e messianica del comunismo (“Colectivismul: forma 
savantă a economiei de hoardă”45), il Giappone, l’Impero britannico –, “barbare nu în 
sine […] ci barbare în raport cu Europa, cu spiritul ei”46, il luminoso spirito europeo, 
nato dal fecondo incontro delle acque e dei cieli del Mediterraneo con il gelo  essenziale 
del Nord, pare offuscarsi. L’Europa muore, “ca o lentă intrare în ceaţă”47. 

Nella visione di Botta non è l’oscurità a opporsi alla luminosità dello spirito 
europeo, bensì la nebulosità, la confusione. L’Europa spirituale di Botta è un’Europa 
delle forme sublimi, nate dalle «nozze alchemiche» tra un Sud e un Nord dello spirito, 
da una coincidentia oppositorum tra rigore e sfrenatezza, un equilibrio dinamico che 
sgorga dalla perenne tensione collaborativa tra la solarità mediterranea e il gelo nordico, 
tra la rivelazione uranica e il sostrato tellurico48. L’orrore dell’informe, del disordine 
facile e inconsistente, guida tutto il pensiero bottiano verso l’assoluto faticoso ed eroico 
della forma: il confronto tra Apollo e il satiro Marsia nasconde l’insegnamento 
profondamente europeo secondo il quale “importă nesfârşit mai mult o formă, chiar 

                                                 
37 Dan Botta, Conceptele Mediteranei (1936), in id., Limite…, cit., p. 55-58, che nasce da un 

precedente Magia Mării, «Voiaj», II (1934), 13. 
38 Botta, Europa…, cit., p. 129. 
39 Ibid., p. 132. 
40 Laddove, per altro, le fonti tarde ricercano la sorgente della saggezza di Zalmoxis e “ultimul 

Deceneu” Kesarion Breb della sadoveniana Creanga de aur (1933) farà il proprio apprendistato… Sulla 
scorta degli scrittori classici, anche M. Kogălniceanu,  Histoire…, cit., p. 52, aveva già parlato di un 
Deceneo “consigliere egiziano”. 

41 Botta, Europa…, cit., p. 130. 
42 Ibidem. 
43 Ibid., p. 132. 
44 Ibid., p. 131. 
45 Ibidem. 
46 Ibid., p. 132. 
47 Ibidem. 
48 Ibid., p. 133-134. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 60

săracă, dar meditată, lucidă şi severă, decât o profunzime, oricât de straniu-
încântătoare, de acte confuze şi facile orgii”49. 

Al centro dell’«europogonia» spirituale di Botta stanno infatti due modelli 
differenti di conoscenza, due modi di dare forma all’informe, complementari nella loro 
comune affermazione dell’assoluto: l’architettura greca e la musica tedesca (alla quale 
l’autore dedicò nel 1933 una conferenza50). Laddove la prima esprime l’idea 
mediterranea di un mondo finito e solidale, della ragione pura, esteriore e trascendente, 
un ideale plastico e geometrico del mondo compreso tramite la «contemplazione», la 
seconda racconta invece l’essenza della patria gelida dei giganti del nord, rivela il 
mondo interiore, le forme morali comprese «empaticamente» tramite “acel aproape 
infailibil instrument de percepţie a lumii, antena vigilentă în absolut”51, che è il genio:  

 
“Templul grec, imagine a universului finit. Muzica germanică, simbol al universalei 

treceri. 
Templul grec, act de geometrie şi de logică, formă a raţiunii. Muzica germanică, act 

de revelaţie, creaţie confuză, fenomen intuitiv. 
Templul grec, sediul acelui principium individationis. Muzica germanică, principiu 

de comuniune întru substanţa unică, esenţială tuturor52.” 
 

Appare evidente, qui come in altri studi di Botta, la presenza del pensiero 
nietzschiano53. La polarità tra questi due fattori, razionale e irrazionale, che struttura il 
pensiero dell’autore dall’estetica alla poetica e alla culturologia, l’“ondeggiamento” 
caratteristico che egli proietta anche sulla specificità romena, si risolve nella tensione 
verso l’assoluto, l’indifferenziato, verso la forma totalizzante. Tale assoluto, rappresentato 
altrove dalla Morte come ideale assoluto di bellezza, è rappresentato nello spirito 
europeo dall’«idea cattolica»; impiegando il termine «cattolico» nel senso etimologico 
di ‘universale’ e in quello storico di ‘universalizzante’, Botta identifica l’idea cattolica 
con l’«idea romana», l’idea di un impero la cui missione è di ordinare tutto in funzione 
dello spirito sviluppata poi in una serie di saggi dedicati a all’eredità imperiale romano-
bizantina presso i romeni (v. infra): una fusione totale e inedita di comprensione 
razionale greco-romana e comprensione empatica germanica, “conştiinţa imanenţei 
spiritului”54. 
 

2.2. Europa-Threicia  
 

Affrontando il problema dell’esistenza, della natura e della formazione dello 
«spirito europeo», Botta non poteva ignorare un tema che torna oggi nuovamente a far 
discutere, ovvero il posto, il ruolo e il valore dello spazio e dell’eredità culturale romena 
nel panorama europeo. In Europa in spirit la feconda polarità tra ragione ed empatia, tra 
                                                 

49 Ibid., p. 134 
50 Dan Botta, Teme romantice (1933), in id., Limite…, cit., p. 83-91. 
51 Botta, Europa…, cit., p. 137. 
52 Ibid. 
53 Per i rapporti di Botta col pensiero di Nietzsche, v. ad es. Gianni Rotiroti, Il mito della Tracia, 

Dioniso, la poesia. Tra Nietzsche, Platone e Mallarmé. Saggi di estetica e poetica sul neoclassicismo di 
Dan Botta, Rubettino, Soveria Mannelli (CZ), 2000, in part. p. 77-88 e 158-160. 

54 Botta, Europa…, cit., p. 138. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 61

conoscenza fisica e metafisica, si configura come una polarità cronologica, l’antichità 
greca identificandosi con l’idea di una “forma delle forme”, “absolutul plastic al 
lumii”55, e il medioevo germanico con la mistica e la metafisica, mentre negli anni 
successivi la visione di Botta si arricchisce e si struttura ulteriormente con la comparsa 
del tracismo. Nel periodo successivo, infatti, il polo «irrazionale» si sdoppia: il primato 
della ragione e il culto luminoso delle idee restano ancorati all’ideale classico, di per sé 
assoluto, ma, se sul versante dei valori dell’intuizione il medioevo si identifica ancora 
con la mistica tedesca, nell’antichità compare un nuovo fattore, rappresentano dalla 
mistica tracica: 

 
“Geniul fabulos al tuturor barbarilor Europei, lumea lor morală în care zăceau 

atâtea energii în stare oarbă, în contact cu ideile Mediteranei, a devenit fecund. 
Din cultul lui Dionysos şi din ideea nemuririi thracice s-a durat templul filosofiei 

lui Platon. 
Ideile Mediteranei au deşteptat, la Nord, facultatea misterioasă a muzicei: muzica şi 

metafizica germană – expresii surori ale unui imens zăcământ, unui aur al Rinului… 
E sigur că un Aischyl, un Sophocle sau un Platon nu s-ar fi ivit fără conştiinţa 

mistică a Thraciei, cum un Dante şi un Michelangelo nu s-ar fi ivit fără sufletul muzicei 
şi a misticei germane. 

În schimb, Europa nu poate da un exemplu unui singur creator liber de fascinaţia 
Sudului56.” 

 
Tutto il tracismo di Botta si inserisce in questa visione dello spirito come 

dialettica creativa tra percezione razionale e percezione empatica delle forme, tra 
“ragione” e “sensibilità”, tra «classicismo» e «romanticismo»57. Per Botta il sostrato tracico 
della cultura greca, dionisiaco e irrazionale (rappresentato in Europa in spirit dalla 
musica tedesca), non si pone in contrasto con la sua razionalità, ma ne costituisce l’altro 
versante, completandola e trasfigurandola in forma totale, in ideale assoluto. 
L’irrazionale di Botta, specialmente nel periodo del tracismo, non è caotica informità 
bensì – per utilizzare un termine del linguaggio giuridico – una «nomotesi» alternativa, 
una maniera di ordinare il mondo diverso da quella razionale, cui si coniuga in maniera 
attiva nell’ideale della forma assoluta. Tale forma di conoscenza non è – come 
cunoaşterea luciferică di Blaga – una conoscenza «in negativo», una minus-conoscenza, 
bensì quella sensibilità specifica, rilevata anche da Eliade, per i legami sotterranei e 
misteriosi che sfuggono alla conoscenza razionale e che uniscono cose ed eventi 

                                                 
55 Botta, Conceptele…, cit., p. 56. 
56 Ibidem, p. 57. 
57 Tale polarità non si rivela solo nel rapporto Sud-Nord, ma anche, in Iisus în concepţia tragică 

(1936) – in Botta, Limite…, cit., p. 67-73 – nella tensione Occidente-Oriente, simboleggiata dall’autore con 
l’opposizione Platone-Aristotele e con il contrasto nella concezione del Cristo: alla concezione magica di 
un Cristo taumaturgo portatore di pace, tipica dell’Oriente ed esemplificata nei mosaici e nella pittura 
bizantina, si oppone la visione cristiana occidentale del Cristo sofferente, “îndurătorul tragic” (ibidem, p. 
70), illustrata dalle sculture gotiche. Per Botta, sempre alla ricerca della sintesi, del momento unificante, 
tale opposizione non riveste un carattere assoluto né implica un’esaltazione incondizionata della visione 
orientale, com’era invece frequente nel periodo interbellico: le due concezioni magiche – “al taumaturgului şi al 
expiatorului” (ibid., p. 72) – si coniugano nel Rinascimento italiano, epoca di integrazione armoniosa e di 
“liniştire a dialecticei spiritului” (ibidem). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 62

disparati in un insieme dotato di senso e coesione, per cui il celebre poeta modernista 
iugoslavo Miloš Crnjanski (1893-1977) coniò nel 1920 il nome di sumatraismo. 

Botta distingue di fatti tra un misticismo «superiore», «iperrazionale» – il quale 
sgorga dal “fervore della razione” e dalla “passione dell’astrazione” scatenati dal cielo 
mediterraneo, in uno slancio che ne travalica i confini – e una misticheria «inferiore», 
«irrazionale» e di tipo «romantico»58: 

 
“Contemplaţia estatică, religioasa reculegere pe pragul de templu al universului, 

actul de adoraţie al acestei lumi concepute ca un tot solidar, ca o divinitate al cărui 
suflet cântă în profilul de marmoră al frizei, in càstele coloane, în geometria altarului, 
actul acesta care se petrece dincolo de limitele raţiunii, într-un spaţiu esenţial, este 
actul de misticism [s.n. – R.M.]. 

Lămurim acest misticism de natură filosofică, fruct al raţiunii, concluzie ultimă a 
inteligenţei, de acel misticism elementar, care organizează într-o nebuloasă lumea 
interioară a instinctelor, de acel misticism care, produsul naiv, e constituit, pentru cea 
mai mare parte, din superstiţii şi temeri atavice59.” 

 
In questa definizione del misticismo si avverte più che mai l’avversione di Botta 

per l’informe, il caotico, il nebuloso, per il disordinato e bruto prodotto dello 
scatenamento dell’irrazionale. I traci non rappresentano, nell’immaginario del «mistico» 
Botta, le forze selvagge e scatenate della natura raffigurate invece da Blaga nel suo 
Zalmoxe (1921). Il tracismo bottiano è un tracismo dionisiaco totalmente sui generis, in 
cui la frenesia delle baccanti si sublima in una contemplazione estatica che trasfigura 
il sentimento panico del «secondo» Zalmoxe in una vera e propria “mistica delle idee”60. 
Il rapporto tra le essenze individuate da Botta non è quello corrente fra dionisiaco e 
apollineo; la sua visione della Grecia non è quella di una Grecia statica e immobile, 
congelata nel culto della razione ma è – simile per certi versi al “bizantinism mişcat” di 
Blaga – una grecità “secetoasă”61, la quale diventa la fertile patria del miracolo greco 
e della più pura “eflorescenţă a spiritului”62 tramite il fertile apporto del misticismo 
tracico. 

L’arida rigidità greca viene fecondata e messa in movimento dalla frenesia del 
“freamăt” dionisiaco tracico, che si trasforma nel “fior” apollineo. Due tipi diversi e 
complementari di esperienza della contemplazione dell’assoluto e della morte che ne 
costituisce il nucleo adamantino: il “fremito” tracico corrisponde ad un senso di 
solidarietà con l’universo (“Vreau să particip, să mă dărui. Un freamăt e în sângele 
meu. Ador freamătul!”63), è il tremolio delle foglie, l’entusiasmo tracico che spinge la 
razionalità greca verso il misticismo «iperrazionale» (“Divina frumuseţa a morţii, 
revelată lumii de thraci […], a fost principiul, cauza necesară a idealismului 
grecesc”)64, mentre il “brivido” greco è una «febbre» intellettuale, è il brivido di paura 

                                                 
58 Nel senso attribuito a tale categoria in Teme…, cit., dove il «romanticismo» è opposto al 

«classicismo» in quanto “Suveranitatea intuiţiei, a delirului, a visului brut” (ibidem, p. 83). 
59 Dan Botta, Despre arta poetului (1936), in id., Limite…, cit., p. 107-114: p. 111. 
60 Ibidem, p. 112. 
61 Dan Botta, Fântânile mistice ale «Luceafărului» (1943), in id., Limite…, cit., p. 197-204: p. 198. 
62 Ibidem. 
63 Dan Botta, Athenei, in id., Limite…, cit., p. 25-27: p. 27. 
64 Botta, Fântânile…, cit., p. 199. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 63

di fronte all’ignoto, una reazione ad uno stimolo razionale che viene sublimato in un 
idealismo intellettuale. Il culto della ragione greca si trasforma in una “contemplazione 
estatica”, nel “misticismo di natura filosofica” il cui più illustrare rappresentante è 
Platone, colui che – come l’autore sostiene in più occasioni – ha dato forma al 
“sentimento tracico”65. 

Per Botta, la Tracia rappresenta l’anima mistica della Grecia: “Thracii sunt 
aceia cari au insuflat Greciei sensuale concepţia unui suflet absolut, de natură 
divină”66. In questa visione della spiritualità autoctona immemoriale, il cui scopo è 
evidentemente la proiezione di tali valori sul presente, Botta si allinea alle 
interpretazioni correnti nel periodo interbellico per cui i daci (puri o nelle varie 
declinazioni getiche e/o traciche) sarebbero stati «predisposti» al cristianesimo in virtù 
della natura specifica del proprio universo religioso, centrato sulla figura e sul culto “di 
tipo misterico ed escatologico”67 di Zalmoxis. Del resto, in uno studio risalente – in 
proporzione difficile da determinare – a quelli anni68, Mircea Eliade ha affermato: 

 
“Non è concepibile che una tradizione religiosa caratterizzata dalla speranza di 

ottenere l’immortalità attraverso il modello – e la mediazione – del dio di un culto 
misterico, sia stata ignorata dai missionari cristiani. Tutti gli aspetti della religione di 
Zalmoxis – escatologia, iniziazione, ‘pitagorismo’, ascetismo, erudizione di tipo 
misterico (astrologia, terapeutica, teurgia, ecc.) – suggerivano il confronto col 
cristianesimo. La più semplice e probabile spiegazione della scomparsa del culto di 
Zalmoxis, la si dovrebbe forse cercare nella precoce conversione della Dacia al 
cristianesimo (270 a.C.)69.” 

 
Pur non essendo altrettanto esplicite, le conclusioni di Eliade qui riportate sono 

in evidente relazione con quanto il giovane addetto culturale nella Lisbona salazarista 
affermava in Os Romenos, Latinos do Oriente, Lisboa, Livraria Clássica Editora, 194370, 
una pubblicazione occasionale di propaganda – di carattere, occorre dirlo, assolutamente 
periferico nel quadro della produzione scientifica di Eliade – la cui pubblicazione 
precede di un anno la datazione inferiore dello studio dedicato a Zamloxis; nel Capitolo 
I, intitolato significativamente Nel segno di Zalmoxis, Eliade affermava: “Zamolxis, 
secoli addietro, aveva già aperto la strada alla nuova fede…”71. Del resto, è anche 

                                                 
65 Dan Botta, Unduire şi moarte, «Gândirea», XIV (1935), 9, in id., Limite…, cit., p. 35-43: p. 37. 
66 Dan Botta, Frumosul românesc, «Gândirea», XIV (1935), 8, in id., Limite…, p. 28-34: p. 32. 
67 Eliade, Zalmoxis, cit., p. 65.  
68 Non è improbabile che il materiale compreso nello studio citato, datato “1944-1969”, o addirittura 

una sua prima stesura facesse parte di quella “istorie religioasă a dacilor” che figura tra “alte lucrări, 
începute sau plănuite” menzionate da Eliade nel suo Jurnal portughez al 12 ianuarie 1942 (apud Mac 
Linscott Ricketts, The Tangled Tale of Eliade’s Writing of Traité d’histoire des religions, «Archæus», IV 
(2000), 3-4; v. ora l’edizione del diario in Mircea Eliade, Jurnalul portughez şi alte scrieri, I-II, îngrijire de 
ediţie de Sorin Alexandrescu, traduceri din portugheză şi glosar de nume de Mihai Zamfir, Bucureşti, 
Humanitas, 2006). 

69 Eliade, Zalmoxis, cit., p. 65-66. 
70 Ora in Eliade, Jurnalul..., II, cit., p. 219-279:  in part., p. 221-230. 
71 Non avendo sottomano Eliade, Jurnalul..., II, cit., sono costretto a citare dall’edizione italiana (non 

autorizzata) Mircea Eliade, Breve storia della Romania e dei romeni, prefazione di Enrico Montanari, 
Settimo Sigillo, Roma, 1997: p. 22. A proposito dello studio eliadiano, risale molto probabilmente al 
periodo cui fa riferimento la seconda datazione (1969) la breve precisazione apportata dall’autore in una 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 64

quello del «protocristianesimo dacico» è – come molti altri legati al dacismo – un 
«mito» di ascendenza romantica, laddove il già citato Cezar Bolliac aveva ingenuamente 
sostenuto la tesi secondo cui “[Dacii] au fost din cei dintăi popoli ce au priimit 
cristianismul care se acorda foarte cu principiile religiei lor”72. 

Nella visione di Dan Botta – come di molti altri sostenitori delle medesime 
posizioni, che portano alle estreme conseguenze l’idealismo pârvaniano – il presupposto 
monoteismo tracico è un monoteismo puro, radicale, pervaso da un profondo senso di 
comunione non solo con la natura bensì con tutto l’universo (il che, in termini 
semplicistici, lo pone al di sopra del semplice sentimento panico73). «Fecondando» con 
tale sentimento cosmico, col proprio sentimento di unità assetato, di tensione verso la 
perfezione dell’assoluto, il “politeismo delle idee” greco74, lo spirito tracico si pone 
implicitamente alle radici stesse dello spirito europeo, elevando la matrice spirituale 
specificamente romena – erede e continuatrice di quella tracica – a livello di valore 
universale. 

La costruzione di Botta, al di là della legittimità spesso dubbia delle sue 
interpretazioni storiche e culturali, rappresenta ideologicamente una delle elaborazioni 
più organiche e meditate del traco-dacismo interbellico. Ciò che interessa in particolare 
è la volontà dell’autore di aprire come mai prima di allora lo spazio spirituale autoctono, 
tramite quello tracico, all’universalità, ponendolo alle basi stesse della civiltà europea e 
del suo “spirito” specifico. La tensione continua e ardente vero l’assoluto che 
caratterizza la visione profondamente mistica dell’autore – di un misticismo filosofico, 
secondo la sua stessa caratterizzazione – trasfigura con la propria forza e coerenza interna 
ogni fenomeno culturale a cui si accosta, della filosofia platonica al Rinascimento 
italiano, dalla letteratura francese alla pittura fiamminga. Da un certo punto in poi, il 
tracismo diventerà una componente essenziale di tale visione mistica, costituendone il 
fondamento stesso. 

La Tracia di Dan Botta è un plus di senso aggiunto alla romanità, come rivela la 
particolare lettura etimologica racchiusa nell’apostrofe ad Athḗna Ergánē, patrona delle 
arti e dei mestieri, nella «invocazione» alla dea che apre la raccolta di saggi Limite 
(1936): “Tu ai fost cumplită, Athena. Cumplită eşti, o Ergane! / Cumplită, cu înţelesul 
pe care-l are acest cuvânt al Laţiului în graiul meu thracic. Cumplită, adică perfectă şi 
cruntă. Implacabilă prin perfecţiunea ta”75; il mutamento semantico del latino complēre 
‘compiere, portare a compimento, a perfezione’ – che ha dato in romeno antico a cumpli 
‘uccidere’, da cui cumplit ‘crudele, feroce, terribile’ – è posto da Botta sotto il segno di 
una «tracità» intima, «semantica», del romeno. 

                                                                                                                                    
nota di carattere puramente esplicativo (a differenza delle altre, di natura prevalentemente bibliografica): 
“Ciò non significa, come pensano alcuni autori romeni, che Zalmoxis abbia anticipato o preparato il 
cristianesimo” (Eliade, Zalmoxis, cit., p. 65, n. 135), che pare volta a frenare a possibili deviazioni 
«zalmoxiste» sullo stile di quelle del periodo interbellico, ben note a Eliade. 

72 Cezar Bolliac, Despre daci, «Românul», II (1858), 55 e 58: 55. 
73 Come si rileva nelle osservazioni dell’autore a proposito della poesia emineschiana: “Pantheismul 

său face loc unei concepţii mai înalte, concepţiei pe care a ilustrat-o Platon şi care decurge de fapt din 
pantheismul thracic. E un pantheism supus visului intelectual [s.n. – R.M.], dominat de casta lumină a 
inteligenţei” (Dan Botta, Theogonia eminesciană [1941], in id., Limite…, cit., p. 185-195: p. 191). 

74 Botta, Conceptele…, cit., p. 56. 
75 Botta, Athenei, cit., p. 25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 65

Il suo tracismo dionisiaco è inizialmente fervore nell’adorazione dell’ideale 
classico, difesa di un mondo idealizzato dagli attacchi e dalla decadenza della 
«barbarie», entusiasmo ardente per la disciplina della purezza di virginale di Athḗna 
Koría (“Tu care din chaosul meu faci o cântare”76), che sublima l’informe del caos 
interiore da cui trae origine l’ispirazione nell’ordine superiore dell’espressione: “Tu îmi 
dai ca model verticalitatea statuilor, ochii lor închişi peste lume. Ştiu, fiecare din ele e 
un chaos ridicat până la forme, redus la o soluţie de crin”77. Come molti colleghi di 
generazione, Botta rifiuta il razionalismo sterilizzante occidentale – le cui radici, nella 
visione bottiana delle dinamiche storico-culturali europee, affonderebbero nella retorica 
liberale della Rivoluzione francese78 – che avrebbe stravolto le millenarie tradizioni 
della romanità imperiale: l’ideale del giovane autore è rappresentato invece, soprattutto 
nei saggi degli anni ’30, dal connubio esemplare di lucidità e delirio rappresentato dal 
«miracolo greco», dalla Grecia razionale di Aristotele fecondata dal misticismo 
dionisiaco incarnato in Platone. 
 

2.3. L’homo thracicus tra filosofia della cultura e ideologia 
 

La romenità, quale erede e custode privilegiata dei tesori del misticismo tracico, 
occupa della riflessione di Botta un ruolo centrale. Sulla base della propria elevatissima 
concezione della spiritualità tracica, il poeta ricerca l’eredità del mito tracico 
nell’espressione tanto popolare quanto colta dell’animo romeno (Eminescu79, 
Brâncuşi80). In particolare in due saggi molto vicini nel tempo81, Botta tenta di definire 
la dimensione specifica dello spirito romeno così come si riflette, in modo privilegiato, 
nella creazione artistica popolare82.  

Le conclusioni di Dan Botta intorno alla natura dell’«anima romena» 
provengono in particolare dall’analisi di quella che da quasi un secolo (da quando, in 
Poezii populare ale românilor, 1852, Vasile Alecsandri ne aveva pubblicata per la prima 
volta una variante «d’autore») era considerata il paradigma – positivo o negativo – della 
spiritualità romena, la celebre ballata Mioriţa, e di altre opere capitali del folclore 
romeno, come Soarele şi luna, Meşterul Manole e Toma Alimoş. Tuttavia, la 
metodologia e le basi non sono certamente quelle dei folcloristi, che Botta definisce 
                                                 

76 Ibidem. 
77 Ibidem. 
78 V. Dan Botta, Libertatea românească, «Dacia», I (1941), 4, in id., Limite…, cit., p. 263-271, in part. 

p. 266 e sgg. 
79 V. in part. i già ricordati Botta, Theogonia…, cit., Fântânile…, cit. e Despre arta…, cit.  
80 “Artă thracică şi mediteraneană, artă a misticităţii şi a luminii, prin destinele ei naturale – căreia 

Bizanţul, prin tradiţia lui platoniciană, i-a confirmat darurile –, arta românească îşi are în Brâncuşi pe cel 
mai luminos exponent al ei” (Dan Botta, Limitele artei lui Brâncuşi [1933], in id., Limite…, cit., p. 51-54: p. 53). 

81 Botta, Frumosul…, cit. e id., Unduire…, cit. 
82 Nell’ambito del più ampio dibattito interbellico intorno al concetto di «stile» e alle sue coordinate 

romene, in cui intervengono tutta una serie di grandi pensatori del periodo e nel quadro del quale si svolgerà 
anche la celebre polemica tra D. Botta e L. Blaga (cf. infra), il nostro autore afferma: “Opera de artă 
răsfrânge – cum ar răsfrânge marea coloritul specific al coastei – stilul pământului în care s-a născut. / Şi 
precum marea nu restitue caracterul momentan, local, pitoresc, al pământului, ci poartă până la mari 
depărtări nuanţa indefinită, coloritul aş spune liric, general, al acestuia, tot aşa stilul pământului nu e 
restituit niciodată de operele de pitoresc, de dorită coloare specifică, ci de acelea care întind până departe 
sufletul lor inspirat” (Botta, Frumosul…, cit., p. 28). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 66

“savanţi, sicofanţi, propagatori ai logiilor şi ismelor celor mai inepte”83; per l’autore 
delle Eulalii, l’opera folclorica si basa, in linea con la tensione verso la Forma assoluta 
del suo «misticismo filosofico», sull’idea romantica dell’esistenza di un archetipo 
perfetto e compiuto, per cui “cei care culeg un text popular cu scrupul ştiinţific al celei 
mai mari exactitudini […], toţi aceştia culeg monştrii şi resturile întâmplătoare ale unui 
proces de creaţie care a umplut universul de freamăt şi care a decis profilul unei opere 
în care se recunoaşte uneori geniul unui popor întreg”84. 

Anche nell’espressione popolare, dunque, Botta ricerca l’essenza, l’idea 
assoluta ed eterna che si nasconde sotto la forma, “[p]ermanenţa acestui stil al 
pământului” che è “ca un sigiliu al creaţiei sau ca o formă cristalină imanentă 
gândului”85, caratterizzata – nella sua visione – da un continuo e costante riferimento al 
mistero della morte. Nella ballata Soarele şi luna, ad esempio, Botta individua un mito 
celeste di origine tracica, in cui la sanzione contro l’incesto nasce dal “selvaggio 
idealismo” della Tracia, che non poteva ammettere ciò che la “Grecia sensuale” invece 
tollerava, mentre in Meşterul Manole vede un mito della terra. Entrambi questi miti, 
come quello della morte nuziale di Mioriţa, si pongono per Botta sotto il segno della 
sofferenze luminosa, della morte estatica e del sacrificio: laddove il periplo del Sole e 
della Luna rappresenta il processo di sublimazione della sofferenza86, la sorte di Manole 
concretizza un modello etico di mistica del sacrificio87. La tracità del popolo romeno 
risplende per Botta proprio in questa visione mistica della morte come integrazione 
nell’ondeggiamento assoluto, armonizzazione col ritmo del cosmo: “ideea absolutei unduiri 
– a lui Dionysos, lumea în perpetuă curgere”88. 

Per Botta, il misterioso Zalmoxis di cui parlano le fonti storiche è un attributo di 
Dioniso, dio unico della Grande Tracia da lui immaginata89, divinità dell’estasi in cui si 
coniugano gli attributi dell’armonia e quelli della morte, che lo porta ad essere 
identificato prima con Apollo e poi con Ade90. È il dio della perfezione, nella quale il 
valore tragico della morte scompare sopraffatto dall’armonia: “Perfeţiunea cosmică 
exclude moartea. În lume nu e loc pentru moarte”91 poiché essa assume il valore di una 
beatitudine, di una comunione sacrale col Tutto, “Moartea ca prag al jubilaţiei, moartea 
mireasă a lumii”92. Nella “vertiginosa personalità” del dio dell’estasi, della sete di 
perfezione e di “armonie supreme”, i geti videro, secondo Botta, un dio della morte 
intesa come suprema armonizzazione nel cosmo, concezione trasmessa in toto ai loro 

                                                 
83 Botta, Theogonia…, cit., p. 188. 
84 Ibidem. 
85 Botta, Frumosul…, cit., p. 28. 
86 “Ideea acestei neîntrerupte căutări, acestui dor infinit care poartă pe aceleaşi cărări cele două 

corpuri – luminoase prin marea lor suferinţă – exprimă concepţia thracică: existenţa este o durere. 
Suprema durere – existenţa atât de concentrată şi atât de vie – face lumină!” (Botta, Unduire…, cit., p. 39). 

87 “Ideea meşterului de la Argeş poartă şi ea ceva din fascinaţia morţii. Ideea purificării prin moarte, 
ideea sufletului etern, credinţa în frumuseţea jertfei, în necesitatea mistică a jertfei, pentru plinirea 
destinelor lumii, îşi au aici o exemplificare fără seamă” (ibidem, p. 40). 

88 Ibid., p. 43. 
89 “Thracii adorau un singur zeu, a cărui puritate, a cărui generalitate, a cărui perfecţiune răspundea 

puterii lor spirituale. Thracii hiperboreeni – cei de pe melagurile noastre – îl numiseră Zalmoxis” (ibid., p. 36). 
90 Botta, Fântânile…, cit., p. 198. 
91 Botta, Theogonia…, cit., p. 191. 
92 Botta, Unduire…, cit., p. 38. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 67

discendenti93: “Moartea ca extaz, moartea ca beatitudine […] sunt un dat al Thraciei, 
un bun ancestral al poporului românesc…”94. Il Dioniso tracico di Botta non è – come si 
è già detto – il dio della frenesia scomposta invocato dalle baccanti dello Zalmoxis 
blaghiano, bensì il dio della purezza, dell’estasi e della perfezione che si confonde con 
l’aspirazione estatica verso la morte: “Tot ce are mai frenetic şi mai pur viaţa se 
confundă, într-adevăr, în zonele de limită ale extazului – ale sufletului eliberat de 
materie, prin delir, printr-un exces de viaţă profundă –, cu liniştea armoniilor totale”95. 
La morte come felicità, ecco il nucleo centrale dell’appetitus mortis tracico e della 
spiritualità romena mirabilmente esemplificata da Mioriţa, Soarele şi luna, Meşterul 
Manole ecc.: “De idea morţii era legată, la thraci, ideea absolutei fericiri. Nunta 
cosmică în moarte, nunta cântată în Mioriţa, nu era altceva decât expresia unei credinţe 
în perpetuitatea sufletului – fuziunea lui în suprema armonie”96; la morte tracica e 
romena altro non è che la conoscenza totale della Bellezza, “Majestuoasă perspectivă a 
morţii!”97. Vorremmo ripetere che la mistica tracica di Botta si inserisce nel solco 
dell’interpretazione idealista pârvaniana portandola tuttavia ad un estremismo mistico-
filosofico in cui il «tradizionale» disprezzo per la morte delle popolazioni autoctone si 
trasforma in una vera e propria mistica della morte. 

Benché manchi in Botta il consueto e datato appello alle virtù patriottiche dei 
daci tramandate dalle fonti – cui facevano ricorso i dacisti ottocenteschi e alla quale non 
sfugge nemmeno il dacismo legionario – tale esaltata insistenza sul tema del «sacrificio» 
non è certo estraneo all’atmosfera intellettuale ed emotiva cui si muovevano molti dei 
giovani intellettuali di destra in quegli anni, da M. Eliade a Radu Gyr, da Dan Botta a C. 
Noica98: “În 1937-1938 tema cea mai populară printre legionari era moartea”99, 
esemplarmente rappresentata dal sacrificio di I. Moţa e I. Marin. Il mito della morte 
legionaria, in chiave «mioritica» e «manolica», è centrale nell’Inno della Giovinezza 
Legionaria di Radu Gyr, dove la morte è rappresentata come un atto nuziale (“Mortea, 
numai moartea legionară / Ne este cea mai scumpă nuntă dintre nunţi”) il quale si 
consustanzia di un atto creativo (per cui la teorica creazione di un mondo e un «uomo 
nuovo» si concretizza nella pratica delle famose tabere de muncă legionarie) che 
implica l’estremo sacrificio del “sangue dacico”: “Cu braţele suim în soare / 
Catapetesme pentru veac. / Le zidim din stânci, din foc, din mare, / Şi dârz le tencuim cu 
sânge dac.”  

                                                 
93 La continuità traco-romena si concretizza soprattutto nella trasmissione di forme spirituali (che 

implicano tacitamente anche un’eredità biologica), ma si riflette contemporaneamente nelle forme della 
cultura materiale (innumerevoli sono all’epoca gli studi volti a mettere in luce tale presupposta continuità 
traco-dacica nei più diversi ambiti della cultura popolare): “În geometria ornamentală a vaselor româneşti 
surprindem permanenţa unor motive preistorice. Thracia de peste două mii de ani, Thracia istorică şi 
Thracia preistoriei se ascund în simpla geometrie a vasului. Frumosul românesc apare aici ca o idee 
transmisă de Thracia. El e mai curând produsul unui aceluiaşi suflet, al unei aceleaşi Psyche” (Botta, 
Frumosul…, cit, p. 29). 

94 Botta, Fântânile…, cit., p. 198. 
95 Botta, Unduire…, cit., p. 38. 
96 Ibidem, p. 37. 
97 Ibid., p. 38. 
98 Vedi Marta Petreu, Un trecut deocheat sau “Schimbarea la faţă a României”, Biblioteca Apostrof, 

Cluj-Napoca, 1999, in part. p. 122-125. 
99 Petreu, Un trecut…, cit., p. 77. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 68

In occasione di una visita del maresciallo Antonescu a Roma, Petre P. 
Panaitescu (1900-1967), allora ministro del governo legionario, affermava: 

 
“Dar noi nu suntem numai fiii pământului, ci facem parte dintr’o mare rasă, care se 

perpetuiază în noi, rasa dacică. Mişcarea Legionară care a trezit ecourile cele mai 
adânci ale fiinţei noastre naţionale, a ridicat la cinste şi “sângele dac” [s.n. – R.M.]. 
Noi abea astăzi ne recunoaştem Daci şi înţelegem ce înseamnă aceasta. 

A fi Dac înseamnă a fi dârz, ca oştenii lui Decebal […], mai înseamnă a fi muncitor 
[…]. Şi, în sfârşit, înseamnă a fi credincios, a trăi în dumnezeire, ca Dacii, despre cari 
scriitorii antici spuneau că sunt «nemuritori», pentrucă preţuiesc mai mult viaţa de apoi 
decât cea de azi. Nu este poate în istoria vremurilor vechi o pagină mai impresionantă ca 
aceea, cioplită în piatră pe Columna Traiană, a Dacilor cari se ucid singuri cu toţii, cu 
regele, preoţii şi căpeteniile lor, pentrucă la capătul unei lupte dârze au pierdut patria, 
cetăţile şi lăcaşurile zeilor lor. 

Noi suntem de aici, ne simţim fii ai acestui pământ şi urmaşi ai Dacilor. Mişcarea 
Legionară a făcut din nou vii şi actuale aceste virtuţi străbune100.” 

 
Nella creazione e nell’intrattenimento di tale atmosfera di interesse attorno al 

problema della morte e del sacrificio convergono fattori diversi, in un rapporto causa-
effetto di cui non è sempre facile individuare la direzione: da un lato l’affermazione 
della Legione dell’Arcangelo Michele e della sua mistica pseudocristiana, sempre più 
centrata – sull’onda della morte di Moţa e Marin – sul mito del sacrificio e del martirio 
legionario, che attira e affascina la giovane generazione; dall’altro la collaborazione – 
quando con la pura adesione intellettuale quando con la concreta iscrizione nelle liste 
delle Camicie Verdi – dei giovani intellettuali stessi, che con la loro brillante attività 
contribuiscono ad argomentare dal punto di vista ideologico, filosofico, politico e 
letterario l’ideologia e la mistica della Legione. 

Nelle frange più estreme del pensiero interbellico, legionarie o vicine al 
legionarismo, non è tanto un presupposto «zalmoxianesimo» dacico a cristianizzarsi 
quanto il cristianesimo romeno a «paganizzarsi», affondando in maniera sempre più 
evidente le proprie radici nel culto della morte e della sofferenza che veniva attribuito ai 
daci: “Un neam de oameni nepăsători de moarte este un neam sortit unor biruinţe 
nesfârşite… În lumea legionară noi nu numai că ne mândrim cu nepăsare faţă de 
moarte dar ne fălim cu iubirea de moarte. Concepţia legionară faţă de moarte se 
înfrăţeşte, peste douăzeci de veacuri, cu învăţămintele lui Zamolxis care a propăvăduit 
printre geto-traci cultul nemuririi sufletului”101. Su tali basi, è chiaro che l’eccentricità 
del «fascismo» ortodossista romeno rispetto al neopaganesimo nazista è dunque solo 
parziale, così come l’aporia tra l’adesione teorica ai valori cristiani e la pratica violenta e 
marziale del nazionalismo di destra è solo apparente, dato che in fin dei conti anche il 
cristianesimo ostentatamente e aggressivamente propugnato dalla Legione e dei suoi 
dottrinari fa in realtà appello “la o mistică neopăgână, precreştină sau doar 
noncreştină”102. Il «fascismo» romeno, dal punto di vista spirituale, rappresenta dunque 
                                                 

100 Petre P. Panaitescu, “Noi suntem de aici”, «Cuvântul. Ziar al Mişcării Legionare», XVII (serie 
nouă-1940), 38 (miercuri 20 noiembrie). 

101 Al. Cantacuzino, Între lumea legionară şi lumea comunistă, 1935, p. 14, apud Ornea, Anii…, cit., p. 354. 
102 Andrei Oişteanu, Mircea Eliade, între ortodoxism şi zalmoxism, «Observator cultural», III (2002), 

127 (30 iulie-5 august). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 69

una forma ibrida: “El nu a fost nici pe de-a-ntregul creştin, nici pe de-a-ntregul păgân. 
E voraă de o ideologie sincretică, păgâno-creştină, aşa cum păgâno-creştin este şi 
folclorul religios românesc”103. 

L’aporia tra i valori del cristianesimo «reale» e la religione della violenza 
propugnata di fatto dai legionari era rilevata dalle coscienze più lucide dei 
contemporanei; di tale paradosso formale gli stessi dottrinari legionari erano ben consci: 

 
“Persoane cu prejudecăţi…, îndopaţi cu unele cunoştinţe rău mistuite, ne dojenesc: 

creştinismul este religia blândeţei, a milei şi a iertării. Ea porunceşte să ne iubim 
duşmanii şi asupritorii; să ne ducem Crucea după pilda Mântuitorului, până la capătul 
drumului pe Golgota şi ne vom mântui. Noi nu credem că această tălmăcire este cea 
adevărată a Mântuitorului…  Noi nu spunem că în unele împrejurări violenţa pe care 
suntem constrânşi să o întrebuinţăm nu ar fi un păcat după religia creştină. Susţinem 
însă că este un păcat necesar, făcător de bine, răsturnător de nedreptăţi104.” 

 
Il conflitto non viene risolto con argomenti dialettici bensì viene semplicemente 

spazzato via dall’assolutezza della convinzione: “Noi nu credem…”. Tramite la 
«satanizzazione» del mondo (e quindi, soprattutto, degli avversari politici…), la 
violenza diventa un “peccato necessario” e benefico, nell’ottica del fanatismo 
intransigente che – nonostante le professioni esteriori di fede cristiana – mira a sostituire 
alla devozione cristiana verso il santo martire e Cristo, nel ruolo di elemento centrale 
della redenzione, il culto pagano della morte eroica e della tribù, cioè del neam: “Dacă 
sfinţenia nu este unica linie de mântuire, şi nu este, deoarece vieţuim într-o lume 
satanică, dovedim care e o altă linie care duce la învierea neamurilor, e linia 
eroismului… Suntem, deci, credincioşi îndrumătorilor creştini când dăm legionarilor o 
creştere de eroi, iar nu de sfinţi…”105. 

Una giustificazione di tale atteggiamento «critico» nei confronti del 
cristianesimo è rappresentato da un asserito carattere «nazionale» (in senso etnico) di 
Dio, che viene fatto risalire addirittura agli antenati mitici stessi, per cui la religione 
getica viene considerata un pre-monoteismo “exclusivist tocmai pentru că naţionalist”: 

                                                 
103 Ibidem. A tal proposito, è doveroso sottolineare come il mito legionario della morte e del sacrificio 

sia in realtà piuttosto equivoco: proprio in virtù del diffuso, vago e mistico richiamo alla spiritualità dacica, 
presentata come una spiritualità «protocristiana» caratterizzata da una moralità così elevata da sfociare nella 
marzialità, virile e integerrima, il sacrificio legionario non è assolutamente il sacrificio del Cristo. 
Soprattutto durante l’epoca più dura dei contrasti col potere, l’epoca della repressione e degli assassini 
politici (M. Stelescu, A. Călinescu, N. Iorga, V. Madgearu ecc.), la “morte legionaria” è concepita come un 
“martirio” cui i legionari si espongono volontariamente e consapevolmente per professare la propria fede, 
che è però una dottrina dell’assassinio! Il «martirio» dei legionari, la loro «morte dacica», altro non è in 
realtà che la morte dei sicari inviati da Decebalo ad assassinare Traiano. È il rischio cui si espongono 
nicadori e decemviri «giustiziando» – assassinando – i traditori della legione e del neam: è questa la doppia 
natura della morte legionaria, in genere taciuta dalla propaganda e dalla dottrina; il volto «pagano», 
«dacico», di una “jertfă” che veniva spacciata come martirio cristiano esaltandone solo la seconda 
implicazione, come “hotărârea morţii”, la decisione – di fronte all’ostilità e alle “persecuzioni” cui la 
Legione andrebbe incontro – “de a primi moartea”, “de a merge înainte, trecând prin moarte” (Zelea-
Codreanu, Pentru Legionari, cit., p. 425). 

104 Cantacuzino, Între lumea…, cit., p. 3, apud Ornea, Anii…, cit., p. 356. 
105 Ibidem.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 70

“înainte de a fi zeu, zeul get era get”106, considerazione quest’ultima che pare ricalcare 
alcune celebri considerazioni di uno dei punti di riferimento ideologici dell’estrema 
destra antisemita e sciovinista del tempo, Nae Ionescu, il quale affermava che “a me non 
interessa se non quel Dio che vivo io – e non gli ungheresi, i francesi ecc. […] Se dio 
non è solo il mio Dio, se non è un Dio particolare, ma è anche quello degli ungheresi, 
dei francesi ecc., allora io non sarei più romeno”107. 

In un simile contesto, le radici della consustanzialità dei romeni con la loro 
patria atavica, la quale si spinge sino alla «nazionalizzazione» della divinità, traggono la 
propria linfa vitale dal fertilissimo sostrato morale e spirituale del sangue e della razza 
dacica (siamo negli anni in cui, promosso dalla Germania, il razzismo e l’antisemitismo 
della Legione penetrano nel discorso politico dominante, assumendo toni parossistici). 
Per i legionari, i daci diventano un paradigma e un modello di forza e abnegazione, 
dando luogo – in linea con il culto degli antenati e della tradizione derivante dalla 
concezione dell’etnico romeno come matrice immutabile che passa di generazione in 
generazione sempre identica a se stessa – ad un vero e proprio «culto della morte», “o 
adevărată mistică a morţii în slujba neamului”108 che si connota in direzione di un mito 
della «morte dacica». Tale «ideologia della morte» si rifletterebbe anche – nella lettura 
di Botta – nella creazione di Eminescu, che la Legione stessa assunse tra i propri 
«precursori», creando un vero e proprio «mito legionario emineschiano». A partire dai 
già citati Frumosul românesc (1934) e Unduire şi moarte (1934-35) e da uno studio 
significativamente intitolato in origine Misticismul lui Eminescu (1934)109, dà inizio a un 
vero e proprio «culto di Eminescu», visto come espressione più alta, compiuta e tragica 
dell’animo tracico della romenità, il quale culminerà nel misticismo visionario dei citati 
studi Theogonia eminesciană, 1941 e Fântânile mistice ale «Luceafărului», 1943, dove 
Eminescu, definito “taumaturgo”, “tânăr zeu”110, appare ormai completamente sacralizzato. 

La lettura bottiana di Eminescu, in particolare di Luceafărul, riprende in 
sostanza l’idea dell’esistenza di collegamenti sotterranei e di misteriose analogie già 
presente nello studio delle ballate popolari, dai Grandi Misteri di Eleusi e l’oracolo di 
Delfi all’orfismo e alle analogie con Soarele şi luna, e si basa su una visione iniziatica 

                                                 
106 Ioan Coman, Zalmoxis, un grand problème gète (1939), ora in «Zalmoxis. Revista de studii 

religioase», I-III (1938-1942), publicată sub direcţia lui Mircea Eliade, ediţie îngrijită, studiu introductiv, 
note şi addenda de Eugen Ciurtin, traducere de Eugen Ciurtin, Mihaela Timuş şi Andrei Timotin, Polirom, 
2000, p. 312-332: p. 313. L’interesse giovanile di padre (dal 1941) Coman per la religione geto-dacica, 
testimoniato dalle pagine degli anni ’40 su «Gândirea» di Crainic e dagli studi e recensioni monotematici 
pubblicati in Zalmoxis – la rivista fondata da Eliade che Coman diresse in seguito alla partenza di questi per 
il Portogallo, orientandola verso studi dacici senza comprendere “că Zalmoxis nu a fost nici o revistă 
tematică de filologie clasică şi, mai ales, nici una care să fie concepută pentru a promova resuscitarea, 
dificilă, a peisajului religios din spaţiu trac” (Eugen Ciurtin, Zalmoxis (1938-1942), in Zalmoxis…, cit., p. 
7-55: 27) –, scemò nel dopoguerra di fronte al fascino discreto della patristica daco-romana o 
«protoromena» (v. più avanti), ravvivandosi tuttavia negli anni clou del «secondo» dacismo novecentesco in 
studi come Deceneu, reformatorul religios şi promovatorul culturii geto-dacice, «Monitorul Bisericesc», 
XXX (1980), 4-6, p. 249-264 e Marele preot Deceneu, colaboratorul lui Burebista, «Biserica Ortodoxă 
Română», XCVIII (1980), 78, pp. 757-781. 

107 Cito da un’edizione italiana, Nae Ionescu, Il fenomeno legionario, Edizioni all’Insegna del Veltro, 
Parma, 1998, p. 92-93. 

108 Petreu, Un trecut…, cit., p. 77. 
109 Diventato poi Botta, Despre arta…, cit. 
110 Botta, Fântânile…, cit., p. 204. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 71

del poema e sull’identificazione di Iperione con Dioniso e di questi con Eminescu 
stesso. Si tratta di una lettura di tipo – diremmo oggi – «archetipale», in cui l’autore 
tenta di ricondurre i personaggi dei poemi emineschiani (incluso il poeta stesso) e le 
relazioni che essi intrattengono tra loro e col mondo, tanto quello fittizio interno al testo 
poetico quanto quello reale esterno, a dei modelli eterni creati dalla propria fantasia. 
Non si tratta tanto di stabilire una filiazione diretta, il cui percorso è possibile 
rintracciare nei meandri della storia, quanto piuttosto di indagare delle «affinità 
elettive», che hanno certamente alla base un’eredità etnica concreta, con tutto ciò che 
essa comporta (continuità di valori, di costumi e di lingua, in quanto mezzo di 
interpretazione di una certa visione del mondo), ma la cui sostanza ultima viene indagata 
nel mondo delle idee. 
 

2.4. Roma-Threicia.  
 

Il misticismo esaltato dei saggi emineschiani presenta molti punti di contatto 
con l’atmosfera dei saggi pubblicati da Botta, nei primi anni ’40, su Dacia (1941-
1943)111, rivista che fondò e diresse con O. Tăslăuanu ed E. Giurgiurica. Forse ancor più 
che i precedenti saggi di «estetica» o «filosofia della cultura», questi studi di «storia 
della cultura», in cui l’autore coniuga in un quadro europeo tutte le principali istanze 
culturali che all’epoca interessavano la definizione dello specificità romena, (tracismo, 
latinismo, «orientalismo» in stile Crainic, conservatorismo ecc.), rappresentano il 
momento veramente originale del tracismo bottiano. 

Da un certo punto in poi, il mondo tracico dionisiaco esaltato nei saggi degli 
anni ’30 si coniuga improvvisamente con quello romano-bizantino, sotto il segno 
dell’«idea imperiale». In questi saggi, si scatenano tutti gli impulsi romantici di Botta, 
disciplinati dalla forma e dalla razionalità del commento more scientifico. Sotto 
l’apparenza razionale della forma si dispiega un universo misterioso, rivelato dalla 
“conoscenza mistica” che dà vita ad una lettura tutta bottiana della storia romena. Già 
invocata, in uno studio dedicato al mestro V. Pârvan, nell’opposizione tra la sterilità di 
“arheologia şi minerva nemţească” rispetto a uno “spirit exaltat până la contemplaţie”, 
la conoscenza intuitiva, evocata in altri frangenti – come si vedrà – anche da M. 

                                                 
111 Dan Botta, Românii, poporul tradiţiei romane, «Dacia», I (1941), 1 (id., Limite…, cit., p. 241-245; 

frutto della rielaborazione di due conferenze tenute nel 1937 e 1938); Misiunea romană, «Dacia», I (1941), 
1 (ibidem, p. 247-254); Legea românească, «Dacia», I (1941), 3 (ibidem, p. 255-262); Libertatea 
românească, «Dacia», I (1941), 4 (ibidem, p. 263-271); Instituţiile Romei, «Dacia», I (1941), 5 (ibidem, p. 
273-289); Basarabi: sensul unor mari tradiţii, «Dacia», I (1941), 7 (ibidem, p. 291-298); O expresie a 
românismului: filosofia lui Dimitrie Cantemir, «Dacia», II (1942), 1 (ibidem, p. 235-240). A questi studi, 
raccolti in Botta, Limite…, cit., sotto la dicitura collettiva – francamente pretenziosa – O filosofie a istoriei, 
va affiancato il saggio Poezie şi cântec (ibidem, p. 211-216), nato come conferenza, con il titolo Spiritul 
dacic în lume, tenuta nel quadro del ciclo di conferenze dedicate a Ideea dacică organizzate nel maggio 
1941 (e non 1931 come in Botta, Limite…, cit., p. 335) presso la «Sala Dalles» di Bucarest dal Comitato di 
iniziativa per il disseppellimento delle cittadelle daciche dei Monti di Orăştie, a cui parteciparono alcuni dei 
più eminenti intellettuali dell’epoca: S. Mehedinţi, C. Daicoviciu, I. Conea e infine gli ex-criterionisti Dan 
Botta e Mircea Vulcănescu (con Componenta dacică a sufletului românesc, diventato poi il citato Ispita 
dacică). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 72

Vulcănescu, assurge al rango di metodo storico: “Istoria e, în acest înţeles, un obiect de 
cunoaştere mistică”112. 

Già in Poezie şi cântec, alla celebrazione dei daci in cui si compiace Botta accosta 
l’evocazione delle vestigia latine, “le testimonianze sacre di Roma”113, affermando però: 

 
“[A]m venit aici ca să celebrez pe cei învinşi, să glorific ramura înfrântă a thracilor, 

tradiţia barbară a Sarmiseghethuzei. Căci eu inton de mult un cântec Thraciei, 
întrevăzând în credinţele, în tradiţiile, în arta poporului nostru moştenirea Thraciei 
întregi. Dacia apare ca fruntea unui mare corp, e cea mai mândră dintre fiicele Thraciei, 
iar poporul românesc reprezintă, revărsat pe pământul împresurat de trei mări, 
persistenţa întregii seminţii a thracilor, a seminţiei care, în toate formele vieţii sale, 
manifestă omogenitatea cea mai strictă, o perfectă unitate etnică, linguistică, 
spirituală…114.” 

 
L’attenzione di Botta si concentra sull’armonia intrinseca dello spirito traco-

dacico, proiettando quella che era considerata caratteristica peculiare (reale ma anche 
auspicata, in rapporto e in conflitto con la presenza diffusa di minoranze etno-religiose) 
del popolo romeno, l’omogeneità, sui traci e sulla Tracia. Botta sposa le teorie 
dell’epoca che, da A.D. Xenopol a V. Pârvan, consideravano le popolazioni autoctone 
come un «veicolo» della romanità: “În tumultul migraţiunilor, cine dacă nu authotonii 
au susţinut această transmisiune, atunci când Thracia devenise Romania, o nouă Italie, 
în care înflorea o nouă romanitate”115. Nondimeno, mentre Xenopol, ad esempio, 
poneva l’accento su una «morale» essenzialmente classica, greco-romana, rinvigorita 
dall’innesto su robuste radici etniche traco-daciche116, in Botta le «forme» romane 
appaiono completamente trasfigurate dalla visione mistica del tracismo. Se distinguiamo 
tra una «latinità» e una «romanità» dei romeni, la prima di natura sempre più linguistica 
e sempre meno etnica e la seconda intesa principalmente quale eredità etica, giuridica o 
istituzionale, distinzione che nel primo Novecento si delinea piuttosto nettamente, la 
visione dell’ultimo Botta («ultimo» nel senso che con l’instaurazione del regime 
comunista lo scrittore sarà condannato ad un lungo silenzio) rappresenta certamente un 
momento a sé nella definizione della «romanità». 

Botta trasporta la sua visione specifica della romenità all’indietro nel tempo, 
proiettandola sui traci e poi, tramite questi, sui romani. Negli studi degli anni ’30 
domina un entusiasmo dionisiaco sui generis, lo spirito tracico viene descritto e indagato 
nel folclore e nella letteratura romena sotto la tutela di un Dioniso mistico nella 
concezione del quale prevale l’esaltazione misterica della morte e il tracismo viene posto 
alle basi stesse dello spirito europeo, assegnando quindi a un modello spirituale 
considerato specifico romeno un ruolo primario nella genesi delle forme spirituali 
europee. Negli studi degli anni ’40, invece, prevale un misticismo «esoterico» altrettanto 
                                                 

112 Dan Botta, Pârvan şi contemplaţia istorică (1936), in id., Limite…, cit., p. 45-49: p. 45. 
113 Botta, Poezie…, cit., p. 211. 
114 Ibidem. 
115 Ibid., p. 212. 
116 La metafora favorita dallo storico, che impiega sistematicamente il verbo a altoi, è quella del 

«vitigno», cfr. A.D. Xenopol, Istoria românilor din Dacia traiană, text stabilit, note, comentarii, postfaţă şi 
indice de V. Mihailescu-Bârliba, prefaţă şi studiu introductiv de Al. Zub, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi 
Enciclopedică, 1985IV, ad es. p. 149, 244. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 73

specificamente bottiano, in cui il tracismo permea con il suo aroma orientale le strutture 
politiche, sociali e religiose della romenità medievale, opposta a quella moderna, sentita 
come snaturata e straniata dalle proprie radici; in questa fase i romeni vengono ad 
occupare un ruolo di primo piano nell’evoluzione delle forme storiche europee. È il 
periodo in cui l’idea tracica abbandona Atene per sposarsi con Roma e generare 
Bisanzio; nella sua nuova veste imperiale ecumenica (“cattolica”), che coniuga l’ideale 
statale romano e il protocristianesimo autoctono, l’idea tracica feconda l’Impero 
bizantino e l’intero medioevo romeno, proponendosi come unica vera erede della 
tradizioni romane. Si fa notare in questo spostamento di interesse e di centralità (anche 
geografica) dei fenomeni un progressivo raffreddamento e distacco da un’Europa, 
sentita già in precedenza – come si è visto – in pericolo di perdere il proprio equilibrio 
spirituale naturale e le cui strutture sociali, politiche e culturali sono ormai percepite 
quasi come corrotte, in ogni caso portatrici di un’alterità incompatibile con la purezza, la 
«naturalezza» e l’organicità delle tradizioni autoctone. 

La romanità evocata da Botta nel secondo periodo non è più reale di quanto non 
lo fosse lo spirito tracico del primo, entrambe le visioni essendo a posteriori: l’eredità 
tracica, «dionisiaca» o «imperiale», diventa la chiave per interpretare le caratteristiche 
essenziali della romenità e, soprattutto, per dare loro fondamento e prestigio tanto 
storico quanto ontologico; tramite il tracismo bottiano, nelle sue due «versioni», la 
romenità – «repressa» da secoli di “terrore della storia” (M. Eliade) – cessa di essere 
complice della propria marginalizzazione, “boicottando” la storia (L. Blaga), dando anzi 
prova di un certo «imperialismo» spirituale e culturale di matrice mistica. Se in un primo 
tempo erano i latinisti (e prima ancora Cantemir), sulla base dell’Eneide, a rivendicare le 
lontane origini troiane dei romeni, adesso tocca ai dacisti, che si rifanno ad Omero, 
affermare che “Troia, pe care acheii o considerau barbară, era mult mai thracă decât 
greco-ioniană”117. 

Botta rielabora tutti i dati delle precedenti interpretazioni dello stereotipo 
dacico, organizzandoli in una visione soggettiva: i traci/romeni di Botta sono 
caratterizzati da spirito eroico, giustizia e sacrificio118, un popolo capace di creare un 
impero ma non di sottomettervisi119: la romenità medievale è il frutto dell’innesto 
dell’idea imperiale portata da Traiano su quel terreno fertile “di visionari, di eroi e di 
poeti che è stato il popolo tracico”120, corroborata dall’ecumenismo cristiano di 
impronta zalmoxista: “Ideea thracică se confundă cu ideea romană. Thracii sunt, în 
imperiu, promotorii geniului creştin. / Se poate spune într-adevăr că triumful 
creştinismului a fost asigurat de thraci – credincioşi străvechi ai Dumnezeului unic”121. 
Il primato storico e spirituale della romanità orientale è assoluto: “misiunea imperială 
romană revenea întreagă romanităţii roientale”122; la regalità occidentale non possiede 
la “realtà mistica dell’idea romana”, la “trasmissione dell’idea universale”123. Affiora 
palese ancora una volta, in tale approccio, l’ossessione bottiana per la purezza dell’Uno, 

                                                 
117 Botta, Poezie…, cit., p. 212. 
118 Botta, Românii…, cit., p. 241. 
119 Ibidem, p. 242. 
120 Ibid., p. 243. 
121 Ibid. 
122 Ibid., p. 244. 
123 Ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 74

per l’armonia essenzializzata dell’omogeneità, immobile, sottratta al flusso del tempo, al 
cambiamento e – implicitamente – al decadimento. Lo spazio tracico (recte romeno) si 
configura quasi come una «monade», un nucleo impermeabile alle influenze provenienti 
dall’esterno in virtù della solidità della propria tradizione, una sorta di «arca» in cui ha 
trovato scampo la preziosa eredità del mondo «antico», preservata in tale modo dalla 
corruzione di una «barbarie» che si viene identificando sempre più con la tradizione 
occidentale. 

L’autore eleva l’ideale eroico ottocentesco a livelli metafisici, unendo le due 
correnti principali del dacismo dei due secoli passati, quella eroica che ha per idolo 
Decebalo e quella «mitica» che si riconosce in Zalmoxis, così come unisce i due poli 
verso i quali tende, immanente e trascendente, esaltazione della perfezione e «orrore» 
della perfezione, in un elevato ideale di sacrificio e di morte. Forme storiche e forme 
spirituali si coniugano nella mistica bottiana, che rinnova la frusta interpretazione 
patriottica ottocentesca dell’eroismo dacico, infondendovi – come Pârvan – la propria 
visione di un elevato idealismo, “în virtutea căreia omul e conceput ca un om-valoare, 
cu potenţe care pot fi infinite, şi nu ca un om-cantitate, ca un simplu element al 
turmei”124. Quello di Botta è un «romanismo» mistico che segue le correnti dell’epoca 
(Iorga, Pârvan ecc.) nell’estendere la romanizzazione prima e dopo la conquista militare 
romana, continuandola con una “romenizzazione” alto-medievale125; nel quadro di 
questo «romanismo», la centralità dell’idea imperiale – incarnata dal «traco» Costantino 
il Grande, il quale, “[n]ăscut în Serdica, în Dacia Mediteranee[, …] a văzut în izvorul de 
energie al pământului thracic garanţia conservării grandiosului patrimoniu roman”126 – 
prefigura l’idea millenaristica dei deliri del dacismo ceauscista127, così come l’accento 
posto sul cristianesimo (assente nei primi studi sullo specifico romeno) continua il 
protocristianesimo traco-dacico zalmoxista e precede l’attenzione dedicata in epoca 
protocronista agli scrittori ecclesiastici străromâni nella formazione dello spirito romeno128. 

La vera romanità è per Botta la traco-romanità orientale del primo periodo 
bizantino, mentre quella occidentale è falsa, usurpata, barbara e antiromana. Lege 
românească rappresenta uno studio delle permanenze di forme di ordine religioso e 
mistico dell’Impero romano nelle strutture e nelle creazioni politiche romene medievali; 
la deriva semantica dal latino lex lēgis ‘legge’ al romeno lege ‘fede (religiosa)’, per cui 
legea românească indica il cristianesimo, trae origine dallo spostamento della capitale 
dell’impero romano d’oriente a Bisanzio operato da Costantino il Grande:  

 

                                                 
124 Ibid., p. 242. 
125 Ibid., p. 243. 
126 Botta, Misiunea…, cit., p. 247. 
127 In part. i famigerati volumi di Iosif (o Josif) Constantin Drăgan, Noi, Tracii. Istorie multimilenară a 

neamului românesc, Scrisul românesc, Craiova, 1976 e il già menzionato Drăgan, Mileniul…, cit. 
128 Vedi ad es., del già citato Ioan Coman, Scriitori bisericeşti din epoca străromână, Bucureşti, 1979, 

nonché i due volumi di Mihail Diaconescu, Istoria literaturii dacoromane, Alcor Impex, Bucureşti, 1999 
(in cui l’autore riassume tutto il dibattito intorno agli autori dacoromani) e Antologie de literatură 
dacoromană. Texte comentate, Casa de Producţie şi Editură «Corifeu», Bucureşti, 2003. Per un accenno 
alle giuste critiche a simili posizioni dal punto di vista della storiografia letteraria, v. Marco Cugno, 
Prospettive attuali nella periodizzazione della storiografia letteraria romena, in Teresa ferro (a cura di), 
Romania e Romània. Lingua e cultura romena di fronte all’Occidente, Forum, Udine, 2003, p. 161-180, in 
part. p. 170-172. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 75

“Împlântând Roma în centrul lumii thracice, Constantin cel Mare o aşezase nu 
numai pe un pământ profund creştin, dar în adierea unui spirit de misticitate, a unui 
mare dor de absolut. 

În persoana împăratului de naştere thracică s-a cununat, cu atributele autorităţii de 
stat, şi sensul unui pontificat mai înalt decât al Romei: al zeului pe care geţii – fruntea 
popoarelor thracice – îl revelau sub numele de Zalmoxis129.” 

 
Secondo Botta – che mostra qui implicitamente di sposare le idee di stato 

«etnocratico» e ortodosso che circolavano negli ambienti dominati dalle teorie di Nae 
Ionescu e, soprattutto, Nichifor Crainic – i romeni “au redus noţiunea legăturii mistice 
între lume şi Dumnezeu – religia – la noţiunea mai viguroasă, mai plastică, prin 
excelenţă romană, a legii. Legea de interes esenţial politic exprimă pentru ei, acum, 
religia de interes esenţial politic. În acest înţeles, religia este legea fundamentală a 
statului, raţiunea lui de existenţă, principil lui de autoritate în lume”130. Tale «translatio 
imperii» di natura mistica circonfonde i principi romeni, nella visione dell’autore, di un 
nimbo sacrale, facendone dei principi-monaci isapóstoloi, “cei întocmai apostolilor”131, 
dei sacerdoti che officiano le funzioni sacralizzate dello stato come una liturgia in onore 
della gloria di Cristo e della viva memoria di Roma. Nella dimensione mistica in cui 
Botta tesse la propria interpretazione simbolica della storia e del destino romeno, eventi 
e fatti del passato, perfettamente spiegabili grazie al concorso di circostanze storiche 
note, assumono le dimensioni di fenomeni, riverberando imperscrutabili risonanze 
spirituali, e il romeno diventa una lingua divina: “Aproape simultan cu această 
reintegrare mistică a Domnilor în patrimoniul romanităţii, se petrece un fenomen al 
cărui sens prodigios n-a fost descifrat până acum: limba românească ia locul slavonei  
în textele sacre, în cărţile de ritual şi – ceea ce este unic pentru o limbă modernă – în 
celebrarea oficiului divin […]; ea este o limbă liturgică, înţeleasă în ceruri”132. 

Più di qualsiasi altro intellettuale della sua generazione, Botta ha ceduto in 
maniera generosa alla «tentazione dacica» – così come la caratterizza il più volte citato 
Vulcănescu – di essere ciò che si è, rappresentando uno specchio fedele delle istanze che 
agitavano la via politica e intellettuale dell’epoca. L’«imperialismo» mistico di Botta 
non è che una sublimazione intellettuale dell’imperialismo nazionalista – in senso 
deteriore – profetizzato da N. Ionescu, e nella sua difesa della romenità si intravedono le 
lotte di sempre tra le due ideologie dominanti del primo Novecento romeno, 
conservatorismo e liberalismo, in cui si profila l’avanzare della futura ideologia unica, il 
totalitarismo sovietico. Persino i generalmente tanto esecrati principi fanarioti vengono 
affiliati al sogno imperiale: la millenaria esistenza mistica dei romeni, basata sulle 
tradizioni romane e l’ideale di uno stato ecumenico ortodosso, crollerà solo sotto 
l’assalto della retorica razionalista della Rivoluzione francese, del nazionalismo laico e 
del liberalismo, “prin adoptarea unor triste simulacre din Apus”133. 

Botta è capace di intuire – con tutta la dose di soggettività, di invenzione e, in 
una certa misura, di strumentalizzazione che ciò implica – le connessioni e i legami 

                                                 
129 Botta, Legea…, cit., p. 255. 
130 Ibid., p. 258. 
131 Ibid., p. 256. 
132 Ibid., p. 260. 
133 Ibid., p. 262. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 76

sotterranei che uniscono i sensi sotto le apparenze, integrandoli in una visione organica 
dal fascino esoterico. Il fenomeno tracico, rappresentando la matrice originaria della 
spiritualità romena, si configura non solo come «fenomeno originario» di natura 
«offensiva», destinato a promuovere i valori della romenità sul piano universale, ma 
anche e soprattutto di natura «difensiva». L’estremo conservatorismo dello spirito 
tracico, argomentato da Botta (sempre tenendo presente la soggettività assoluta della 
visione autoriale) in modo geniale, diventa la causa e il fondamento di ogni refrattarietà 
dello spirito romeno alle innovazioni provenienti dall’esterno, nello stesso modo in cui 
Mircea Vulcănescu affermava che “noi suntem daci, mai mult prin inerţiile noastre 
sufleteşti, decât prin ispitele noastre”134.  

È in Libertatea românească che Botta espone la sua concezione peculiare del 
tracismo come «conservatorismo». La sete di libertà e di indipendenza dei traco-daci 
deriverebbero dal “selvaggio idealismo” insito nel modello di vita pastorale e montano 
autoctono135, che apprezza al di sopra di ogni cosa la libertà individuale; la “dare” che il 
romeno tributa allo stato è il prezzo dovuto affinché questo non si immischi in tale 
libertà: “Românul fereşte, în acest chip, de orice atingere din afară, cercul prodigios al 
singurătăţii sale”136. Mentre la libertà occidentale si basa sulla logica del do ut des, 
implicando un rapporto continuo tra stato e cittadino, nello spazio romeno la libertà – 
basata per Botta sull’individualismo tracico – è rappresentata nella minima ingerenza da 
parte del primo corrisposta dal massimo disinteresse da parte del secondo: “Această 
vocaţie pentru libertatea de a fi singur – revers al setei de contemplaţie, al simţului 
frumuseţii supreme, al idealismul acestui popor – este ceea ce a determinat caracterul 
profund conservator al istoriei româneşti”137. 

L’opposizione è netta – e per certi versi aggressiva – rispetto tanto al modello 
capitalista occidentale euro-americano quanto al comunismo sovietico orientale, in 
nome di uno statu quo specifico e inalterabile. Mentre il rex Daciae Horia – col cui 
sacrificio Botta considera che si coroni la serie della ribellioni medievali transilvane, 
eredi ideali delle rivolte dei romeni sud-danubiani contro l’ingerenza bizantina138 – è un 
vero “emul al vechiului Decebal, un om înfiorat de energia cerului dacic”139, il gesto di 
Tudor Vladimirescu, la cui rivolta è la prima della Romania moderna, è considerato 
estraneo all’universo dei valori realmente autoctoni, “fără vocaţia românească a 
libertăţii”140. Il peccato di Tudor, figlio degli ideali della Rivoluzione francese, è stato 
quello di essersi dimostrato ostile all’aristocrazia autoctona romena e di aver aperto le 
porte al liberalismo, così come quello di Gh. Lazăr e di August Treboniu Laurian è stato 

                                                 
134 Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 138. 
135 Botta, Libertatea…, cit., p. 263. L’elogio dell’ambiente montano di questo periodo, che si segnala 

per interessanti analogie con il suflet de munte la cui resurrezione fu auspicata anche da Vulcănescu, 
rappresenta uno sviluppo della «mistica dionisiaca» del periodo precedente: “Acolo unde se cuceresc 
depărtările, unde piatra e tristă, pământul dureros, acolo s-a putu ivi o morală a tenacităţii, un ideal al 
celor tari. Şi tot acolo, pe când la picioarele sale se întindea, ca un covor, pământul, omul simţi o sete 
neistovită de putere. […] Contactul cu munţii are o valoare mistică” (Dan Botta, Spiritul munţilor, 1936, in 
id., Limite…,  cit., p. 225-228: p. 227). 

136 Botta, Libertatea…, cit., p. 264. 
137 Ibidem, p. 264. 
138 Ibid., p. 266. 
139 Ibid. 
140 Ibid., p. 264. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 77

quello di aver comunicato alla Valacchia “impulsul revoluţionar al Transilvaniei, dar 
fără geniul revoluţionar al ei”141: qui infatti l’impulso rivoluzionario romeno, tradita 
l’eredità della «libertà reazionaria» tracica, si concretizza nelle celeberrime “forme senza 
contenuto” nate dalla “patima dezlănţuită pentru toate simulacrele liberalismului 
apusean” del cattolico I.C. Brătianu e di A.C. Rosetti142. 

Inutile riprendere qui la discussione intorno alla polemica tra liberali e 
conservatori143; estremamente significativa è invece un’osservazione che Botta fa in 
margine al carattere della nobile reticenza moldava nei confronti della trivialità e del 
disprezzo delle secolari tradizioni autoctone da parte del liberalismo valacco – “Marii 
cărturarii ai Moldovei: Asachi – cel dintâi şi unul din cei mai mari –, Kogălniceanu, 
Russo, Alecsandri, Eminescu, Hasdeu constituie o şcoală de cugetare politică, pe linia 
tradiţiilor aristocratice şi cavalereşti care au format, în istorie, aerul specific al 
Moldovei”144 – poiché la quasi totalità di questi illustri intellettuali moldavi (fa 
eccezione Alecsandri) ha dato il proprio contributo alla nascita, alla consolidazione, allo 
sviluppo e all’affermazione del dacismo. La coincidenza tra la filiazione del 
conservatorismo moldavo data da Botta e la «genealogia» dell’affermazione – in varia 
misura – dei daci nella coscienza culturale romena esemplifica concretamente come 
l’adesione all’idea dacica coincida con la direzione culturale e politica impegnata nel 
mettere in evidenza l’esistenza della specificità romena nel panorama europeo, dal 
liberalismo pasciottista moderato di Kogălniceanu al messianismo visionario di Russo 
fino al conservatorismo più radicale di Eminescu e al romenismo di Hasdeu. 

Tale specificità romena appare evidente, per Botta, anche nel carattere 
particolare dell’idelogica politica e statale romena dei gloriosi secoli medievali. Siccome 
il latino dŏmĭnum ha assunto nel romeno domn una connotazione religiosa, indicando il 
‘signore secolare’, il romeno adotta per il ‘signore temporale’ il termine stăpân145; 
quanto il primo termine, in seguito ad una normale evoluzione, si laicizza, il valore 
originario si conserva intatto nel vocativo Doamne, impiegato tanto per la persona 
divina quanto per il principe: l’idea romena della personalità divina del Principe, come 
dell’Imperatore in altri tempi, deriva, per Botta, dalla concezione che questi esprima 
“făptura divină a statului”; Stefano il Grande – come i daci di Lupii de aramă, 1929 di 
Adrian Maniu – è “Înfiorat de conştiinţa limitelor sacre ale statului”. Il Principe è 
“incarnaţia Romei, a lucrului roman”146, laddove i re occidentali di ascendenza 
barbarica «possiedono» lo stato. 

Il modello romeno si oppone ancora una volta a quello occidentale: rispetto al 
principio ereditario, proprio del feudalesimo che illustra l’idea regale della proprietà 
dello stato, il principio elettivo romeno esprime meglio il significato di «prescelto» 
attribuito al Principe. La concezione mistica della regalità romena appare ancora più 
evidente in Basarabi: sensul unor mari tradiţii, continuazione ideale dello studio 
precedente; se in Instituţiile Romei l’idea romana – più disponibile nella visione 

                                                 
141 Ibid., p. 267. 
142 Ibid., p. 268. 
143 Per questo, v. ad es. Teoria formelor fără fond, antologie, prefaţă, note de Mihai Ungheanu,  Galaţi, 

Porto-Franco, 1996. 
144 Botta, Libertatea…, cit., p. 269. 
145 Botta, Instituţiile…, cit., p. 273-274. 
146 Ibidem, p. 274. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 78

dell’autore ad illustrare una concezione imperiale di tipo sacrale, romano-bizantina – 
acquistava vigore in detrimento di quella tracica, in questo studio spira prepotentemente 
“Sufletul mistic al Thraciei”, il quale “palpită în formele de stat ale Romei lui 
Constantin cel Mare. Ele sunt – în continuă evoluţie – produsul unui impuls care 
plecase de la Romul, dar sufletul care le animă, în imperiul devenit creştin, e sufletul 
thracului mistic. / Instituţional roman, titulară a marilor tradiţii romane, domnia 
românească manifestă, într-o formă personală, sufletul ei autohton”147. 

La successione al trono dei principi romeni implica l’intervento di un “principiu 
de filiaţiune mistică, de religioasă descendenţă în spirit […], derivat din tradiţiile 
Thraciei”148, che prevale sulla semplice linea di sangue. Per Botta il nome della famiglia 
principesca dei Basarab deriva da quello della tribù tracica sud-danubiana dei bessi 
(ipotesi precedente, respinta da Hasdeu ma accettata da Onciul – dal toponimo 
Bessapara), considerata la «casta sacerdotale» dei daci, “acei preoţi-oşteni, domnitori de 
popoare”, nello stesso tempo ministri del culto di Dioniso e detentori del potere 
politico149. L’autore dimostra, con i mezzi della sua specifica visione mistico-esoterica 
della storia, che la famiglia tracica dei Basarab si trova all’origine di ogni principato 
romeno: essi “sunt aceia cari au transmis acestor domnii caracterul unei descendenţe 
mistice”150. 

L’ordinamento statale medievale, idea imperiale romana trasfigurata dalla luce 
mistica della Tracia e ulteriormente illuminata dal cristianesimo scitico (tracico)151, si 
propone come Forma suprema ed eterna152, in virtù della sua consustanzialità con la 
matrice originaria stessa della romenità153: “Încredinţând Romei thracice, Romei de 
Răsărit, misiunea imperială şi asumându-şi, ca împărat, funcţiunea de conservator al 
Legii creştine, Constantin cel Mare a stabilit, în Răsărit, în inima Thraciei sale 
străbune, fundamentele ortodoxiei, principiul de autoritate a lui Ioan [Evangelista]”154. 
 

3. Conclusioni  
 

Fin dai primi saggi dedicati allo specifico romeno, la metodologia con cui Botta 
approccia il problema è quella della visione mistica, della conoscenza empatica che 
implica una soggettività assunta e persino vagamente ostentata, la quale che si avvicina 
al metodo «intuitivo» adottato da M. Vulcănescu in Ispita dacică (1941). Di là della via 
imboccata nel tentativo di aggirare simile scoglio, era chiaro a qualsiasi pensatore lucido 
e intellettualmente onesto quanto e come lo sforzo teso alla ricostruzione del carattere 

                                                 
147 Botta, Basarabi…, cit., p. 291. 
148 Ibidem, p. 291. 
149 Ibid., p. 292. 
150 Ibid., p. 291. 
151 “Patrimoniul de misticitate thracică pe care-l reprezintă Basarabii, creştinismul i-a conferit un rost 

esenţial. / Poporul thracic, însetat de martiriu […] a fost ales a fi conservator al Legii, martor al tradiţiei 
creştine” (ibid., p. 296). 

152 “Majestatea acestei descendenţe şi patrimoniul ei încărcat de suprema tradiţie a ortodoxiei […] 
pun în umbră cele mai mari tradiţii ale lumii…” (ibid., p. 291). 

153 Botta ipotizza che «Basarab» possa rappresentare il titolo di questi “monarchi” naturali della 
romenità, “domni de arhaică tradiţie, exercitând o jurisdicţie naturală asupra românilor de pe meleagurile 
lor” (ibid., p. 294). 

154 Ibid., p. 297. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 79

dell’ethos dacico e al rinvenimento di possibili tracce di questo nella romenità si 
scontrasse inevitabilmente con alcuni ostacoli metodologici concreti, inerenti tanto alla 
complessità e all’opinabilità di qualsiasi operazione di «mappatura» dello «spirito 
romeno» – “asupra căreia, cu toata previziunea de caracterizare mioritică155, 
cercetătorii sunt departe de a fi căzut de acord asupra relaţiunii dintre ce este într-
adevăr şi ceea ce vor ei să fie acest suflet” – quanto alla definizione di quello dacico, 
poiché “dacă cele câteva documente, printre care izvoare contemporane sau târzii, 
caracterizează câteva manifestări ale ethosului dacic, pentru gradul de 
reprezentativitate ale acestor informaţiuni, precum şi pentru punerea lor de acord, 
suntem reduşi la simple conjecturi”156. 

All’evidente carenza di «oggettività» nella definizione dei due termini 
(«romenità» e «dacità») che studi come quelli di Vulcănescu o Botta si propongono di 
mettere in relazione, si sopperisce – in consonanza con l’esasperata esaltazione di tale 
fattore da parte di molti esponenti della «giovane generazione» del tempo – mediante un 
esibito ricorso alla «soggettività». Laddove, partendo dal presupposto che è possibile 
interpretare il passato tramite ciò che di esso è vivo nel presente e che i documenti 
(storici, letterari e archeologici) non sono nulla se non nella misura in cui trasmettono 
significati metafisici, M. Vulcănescu (assumendo coscientemente ed esplicitando il 
meccanismo di proiezione su cui si fondano tutte le visioni compensative di un qualsiasi 
«passato nazionale») afferma che “despre ce suntem şi despre ce au fost cei dinaintea 
noastră nu putem şti nimic decât în măsura în care le putem atribui din noi [s.n. – R.M.] 
un înţeles care să le unifice [tali significati]”157, D. Botta testimonia la vanità di una 
lettura altrettanto ostentatamente ed esplicitamente personale, paragonabile alla lettura 
della realtà propria del fenomeno artistico:  

 
“Mi-a plăcut să caut în poezia populară chipul nostalgic al Thraciei. 
Atent la propriile mele imbolduri, am fost uşor indus să uit uneori, să exagerez altădată. 
Studiul meu este ca un desen, tributar mâinii fascinate de ideea pe care mi-o 

propun, ca şi de voluptatea contactului cu o materie lină: viers sau velin sau mătase 
Ca într-un desen, am pronunţat aici anumite trăsături, am reliefat anumite planuri, 

am proiectat pe nu ştiu ce zonă, o lumină mai intensă. Uneori am făcut să stăruie şi o 
umbră peste lucruri...158.” 

 
Date le premesse, non è strano che nei testi di Botta sia relativamente facilmente 

individuare tutta una serie di temi e di dibattiti pesantemente influenzati dalle 
problematiche che permeano l’ultimo decennio del periodo interbellico, caratterizzato 
dalla crescente tensione del clima politico, dall’ascensione degli estremismi ideologici e 
politici, dall’esaltazione della romenità nel suo dato ritenuto più autentico, puro e 
ancestrale, ossia il dacico disprezzo della morte in nome del più alto ideale rappresentato 
dalla «patria» (nel significato più letterale del termine, legato indissolubilmente ad 

                                                 
155 Il riferimento è evidentemente al celeberrimo saggio di Blaga dedicato a Spaţiul mioritic, 1936. 
156 Vulcănescu, Ispita…, cit., p. 131. 
157 Ibidem, p. 130. 
158 Botta, Unduire…, cit., p. 35. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 80

un’idea di continuità naturale di carattere storico e biologico-spirituale ad un tempo)159, 
dall’antioccidentalismo e dall’antieuropeismo della linea N. Crainic-Nae Ionescu, da 
un’atmosfera diffusa di incertezza e di profondo scetticismo rispetto alle capacità del 
modello socio-politico europeo di potersi adattare in modo positivo a quella immagine 
del neam romeno che si viene imponendo da più parti.  

Il modo di intendere la libertà individuale e collettiva, la religione, la morte, la 
bellezza, il rapporto tra stato e singolo (che per Botta non è «cittadino», membro di una 
civitas), il ruolo e la natura del principe ecc., tutto si inserisce per Botta nel quadro 
coerente di una dimensione specifica romena, di matrice tracica. La visione «imperiale» 
di Botta, ironizzata da Blaga160, si presta perfettamente ad esemplificare il meccanismo 
di azione delle ispite vulcăneschiane: l’esaltazione non della spiritualità pura e semplice, 
come nel primo periodo, ma anche delle forme storiche che da essa sono nate e in essa si 
sono per secoli perpetuate in terra romena, risponde a quella che Vulcănescu definisce 
“lipsă de actualitate”, al disagio dal confronto con un dimensione – quella europea e 
mondiale – che esula e trascende il localismo romeno e i suoi valori. Il tracismo di 
Botta, in particolare quello della fase «imperiale», rappresenta la reazione a tale disagio, 
il tentativo di promuovere i valori specifici della romenità e di dare loro un fondamento 
spirituale e storico in grado di affermarsi in maniera competitiva nel panorama europeo. 
I risultati dei tentativi intrapresi in tale direzione li ha sanciti la storia. 

La visione di Dan Botta sul percorso storico dei romeni (sul senso di tale 
percorso) e sulla sostanza della romenità appare nutrita dei temi «scottanti» che 
attiravano l’attenzione dell’autoctonismo nazionalista dell’epoca (antichità, continuità, 
marzialità, sacrificio-morte, purezza, difesa della propria identità ecc.), le risposte ai 
quali si inseriscono nel quadro organico e complesso ritratto dello sguardo totalizzante 
dell’autore, che, pervaso da un misticismo prerazionale più che irrazionale, e da un 
«esoterismo» sui generis, aspira incessantemente all’Unità e all’Armonia. I richiami alla 
tradizione cristiana (frequenti soprattutto nei saggi nell’ultimo periodo) rappresentano in 
fondo un tentativo di adattamento, ad una tradizione profondamente radicata nella 
coscienza di sé della romenità, di un humus spirituale personale di impianto 
«neopagano», di un misticismo di tipo neoclassico che vede tutto attraverso il filtro del 
proprio personale idealismo traco-platonico. La Tracia bottiana si presenta, al pari di 
ogni «patria atavica» costruita o immaginata, come una fuga da un sé collettivo 
scomodo, un fertile terreno le cui coordinate spirituali vengono modellate ad hoc sulla 
base di alcuni dati concreti – più o meno forzati o deformati dalla ricostruzione – allo 
scopo di acclimatarvi i semi di ciò che si vorrebbe fosse il presente, costruendo e in tale 
                                                 

159 Per cui v. ad es, Dan Botta, Pentru cultul morţii, «Sfarmă-Piatră», II (1936), 27 (28 mai), in Florian 
et alii, Idea..., cit., pp. 230-231. 

160 L. Blaga, Hazul ţărănesc al imperialului Dan Botta”, «Timpul», V (1941), 26 (in id., 
Ceasornicul…, cit., p. 262-268), in cui Blaga commenta l’articolo di D. Botta Misiunea romană, uscito sul 
primo numero di Dacia, in cui l’autore si arrogava in una nota l’origine di quella che sarebbe poi stata 
conosciuta “sub numele bizar de teoria mioritică” (Botta, Misiunea…, cit., p. 245). Blaga critica il tracismo 
bombastico di Botta, dimostrando l’anteriorità della propria teoria, la quale – osserva giustamente Blaga – 
si esprime in idee articolate (Blaga, Hazul…, cit., p. 264) mentre Botta si limita, nelle sue stesse parole a 
“viziunea mistică a frumuseţii româneşti” (Botta, ibidem; Blaga, ibidem). 

Della lunga querelle che oppose i due autori, Botta pubblicò la propria suite di articoli in Cazul Blaga, 
Bucovina, Bucureşti, 1941 (ora in Dan Botta, Unduire şi moarte, cu un Fragment pentru Dan Botta de 
Mircea Eliade, ediţie îngrijită de Gheorghe Hrimiuc-Toporaş, Iaşi, Institutul European, 1995).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 81

modo legittimando una tradizione che si crede «giusta», «naturalmente», «organicamente» 
e «specificamente» romena.  

Il «tracismo» bottiano è in fondo una continua ricerca di qualcosa, una tensione 
che non si lascia soddisfare dai risultati della ricerca storica, filosofica, estetica ecc., 
aspirando ad un livello di sintesi superiore che unifichi e conferisca senso, spessore e 
finalità all’unità che si nasconde sotto la multiforme apparenza degli eventi. Secondo 
quanto osserva M. Eliade, cui Botta dedicò tra l’altro il più volte citato Unduire şi moarte, 

 
“[p]entru Dan Botta, lumea devenea reală când începea să-şi reveleze structurile ei 

profunde, adică atunci când ochiul minţii începea să desprindă, înapoia aparenţelor, 
imaginile eterne, figurile mitice. […] Cosmosul întreg îşi dezvăluia atunci înţelesurile 
lui adânci. Nu era vorba de o simplă cunoaştere a fenomenelor cosmice – căci noaptea, 
vântul, luna erau doar cifrul unor mituri şi drame străvechi, care făceau deja parte din 
istoria spirituală a omului161.” 

 
Nei suoi saggi, Botta «decifra» tali sensi in una prospettiva, come si è visto, 

soggettiva e profondamente personale. Egli non mira in fondo semplicemente a mettere 
in evidenza delle realtà nascoste bensì a dare un senso al mondo stabilendo dei legami 
eventuali, delle analogie virtualmente possibili, mira a creare, influenzare e indirizzare 
la realtà e le coscienze dei contemporanei additando loro un plausibile modo di essere. 
L’autore non narra la storia della Tracia, di Bisanzio o della romenità medievale, bensì 
quella della sua stessa contemporaneità. I dilemmi che tocca, in particolare il rapporto 
con l’Europa e la tradizione sociale, politica e spirituale occidentale, proiettata in un 
passato greco-latino prima e traco-bizantino poi, sono lo specchio di una dialettica 
contemporanea, di tutta una serie di quesiti e di interrogativi che agitano la società 
romena del tempo, presa in una difficile transizione verso la modernità socio-politica del 
modello europeo occidentale, resa complessa dalla forte spinta alla conservazione della 
«tradizione», di una propria autenticità, di una propria e specifica identità. 

Anzi, in questi studi (verrebbe da dire) «metastorici», evocativi e ammalianti, 
ricchi di misticismo e di simboli, dal linguaggio denso e immaginoso, Dan Botta 
resuscita una vera e propria «storia segreta» dei romeni che, senza indulgere ancora 
completamente alle assurdità fantastoriche di Dacia preistorică e simili, ne evoca 
tuttavia le bizzarre alchimie mitologiche e – soprattutto – linguistiche, la visione 
«ecumenica» ecc. Botta coglie nel divenire storico della romenità le essenze che più si 
confanno alla sua visione del mondo e della Weltanschauung che egli considera 
specifica del popolo romeno, procedendo per successive distillazioni e astrazioni del 
dato storico, archelogico, linguistico, sociale, folclorico ecc. sino al rinvenimento del 
glifo luminoso, della cifra, della chiave che rivela le sostanze e le idee eterne che 
soggiacciono agli eventi e alle cose del mondo fenomenico. Botta progettava di esporre 
tale visione in maniera sistematica in uno studio, mai realizzato, noto anche a Mircea 
Vulcănescu e intitolato Gesta Dei per Vallachos162, dove lo scrittore si proponeva di 
mettere in luce il sostrato mistico della storia romena da Ioniţa Caloian a Hitler. 

                                                 
161 M. Eliade, apud Eugen Schileru, Dan Botta, fragment inedit de monografie, in Botta, Scrieri, IV, 

cit., p. 403-427: p. 406-407. 
162 V. il progetto in Botta, Limite…, cit., p. 355-356. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Roberto MERLO 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 82

La visione di Botta appare nei saggi di Dacia pesantemente marcata da un 
misticismo che presenta curiose analogie con l’esoterismo, che avvicinano la 
“conoscenza mistica” di Botta al modo di interpretazione simbolica proprio 
dell’esoterismo – ad esempio – di Vasile Lovinescu, con cui l’autore era in contatto: le 
relazioni simboliche, il ricorso al mistero iniziatico, le strane coincidenze di destini 
appartenenti a personaggi lontani nel tempo e nello spazio (Rhesos di Omero e Oprişan 
delle ballate romena, Alessandro Magno e il primate d’Ungheria Nicolaus Olahus, i 
Corvini, Petru Movilă o Dimitrie Cantemir, ecc.) e soprattutto le associazioni 
etimologiche azzardate, fantasiose (non mancano neppure i riferimenti ai pelasgi, 
presenti già in Europa în spirit163), che giocano sull’assonanza, sulla suggestione, sulle 
connessioni ideali.  

Ci situiamo, con Botta, nel campo di una disamina eminentemente personale, di 
una lettura intima e individuale dei dati storici, folclorici, letterari ecc., che pecca di 
immodestia solo laddove tenda, tradendo le feconde premesse iniziali, ad arrogarsi 
pretese scientifiche, a generalizzazioni con ambizioni di oggettività trattatistica. Questa 
è una delle differenze sostanziali che separano le speculazioni bottiane, che vorremmo 
situare adeguatamente nel campo della letteratura e della storia delle idee piuttosto che 
in quello contiguo della critica letteraria o, ancor meno, del saggio storico, da fenomeni 
apparentemente analoghi ma che ricadono invece totalmente nel campo della 
“tracomania”, del romanzo involontariamente fantastico164 o persino del “tratat 
fantasmatic”165. Ad avvicinare l’«ermetismo» e l’«alterità» della sua opera a tali 
realizzazioni contribuiranno slanci tardivi, corroborati dal misticismo costituzionale del 
suo tracismo, che si segnalano già nell’«esoterismo» serpeggiante nei saggi di Dacia e 
che toccheranno il culmine con il monumentale dizionario etimologico greco-bizantino-
traco-latino di Roma-Threicia (elaborata a partire dal 1944 ma pubblicato postumo)166. 
La linguistica «medievale» di tale volume appare quasi come lo sbocco naturale del 
cammino mistico-esoterico intrapreso da Botta negli ultimi anni della sua attività 
pubblica, il risultato naturale del connubio tra la continua e tesa ricerca di altri 
significati, altre logiche, altre armonie, altri sensi nascosti – che è una delle 
caratteristiche salienti della saggistica bottiana – e la passione di Botta per la parola, 
espressa ad esempio in Virtutea cuvântului167 e rilevata da Mircea Eliade fin dal 1932168, 
                                                 

163 Botta, Limite…, cit., p. 132-134. 
164 Riprendo qui un’efficace caratterizzazione pârvaniana (Pârvan, Getica, cit., p. 7) della giustamente 

ridicolizzata opera di Nicolae Densuşianu (1846-1911), Dacia preistorică, Bucureşti, Institutul de Arte 
Grafice «Carol Göbl», 1913. Il frondoso tomo di Densuşianu, per altro dimostratosi in altre circostanze 
storico di valore, compare postumo, si propone chiaramente come la prima sintesi attinente al territorio 
antico della Dacia che illustra non solo una continuità millenaria nel passato ma anche le premesse di un 
conseguente futuro; vi si rispecchiano tutte le aspirazioni, i sospetti e i complessi dell’autore, che sono 
anche quelli della sua epoca, di un uomo di cultura che di fronte alle incertezze e alle frustrazioni del 
presente si rifugia in un mondo costruito ad hoc per glorificare un passato fantastico inventato per coprire le 
mancanze del presente. Questo testo, assolutamente improponibile dal punto di vista scientifico, ha 
risvegliato in anni recenti un nuovo inquietante interesse che ha portato alla comparsa di diverse edizioni, 
ad es. Nicolae Densuşianu, Dacia preistorică, text stabilit de Victorela Neagoe, studiu introductiv şi note de 
Manole Neagoe, Mentor, Bucureşti, 2000. 

165 Eugen Ciurtin, Dacia tot mai preistorică, «Observator cultural», III (2002), 111 (9 aprilie-15 aprilie). 
166 Dan Botta, Roma-Threicia. O încercare de etimologie a limbii române, ediţie îngrijită de Dolores 

Botta, Bucureşti, Crater, 1999. 
167 In origine Puterea cuvântului (1934); ibidem, p. 59-62. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Spirito europeo e tradizione autoctona nella saggistica di Dan Botta  
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 83

con la visione misticheggiante del tradizionalismo e dell’autoctonismo più intransigenti, 
connubio che si traduce in una definitiva adesione dell’autore (complice anche 
l’ostracizzazione da parte del regime popolare, che lo relega al ruolo di traduttore) a 
quel peculiare filone di indagini paraetimologiche e che, private della «copertura» 
saggistica, avvicinano irrimediabilmente Roma-Threicia alla linea del traco-dacismo 
deteriore alla N. Densuşianu o al tradizionalismo esoterico del già citato Vasile Lovinescu. 

I tragitti ideali che si è fin qui venuti tracciando nella saggistica di Dan Botta, la 
trasformazione e il cambiamento dei punti focali nella percezione delle dinamiche 
storico-culturali europee, per cui partendo da una prospettiva (evidentemente, sui 
generis) di «integrazione» di un dato spirituale considerato specificamente romeno nel 
più ampio contesto europeo l’autore si rinchiude progressivamente in una visione 
fortemente connotata in senso tradizionalista sempre più estranea al pensiero di una 
possibile contiguità o persino di un eventuale compromesso tra l’Europa liberale 
moderna e un’immaginaria «Tracia eterna» conservatrice, sono indicativi del percorso 
umano, intellettuale e politico non solo dell’autore ma, per quanto traspare in essi della 
temperie culturale del tempo, anche del cammino di una generazione e del progressivo 
orientamento verso forme estreme di pensiero e di azione, nato della profonda 
insoddisfazione per le risposte fornite dall’establishment a domande con cui ancora oggi 
– sebbene in un contesto assai diverso diversamente – la cultura romena si trova a dover 
fare i conti. 
 

From the Mediterranean to Thrace European Spirit  
and Autochtonous Tradition in the Essays of Dan Botta 

 

The essay tries to put into light the dynamics which characterize the essayistic approach 
of Dan Botta (1907 – 1958) to the problematical theme on the subject of the relationship between 
“European model” and “Romanian tradition” (with a particular regard, in this case, to the 
Thracian myth), which constitutes itself as a true leitmotiv, own to the Romanian cultural debate 
between the two World Wars and which extended itself on a range as wide as from philosophy to 
literature, from politology to the folklore studies, from engaged journalism to theology. By 
means of individuating the origins of some of Botta’s positions in some of the cultural and 
political instances of the time or by simply revealing the substantial affinities these present as a 
consequence to the adhesion to a certain Zeitgeist, the author intends to set straight some of the 
steps of the individual intellectual and human path of Dan Botta, taking the occasion to make 
some remarks of general interest upon the relationship between the development of the “myth of 
the Thraco-Dacian origins” a nd the ascent of the right wing extremism in the late period of the 
turbid and restless political and cultural between-wars Romania. 

 
 

Università degli Studi di Torino 
Italia 

                                                                                                                                    
168 “Gli piaceva andare in cerca delle etimologie, lo appassionava la storia delle parole, e quando 

scopriva delle parole rare, degli aggettivi dimenticati, delle espressioni arcaiche, li ripeteva emozionato, 
pronunciandoli lentamente, con diverse intonazioni, mormorando di quando in quando: «Che bello! Che 
bello!»” (Eliade, Memorie, cit., p. 235). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:16:00 UTC)
BDD-A783 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

