
Philologica Jassyensia, An II, Nr. 1, 2006, p. 171-180 

 
 
 

Les  identités  frontalières : les  « parentes  pauvres »   
ou  les  « riches  héritières »  de  la  tribu ? 

 
Monica SPIRIDON 

 
L’Europe des frontières 
Depuis quelques décennies, l’intérêt aigu des études culturelles pour la 

phénoménologie spatiale l’emporte significativement sur l’intérêt traditionnel de la 
recherche pour le temps et pour sa relevance instrumentale. Plus d’un théoricien 
s’empresse de voir dans la cartographie symbolique un des champs privilégiés de bataille 
des identités sociales, culturelles, raciales, nationales etc. (Castoriadis 1975, Harvey 1990). 

Cet intérêt pour la construction des lieux significatifs pour l’homme remplace 
les fausses certitudes de l’existence d’un esprit des lieux (genius loci) – doxa longtemps 
partagée par les géographes. Il faut y ajouter qu’aujourd’hui les rhétoriques identitaires 
spatiales sont également omniprésentes au sein du champ publicitaire et dans le domaine 
des politiques territoriales.  

Une telle orientation s’approprie un objet d’étude que, faute de mieux, l’on pourrait 
appeler la territorialité culturelle – plus précisément un espace dont la perception est filtrée 
par des normes et des conventions culturelles actives dans diverses communautés. 

Cette véritable volte-face va de pair avec une effervescence terminologique qui 
se traduit dans le colportage intensif des notions comme : lieu, emplacement, paysage, 
milieu, région, topographie, limite, frontière ou confins. 

Les études culturelles contemporaines s’approprient également la notion de 
topophilie, qui avait été lancée par Gaston Bachelard, pour insister sur le vécu de 
l’espace et sur les rapports de l’individu aux lieux. Pour Bachelard, les individus 
établissent des relations signifiantes avec les lieux. D’après lui, il peut s’y agir de saisir 
les modalités selon lesquelles les êtres humains construisent leurs rapports aux lieux, 
que ceci soient symboliques ou constitutifs de l’identité (Bachelard 1957). 

Dans son acception la plus récente, la notion de topophilie renvoie à un sens bien 
plus large, capable d’englober non seulement les perceptions et les valeurs des individus 
mais surtout celle des communautés les plus diverses socialement et culturellement. 

C’est aussi le cas de la communauté culturelle et spatiale appelée Europe, dont 
les membres assument l’européisme comme une des marques notables de leur identité. 

Malheureusement, dès qu’on se place dans la perspective de l’européen moyen, 
on se rend vite compte que, pour le sens commun, le concept d’européisme représente 
plutôt un état géographique de fait, un acquis auto-explicatif, non-problématique, alors 
qu’en réalité, il dissimule des guets-apens propres à toute représentation des identités 
culturelles : des repères plutôt ambigus et des options alternatives sinon belligérantes. 

C’est justement pourquoi les théoriciens ont mis du temps à admettre que 
« l’Europe » est aussi une construction intellectuelle : un territoire conçu, dont 
certaines régions cartographiques sont éliminées (Hobsbawn 1997). Cette opération 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)
BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Monica SPIRIDON 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 172 

implique tout d’abord des délimitations tranchantes et la projection des frontières, des 
limites, des fins et des confins. 

Les sociologues modernes insistent sur le fait que la frontière n’est pas un fait 
spatial aux conséquences sociologiques, mais par contre, un fait social qui prend forme 
dans l’espace. 

Si l’on fait crédit à Georg Simmel, les frontières sont le résultat d’un processus 
psychique de délimitation ayant comme résultat des territoires, des « régions » ou des 
« pays » – des espaces culturels représentatifs pour un certain groupe social, qui ne se 
superposent pas nécessairement sur les limites politiques et territoriales acceptées. 
Simmel met l’accent sur le rôle actif des collectivités dans la formation des limites et des 
frontières. Il élargit considérablement le champ sémantique de la notion de frontière à 
tout processus de délimitation, ce qui invite à réfléchir sur les usages de la frontière dans 
les pratiques sociales et culturelles (Simmel 1992 : 697). Si l’on accepte la définition 
proposée par les dictionnaires les plus récents, « les frontières sont des structures spatiales 
élémentaires, à fonction de discontinuité géopolitique et de marquage, de repère, sur les trois 
registres du réel, du symbolique et de l’imaginaire » (Lévy et Lassault 2003 : 384). 

Le symbolique renvoie à l’appartenance à une communauté inscrite dans un 
territoire qui est le sien : il a trait à l’identité. Des anthropologues, tel Levi-Strauss, ont 
insisté sur le rôle fondateur du symbolique, qui institue des identités collectives et 
individuelles, ce qui passe par une délimitation.  

Pour ce qui est de l’imaginaire, lui il connote d’habitude la relation à l’Autre, donc 
le rapport à Soi-même, à sa propre histoire et à ses mythes fondateurs ou destructeurs.  

Il s’en ensuit que « poser une frontière » signifie poser un regard collectif, dont 
les implications engagent des modes d’être par rapport à l’autre. S’agit-il d’élargir ou 
d’enfermer, de changer ou d’exclure, les frontières mettent toujours en œuvre de 
puissantes marques d’identité qui déterminent des rapports culturels « de recherche» 
inaugurée par l’école française des Annales qui avait insisté sur l’équation 
significative frontière/identité. Lucien Febvre avait analysé l’évolution sémantique du 
mot frontière, comme signe d’une mutation de la réalité historique avec la formation 
de l’état-nation (Febvre 1962). 

Le couple frontière/identité est aussi présent dans les réflexions de Fernand 
Braudel sur L’identité de la France. Pour Braudel, la frontière est le lieu privilégié 
d’articulation des plans autonomes mais interdépendants: d’un coté, les confins réels, 
géopolitiques, de l’autre, leurs projections intellectuelles (idéologiques et 
symboliques) (Braudel 1986). 

Il ne faut quand même pas oublier que penser la frontière sur le mode identitaire 
implique aussi des risques considérables. Ceci peut amener les mentalités et surtout les 
pratiques de projection culturelle, telles que la littérature et les arts, à ontologiser les 
délimitations frontalières. 

Ces quelques remarques préliminaires s’avèrent aussi valables pour la 
délimitation spatiale de l’Europe ainsi que pour la perception de « l’identité 
européenne ». Ceci d’autant plus que l’idée même d’identité culturelle européenne 
renvoie implacablement à de découpages et à des délimitations : géopolitiques, 
idéologiques ou symboliques et à des frontières instables, tracées de manières parfois 
paradoxales et génératrices de confusion. 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)
BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Les identités frontalières: les «parentes pauvres» ou les «riches héritières» de la tribu? 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 173 

L’Europe de l’Ouest versus l’Europe de l’Est ou du Sud-est, le centre européen 
vers les périphéries européennes, Mittel Europa (l’Europe Médiane), les Balkans, ne 
sont que quelques-unes des nombreuses zones frontalières au-delà desquelles on peut 
entrevoir des alternatives idéologiques, culturelles, morales, économiques ou esthétiques. 

Afin de rendre intelligible et interprétable cette pluralité de plans parfois 
paradoxale, on a constamment essayé de classifier les frontières d’une manière plus ou 
moins serrée. Pour prendre juste un exemple, le Vice-roi des Indes (lord Curzon) avait 
distingué entre les frontières de séparation et les frontières de contact (ou de rencontre), 
une opposition validée plus tard par la géographie culturelle moderne. La géographie 
culturelle allemande contemporaine reprend elle aussi à peu près la même distinction 
entre les Trennungsgrenzen (des frontières divergentes) et les Zusammenwachsgrenze 
(des frontières convergentes) (Power 1999 : 2). 

Cette perspective s’est aussi avérée révélatrice pour mes propos suivants sur les 
frontières Européennes internes et sur les identités circonscrites par celles-ci. 

Les frontières de séparation 
La manière exclusiviste de représenter l’Europe à l’aide des catégories polaires 

est le produit d’une persistante option intellectuelle réductionniste, active encore de nos 
jours. Le résultat palpable en est la délimitation entre, d’une part, le centre européen 
occidental, paradigmatique, et, de l’autre part, des régions périphériques – les confins 
de l’est et du sud-est, en retard sur tous les plans et culturellement imitatives. Par 
l’entremise d’une métaphore politique – « le rideau de fer » – et de son équivalent 
architectural – « le mur de Berlin » –, vers la moitie du vingtième siècle celle-ci fut 
entièrement mise en pratique.  

Il faut y ajouter que ce type de frontière a été tacitement accepté par les 
deux branches de la famille européenne séparées par elle. Au fil du temps, des 
deux côtes de cette frontière européenne, la perception de Soi-même et de 
l’Autre a eu comme résultat visible des projections symboliques et surtout des 
topographies imaginaires prégnantes, pour la plupart littéraires. 

Du côté des périphéries 
Les nations périphériques, elles, se sont lancées en quête des tactiques aptes à 

les faire accepter comme des membres de droit de la prestigieuse « famille 
européenne ». L’obsession de leur statut liminal avait été la riche source d’un certain 
bovarysme géopolitique : un goût de l’ouverture vers les modèles occidentaux les plus divers 
et une tendance à projeter des topographies citadines compensatoires et fantasmatiques. 

A la suite de ce processus de modelage culturel, dépourvues de leur identité 
topographique réelle, des métropoles européennes prestigieuses comme Rome, Paris, 
Berlin, Londres ou Vienne se sont superposées sur des nœuds culturels périphériques 
comme Bucarest, Saint-Pétersbourg, Budapest etc. pour leur prêter une dignité 
identitaire manquante. En s’appropriant comme signifié un autre signe, afin de 
s’identifier et se légitimer symboliquement, des villes comme Bucarest, Saint-
Pétersbourg – et si l’on veut encore Budapest, Riga ou Plovdiv – se sont mises à 
fonctionner sémiotiquement comme des signes culturels au second degré. 

De cette manière-ci le référent (une ville réelle quelconque) est mis 
méthodiquement entre parenthèses et il sert de point de départ pour finalement céder sa 
place à une architecture fantasmatique, produite par un processus d’interprétation que 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)
BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Monica SPIRIDON 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 174 

l’on appelle, après Pierce, la sémiose infinie. 
Le plus prégnant et peut être aussi le plus prestigieux des repères occidentaux 

auxquels l’on rapporta systématiquement le capitales est européennes fut Paris. 
Pour prendre l’exemple roumain (puisque le plus familier pour moi), érigé en 

repère de l’identité roumaine moderne, le Petit Paris – dénomination quasi-officielle de 
la capitale roumaine durant la première moitié du vingtième siècle – ne renvoie pas 
tellement à une ville réelle, mais plutôt à un mélange fascinant de clichés idéologiques, de 
stéréotypes du sens commun et surtout de projections cent pour cent fictives. L’emprise 
presque inattaquable du paradigme parisien sur la culture, la civilisation et la vie 
quotidienne roumaine fut extrêmement solide et, à certains égards, sans rivale. 

La vraisemblance de pareils modelages symboliques fut consacrée par l’école et 
par les comptes-rendus des voyageurs occidentaux, mais au vingtième siècle par les 
média aussi. Dans le cas particulier de la Roumanie, des voyageurs comme Raymond 
Poincaré, Jules Michelet, Lucien Romier, Paul Morand et bien d’autres nous ont laissé 
des comptes rendus instructifs sur le Petit Paris roumain. 

Ce que ce type de voyageurs ne disent guerre – bien qu’une telle conclusion 
puisse parfois être lue entre leurs lignes – est le rôle médiateur de la littérature dans ce 
jumelage culturel. Car le modèle parisien de Bucarest – qui a longtemps épitomisé la 
vocation occidentale de la culture roumaine – plonge ses racines directement dans la 
poésie et surtout dans le roman français. 

Sélectionné, préservé, modelé par la mémoire collective – à des niveaux 
extrêmement différents –, le signifié culturel du Petit Paris porte l’empreinte singulière 
de Baudelaire et de la tradition des flâneurs symbolistes, de Nerval ou de Barbey 
d’Aurevilly, et encore de Balzac, de Proust ou de Gide.  

Tandis que, dans les salons chics et dans les milieux instruits de Bucarest, on 
fréquente la littérature française directement à la source – s’apprêtant à la faire vivre 
dans la rue – et tandis que le choix des modèles narratifs du roman roumain divise les 
théoriciens éperonnés dans des camps proustiens, balzaciens gidiens, la petite 
bourgeoisie de banlieue, en pleine ascension économique, dévore Notre Dame de 
Paris ou les mystères parisiens d’Eugène Sue, traduits en feuilleton, surtout dans des 
magazines pour les dames. 

Si l’on descend dans les univers citadins fictifs des écrivains roumains 
modernes, Paris perd son monopole absolu au bénéfice d’autres modèles perçus soit 
comme alternatifs soit comme simplement complémentaires : Vienne, Rome, Berlin 
ou Londres. Mais pour le coiffeur, le pâtissier, la marchande de mode, les 
restaurateurs, les flâneurs bucarestois, et les piliers des cafés, la synonymie 
occidental – parisien reste absolue. 

Les Hongrois ou les Bulgares pourraient y ajouter que dans leurs pays, avant la 
deuxième guerre mondiale, des villes réelles comme Budapest ou comme Plovdiv 
(l’ancienne colonie grecque de Philippopolis) se sont appropriées à leur tour le même 
statut symbolique et compensateur, de Petit Paris autochtone. 

Du côté du centre 
Les nations du centre européen occidental se sont à leur tour adonnées à des 

représentations imaginaires, produisant des cartographies des aires périphériques symboli-
quement et idéologiquement valorisées. Un exemple tout à fait digne d’intérêt est fourni par 
la représentation occidentale des « confins sud-est européens », c'est-à-dire «balkaniques». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)
BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Les identités frontalières: les «parentes pauvres» ou les «riches héritières» de la tribu? 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 175 

Selon l’universitaire britannique Vesna Goldsworthy, le long du vingtième 
siècle, les Balkans furent l’objet d’une colonisation imaginaire occidentale – à l’aide des 
discours politiques, mais surtout grâce aux moyens propres à la fiction. Les premiers ont 
couramment emprunté des métaphores significatives à la seconde qui, à son tour, était 
devenue le messager des stéréotypies politiques (Goldsworthy 1998). 

Dans son livre Inventing Ruritania (Inventer la Ruritanie), Vesna Goldsworthy 
forge la catégorie analytique « d’impérialisme de l’imagination », apte à distinguer entre 
les manières successives dont l’Europe avait manipulé cette circularité de l’artistique et 
du politique, pour représenter les Balkans.  

Au temps de Shakespeare par exemple, dans La douzième nuit, on appelait 
« l’Illyrie » une région dont le nom était synonyme des « confins de la terre ».  

Durant la colonisation ottomane, en tant que région occupée, les Balkans furent 
perçus, par des romantiques comme Shelley ou comme Byron, comme une partie 
inaliénable d’un continent dont les populations chrétiennes avaient été asservies par une 
altérité hostile. A ce moment-là, la péninsule était encore identifiée comme « la Turquie 
européenne », même si au début du XIXe siècle le géographe allemand August Zeune 
avait forgé son nom actuel – la « Péninsule balkanique » – pour remplacer « l’Illyrie », 
la « Péninsule grecque » ou, occasionnellement, la « Péninsule byzantine ». 

Tout au contraire, dès le moment où elle s’affranchit de l’esclavage ottoman, la 
région des Balkans commence à être perçue comme déviante et périphérique par rapport 
à l’Europe « proprement dite ». Pour représenter l’Altérité balkanique, la fiction 
occidentale, surtout anglo-saxonne, s’adonna à une activité cartographique prodigieuse, 
en inventant toute une suite de « pays » imaginaires, dont les noms seraient peut être 
dignes à énumérer, selon Goldsworthy : La Kravonie (Anthony Hope, dans Sophy of 
Kravonia) ; La Herzoslovakie (Agatha Christie, dans The Secret of Chimneys) ; La 
république balkanique de Slaka (Malcolm Bradbury, dans Why Come to Slaka?) ; La 
Carpatie (Terence Rattigan, dans The Sleeping Prince, transformé en scenario du filme 
The Prince and the Showgirl) ; La Pottibakie (E.M. Foster, dans What does it Matter?) 
dont la capitale – on nous en instruit – peut être n’importe quelle ville, entre la Varsovie 
et Bucarest. Parmi tous ces anglais, un seul nom français, Henri Meilhac, dont le roman, 
l’Attaché d’ambassade, devient le livret d’une opérette – La veuve joyeuse –, ayant 
comme scène le pays balkanique de Pontevèdre (voire Muntenègre). 

On pourrait y ajouter le cas de la Poldévie, commenté par Bertrand Westphal 
dans une communication récemment présentée à un colloque de Budapest (Jacques 
Roubaud : la série de romans sur la Belle Hortense) (Westphal 2005). 

J’ai gardé pour la bonne bouche la Ruritanie, du même Anthony Hope (The 
Prisoner of Zenda, roman et filme de succès en début de siècle). En tant que 
métaphore générique favorite des discours politiques ouest-européens du XXe siècle 
pour n’importe quel pays des Balkans, la Ruritanie suggéra à Vesna Goldsworthy le 
titre de son livre. 

Toutes les fictions cartographiques que je viens de mentionner – pour la plupart 
des romans – sont créatrices d’une épaisse confusion. Elles ne se soucient guère des 
frontières, à part celles qui séparent nettement d’un côté l’Europe et de l’autre l’aire 
périphérique, « les Balkans » : une région à laquelle on prête des dimensions et des 
étendues imaginaires fort variables.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)
BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Monica SPIRIDON 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 176 

Devenue le musée exotique de l’Europe occidentale moderne, l’aire liminale des 
Balkans fut gratifiée par des images de colportage populaire, faciles à identifier et à 
mémoriser. Je cite de Goldsworthy, à propos des tactiques formelles de Saki, écrivain et 
journaliste britannique très connu, devenu populaire pour ses écrits sur certaines régions 
des « Balkans » : « L’expérience personnelle de Saki avec la Macédoine, la Bulgarie ou 
la Serbie se résume à une poignée de toponymes exotiques. L’emploi stratégique de 
l’adjectif « balkanique » dans l’humour de l’écrivain suggère sa stratégie de le convertir 
en signal pour ses lecteurs : voilà le point de départ de toute une série de malentendus 
comiques » (Goldsworthy 1998 : 210). 

Pour les discours des médias occidentaux contemporaines, l’expression figée en 
Ruritanie – c’est-à-dire « dans les Balkans » – tout comme « au Côte d’Ivoire » ou bien 
« en Afghanistan » veut dire « au-delà des confins européens » tout court. 

Les frontières de contact 
Il y a pourtant des frontières qui rendent problématique sinon impossible la 

délimitation tranchante entre des zones identitaires distinctes. Ces régions, de 
confluence et d’enchevêtrement plutôt que de séparation, pourraient être identifiées 
comme des confins au sens strictement étymologique du terme. 

En latin, le mot confinis désigne les parties d’un territoire placées à l’extrémité 
d’un territoire et à la frontière d’un autre. Le terme désigne non seulement un repère ou 
une ligne de démarcation, mais aussi l’espace des deux cotés d’une telle ligne. C’est 
donc un confinium où la frontière joue la fonction d’une charnière, qui permet des 
échanges dans une sorte de rivalité sociable. 

Pour telle ou telle culture européenne liminale, ce type d’espace frontalier 
– comme par exemple la région de recoupements, de lisières et de passages graduels entre le 
Nord et le Sud du Danube – fut l’objet de tactiques sophistiquées de manipulation culturelle. 

Le destin et la réception de l’œuvre de l’écrivain français d’origine roumaine 
Panait Istrati reste fort instructif à cet égard. Son cas s’impose comme significatif pour 
les représentations conflictuelles des régions charnières de l’Europe. 

Istrati était né à Brăila sur Danube, dans une région frontalière de l’Europe de 
sud-est, ce qui a marqué pour toujours sa vie ainsi que ses écrits.  

Pour la culture roumaine, le Danube reste une marque décisive de l’identité 
nationale. Le fleuve n’a guère cessé d’être représenté comme une frontière symbolique de 
l’espace culturel roumain. Jusqu’à nos jours, les deux rives du Danube (la rive gauche et la rive 
droite si l’on veut) restent les repères clef des oppositions radicales dans plus d’un domaine. 

En Roumanie on s’applique de façon obsessionnelle à discerner d’une manière 
tranchante entre des civilisations, des peuples, des langues, des codes culinaires ou des 
accoutrements traditionnels du Nord et respectivement du Sud du Danube, tellement différents 
entre eux. D’une perspective strictement historique, le Danube fut érigé en barricade 
infranchissable, dressée contre toute Altérité agressive (comme l’empire ottoman par exemple). 

Ce fleuve qui désignait pour ses co-nationaux une frontière entre Nous-même et 
les Autres, avait été perçu par Istrati comme le berceau d’une double hybridité, 
intérieure et culturelle. 

D’où son thème préféré : l’existence aux périphéries culturelles, religieuses, 
sociales, linguistiques, placées fréquemment dans la ville charnière de Brăila. Le 
protagoniste d’un de ces cycles narratifs – Les récits d’Adrien Zograffi – est un 
personnage errant aux confins du monde. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)
BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Les identités frontalières: les «parentes pauvres» ou les «riches héritières» de la tribu? 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 177 

La scénographie de l’ex-garnison turque sur le Danube, devenu assez tard une 
ville roumaine, est tout à fait appropriée à sa stratégie narrative. Dans une perspective 
strictement esthétique, la région charnière de Brăila reste pour Istrati un royaume des 
récits, une région confinant les canons européens modernes. Panait Istrati détestait 
explicitement le modernisme qu’il qualifiait de « froid », d’« anti-sentimental », de 
« décadent », et de «dépourvu d’âme ». Par conséquent, sa poétique narrative préfère 
comme modèle le récit du type Les Mille une nuits. 

Marginal en France – où, malgré son succès de début avec son roman Kyra 
Kyralina presenté par Romain Rolland, il maniait assez difficilement la langue du pays –, 
durant sa vie Istrati n’a jamais cessé d’être marginal en Roumanie aussi, que ce soit 
avant ou après son séjour européen. Dans une littérature où l’entre les deux guerres l’on 
militait pour l’européisation de la culture nationale sous les étendards du modernisme et 
où l’on menait une lutte acharnée pour fonder le roman citadin selon des recettes 
françaises proustiennes ou gidiennes, Istrati se plaçait décidément à contre courant.  

Par conséquent, au moment de sa traduction en roumain, on a dénoncé comme 
étranger à l’esprit national son univers « du port international cosmopolite », vulgaire, 
trivial, immoral et corrompu. On a entendu quelques voix isolées qui le rapportaient aux 
fresques byzantines et parfois aux épopées homériques – des repères également grecques 
et balkaniques, acceptés par la tradition culturelle européenne comme des parties 
prestigieuses de son héritage culturel. Mais pour bien des autres, on aurait du reconnaître en 
Istrati une pauvre Shéhérazade, un symbole du non- (ou bien de l’anti-européisme) nuisible 
et même destructif, par rapport à l’effort national d’édifier « à l’européenne ». 

De nos jours, en Roumanie tout comme en Occident, Panait Istrati est devenu un 
auteur « populaire » et de succès. Ses livres, qui foisonnent de proscrits, de vagants, de 
loups de mer, de contrebandiers, de prostituées et de bajaderes et racontent des exploits 
merveilleux placés dans des paysages rayonnant de soleil et resplendissant des 
couleurs les plus vives, furent plus d’une fois transformés en scénarios 
cinématographiques.  

C’est qu’entre temps la perception des périphéries et des frontières de contact a 
sensiblement changé. Pour le postmodernisme, la cartographie européenne s’avère un 
instrument privilégié et flexible de l’offensive légitimante lancée par les identités 
émergentes – fussent-elles culturelles, sociales, nationales, raciales ou de genre. Toute 
une série de disciplines (la géographie, l’anthropologie, les théories critiques post-coloniales 
ou féministes) y ont puisé fréquemment de forts arguments pour leurs campagnes.  

Les théories contemporaines post-structuralistes ou post-coloniales tendent à 
privilégier les hybridités et les mélanges, les intersections ou les solidarités minoritaires 
de groupe, qui sont capables de mettre en question les notions de domination culturelle 
liées à la spatialité et à l’identité. 

Dans ce contexte-ci, les identités frontalières infirment des oppositions binaires 
telles que centre/périphérie, ouest/est, intérieur/extérieur, national/extra national et 
tendent à privilégier le terme faible de chaque opposition. Une rhétorique du dépaysement 
va de pair avec toute une suite de représentations symboliques de l’hybridité. 

Dans son livre Dissemination (La Dissémination), Homi Bhabha entreprend une 
critique du chronotope de l’identité nationale et met en vedette le potentiel culturel des 
communautés périphériques ou centrifuges.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)
BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Monica SPIRIDON 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 178 

La clôture de l’ainsi dite « nation-espace » et surtout de son discours et de la 
textualité qui en rend compte est mise en question par Homi Bhabha et considérée plutôt 
problématique : « La perspective ambivalente, antagoniste sur „la nation comme 
narration”, établira les frontières culturelles de la nation de telle manière qu’elles 
puissent être représentées comme contenant des seuils de signification, lesquels doivent 
être traversés, transgressés et traduits, dans les processus de la production culturelle » 
(Bhabha 1990 : 293) 

D’après lui, le projet moderniste aurait figé d’une certaine manière le statut des 
communautés du seuil : dans ses propres termes, « people of the pagus », pagus 
signifiant en même temps seuil et payen. Ce qui conduit à une réévaluation des 
communautés des confins et pose les bases d’une nouvelle cartographie culturelle. 

En guise de conclusions. Repenser les frontières et les identités 
En tant que règle du jeu, aux temps modernes les diverses Europes avaient été 

couramment circonscrites à l’aide des repères géopolitiques axiologiquement valorisés, 
renvoyant en fin de compte à la polarité supérieur/inférieur (ou bon/mauvais.) Le vrai 
relief de ces ainsi-dites géographies européennes avait évolue entre le haut et le bas, en 
descendant des pantes imaginées, menant du Nord-ouest vers le Sud-est. 

D’une manière ou d’une autre, presque toutes les identités européennes 
périphériques ont été modelées par l’hypothèse de leur statut frontalier, qui devint 
progressivement un des piliers de leur signification et de leur importance. En effet les 
communautés culturelles sud-est européennes ont été perçues par elles-mêmes et par les 
autres comme des carrefours, des portes, des seuils ou des ponts entre des identités 
différentes ou bien entre une identité et une altérité culturelle. 

Ce type de statut frontalier a été couramment conçu et représenté sur deux plans 
distincts : d’une part, les frontières réelles (géopolitiques) comme des états de fait et de 
l’autre, leurs projections intellectuelles (idéologiques et symboliques). Et je m’empresse 
d’y ajouter qu’entre les deux – l’état de fait et respectivement les discours identitaires – 
s’est installé un clivage persistent. 

1. En tant que réalités géopolitiques, les aires frontalières ont été plutôt des 
zones de passage et d’enchevêtrement culturel que des barrières identitaires. L’intérêt 
sinon la fascination de l’espace culturel frontalier consiste justement dans le mélange, 
dans le dialogue et dans la confrontation de différentes populations, cultures, religions et 
langues. Les communautés frontalières se sont avérées de véritables plaques tournantes 
du dialogue culturel. Dans ces zones-là, les identités se superposent et s’entremêlent en 
s’exprimant dans des produits culturels hybrides, offrant des points idéaux de départ 
pour des projections imaginaires révélatrices. 

2. À l’antipode de cet état de fait, les discours intellectuels intéressés par les 
identités frontalières ont étalé des options radicalement différentes. Les exemples que je 
viens de présenter dans mes propos antérieurs mettent en lumière leur tendance 
persistante à définir les identités frontalières comme des parentes pauvres de la tribu, 
séparées de leur riche famille européenne par des clivages économiques, sociaux, 
idéologiques ou symboliques infranchissables. 

En tant qu’identités discutables et disputables, ces dernières ont été 
constamment censées se légitimer. Elles ont du imaginer des subterfuges fantasmatiques 
comme les Petit Paris, les troisièmes ou les quatrièmes Romes, la Petite Vienne, ou bien 
elles se sont imposées de violemment répudier des déviants comme Panait Istrati, qui se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)
BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Les identités frontalières: les «parentes pauvres» ou les «riches héritières» de la tribu? 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 179 

montraient attachés aux valeurs périphériques. 
Assez récemment quand même, les discours identitaires changent radicalement 

de stratégie, pour aller de pair avec les réalités globales contemporaines. Comme résultat 
de cette volte-face, les anciennes parentes pauvres commencent à être perçues plutôt 
comme de riches héritières de la tribu et de sources vigoureuses de la création culturelle, 
capables de mettre à profit des traditions multiples. On pourrait même en conclure qu’en 
ce moment le statut frontalier est théoriquement surévalué par les discours identitaires. 

Malheureusement, au lieu de mettre nettement en question la logique alternative 
des équations antérieures comme central versus liminal, ce renversement spectaculaire 
de perspective et de valeurs finit par la valider et la perpétuer. Entre les deux options 
polaires, également frustrantes par excès, une formule d’équilibre serait de rigueur. 

À la suite de mes sommaires propos on peut donc en conclure que, pour les 
communautés frontalières, une identité « simplement Européenne » reste toujours à 
redéfinir ou – pourquoi pas? – à réinventer. 

  
Bibliographie 

 
Bachelard, Gaston, La poetique de l’espace, Paris, PUF, 1957. 
Bhabha, Homi, DissemiNation : Time, Narrative and the Margins of the Modern Nation, in 

Homi Bhabha (ed.), Nation and Narration, London, Routledge, 1990, p. 291-322. 
Braudel, Fernand, L’identité de la France, I. Espace et histoire, Paris, Arthaud-Flammarion, 1986. 
Castoriadis, Cornelius, L’Institution imaginaire de la société, Paris, Seuil, 1975.  
Claval, Paul, From Michelet to Braudel : Personality, Identity and Organization in France, in David 

Hooson (ed.), Geography and National Identity, Oxford U.K. & Cambridge US, Blackwell, 1994. 
Febvre, Lucien, A Geographical Introduction to History, translated by E.G. Mountford and J.H. 

Paxton, London, Routledge, 1932. 
Febvre, Lucien, Frontière – le mot et la notion, in Lucien Febvre, Pour une histoire à part 

entière, Paris, SEVPEN, 1962, p. 11-24. 
Foucher, Michel, Fronts et frontières. Un tour du monde géopolitique, Paris, Fayard, 1991. 
Goldsworthy, Vesna, Inventing Ruritania. The Imperialism of the Imagination, New Haven and 

London, Yale University Press, 1998. 
Harvey, David, Between Space and Time : Reflections on the Geographical Imagination, 

« Annals of the Association of American Geographers », (80), 3, 1990, p. 418-434. 
Haupt, Heinz-Gerhardt, Michael G. Muller & Stuart Woolf (eds.), Regional and National Identities in 

Europe in the XIXth and XXth Centuries/ Les identités régionales et nationales en Europe aux XIXe et 
XXe siècles, The Hague, London, Boston, Kluwer Law International, 1998. 

Hobsbawn, Eric, On History, London, Weidenfeld & Nicholson, 1997. 
Istrati, Panait, Les récits d’Adrien Zograffi. Kyra Kyralina, Paris, Editions Rieder, 1924 ; 

Œuvres choisies, I, édition bilingue, Bucarest, Editura pentru literatură, 1966. 
Kaiser, Wolfgang, Régions et frontières. L’espace frontalier de Bâle, in Haupt, Muller & Wolf, 

cit., 1998, p. 379-411. 
Lévy, Jacques, Michel Lassault (eds.), Dictionnaire de la géographie et de l’espace des sociétés, 

Paris, Belin, 2003. 
Power, Daniel, Frontiers: Terms, Concepts and the Historians of Medieval and Early Modern 

Europe, in Daniel Power, Naomi Standen (eds.), Frontiers in Question. Eurasian 
Borderlands. 700-1700, London, Macmillan, 1999, p. 11-13. 

Robic, Marie-Claire, National Identity dans Vidal’s Tableau de la géographie de la France : 
From Political to Human Geography, in Hooson, op. cit., 1994, p. 58-71. 

Romier, Lucien, Le carrefour des empires morts, Paris, Hachette, 1931. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)
BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Monica SPIRIDON 
_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 180 

Simmel, Georg, Gesamtausgabe, vol. 11, hrsgb. O. Ramstedt, Frankfurt, Suhrkamp, 1992. 
Spiridon, Monica, Inventing Romania : Nationalism and Literature in the 20th Century, « Interlitteraria », 

1, V. Culture and Nation at the Turn of the Millenium, Tartu, Kirjastus, 2000a, p. 76-87. 
Spiridon, Monica, L’Occident et l’Orient : un stéreotype de l’identité culturelle roumaine au 

XXe siècle, in Eleni Politou-Marmarinou, Sophia Denissi (eds.), Identité et alterité en 
littérature. XVIIIe – XXe siècles, Athens, Domos, 2000b, p. 284-299. 

Spiridon, Monica, Les dilemmes de l’identité aux confins de l’Europe. Le cas roumain, Paris, l’Harmattan, 2004. 
Westphal, Bertrand, La Poldévie ou les Balkans près de chez vous. Un stéréotype français, 

« Neohelicon », XXXII, 32, 1, 2005, p. 7-17. 
 

Border Identities : the « Poor Relatives »  
or « the Rich Inheritors » of the Tribe ? 

 
Our essay is emphasizing how complex the border issue has been in Europe and most 

particularly in Eastern Europe over the last two centuries. The paradigmatic anxiety brought 
about by the obsessions of a peripheral cultural identity can be traced on several levels. It 
highlights the variable meanings of the notion of border and illustrates the ways in which many 
Eastern European communities locate borders, assign meaning to them and reassert their 
functions. In this type of cultural process key identifiers of selfhood and self worth are generated 
by narratives through which people on either side of the border construct their identities by 
manipulating a set of shared rhetoric.  

Collective perceptions of borders usually foster conflicting ideologies, rhetorical 
devices and topoi of the social imaginary. They generate literary programs and they also create 
symbolic topographies and sites of memory: Apart form this almost all descriptive terms 
involved in these processes usually convey value judgments.  

In recent decades, European cartography has become a privileged and flexible 
instrument of the impetuous offensives launched by all kind of emergent European identities, 
cultural, social, national, gender etc. Consequently a series of academic disciplines (cultural 
geography, anthropology, critical postcolonial theories, comparative studies) had provided strong 
arguments for their campaigns. 

 
Université de Bucarest 

Roumanie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)
BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

