Les identités frontalieres: les « parentes pauvres »
ou les «riches héritieres» de la tribu ?

Monica SPIRIDON

L'Europedesfrontiéres

Depuis quelques décennies, I’intérét aigu des études culturelles pour la
phénoménologie spatiale I’emporte significativement sur 1’intérét traditionnel de la
recherche pour le temps et pour sa relevance instrumentale. Plus d’un théoricien
s’empresse de voir dans la cartographie symbolique un des champs privilégiés de bataille
des identités sociales, culturelles, raciales, nationales etc. (Castoriadis 1975, Harvey 1990).

Cet intérét pour la construction des lieux significatifs pour ’homme remplace
les fausses certitudes de I’existence d’un esprit des lieux (genius loci) — doxa longtemps
partagée par les géographes. Il faut y ajouter qu’aujourd’hui les rhétoriques identitaires
spatiales sont également omniprésentes au sein du champ publicitaire et dans le domaine
des politiques territoriales.

Une telle orientation s’approprie un objet d’étude que, faute de mieux, I’on pourrait
appeler la territorialité culturelle — plus précisément un espace dont la perception est filtrée
par des normes et des conventions culturelles actives dans diverses communautgs.

Cette véritable volte-face va de pair avec une effervescence terminologique qui
se traduit dans le colportage intensif des notions comme : lieu, emplacement, paysage,
milieu, région, topographie, limite, frontiére ou confins.

Les études culturelles contemporaines s’approprient également la notion de
topophilie, qui avait été lancée par Gaston Bachelard, pour insister sur le vécu de
I’espace et sur les rapports de I’individu aux lieux. Pour Bachelard, les individus
établissent des relations signifiantes avec les lieux. D’apres lui, il peut s’y agir de saisir
les modalités selon lesquelles les étres humains construisent leurs rapports aux lieux,
que ceci soient symboliques ou constitutifs de I’identité (Bachelard 1957).

Dans son acception la plus récente, la notion de topophilie renvoie a un sens bien
plus large, capable d’englober non seulement les perceptions et les valeurs des individus
mais surtout celle des communautés les plus diverses socialement et culturellement.

C’est aussi le cas de la communauté culturelle et spatiale appelée Europe, dont
les membres assument |’ eur opéisme comme une des marques notables de leur identité.

Malheureusement, dés qu’on se place dans la perspective de I’européen moyen,
on se rend vite compte que, pour le sens commun, le concept d’ européisme représente
plutdt un état géographique de fait, un acquis auto-explicatif, non-problématique, alors
qu’en réalité, il dissimule des guets-apens propres a toute représentation des identités
culturelles : des reperes plutot ambigus et des options alternatives sinon belligérantes.

C’est justement pourquoi les théoriciens ont mis du temps a admettre que
« I’Europe » est aussi une construction intellectuelle : un territoire congu, dont
certaines régions cartographiques sont éliminées (Hobsbawn 1997). Cette opération

Philologica Jassyensia, An II, Nr. 1, 2006, p. 171-180

BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)



Monica SPIRIDON

implique tout d’abord des délimitations tranchantes et la projection des frontiéres, des
limites, des fins et des confins.

Les sociologues modernes insistent sur le fait que la frontiére n’est pas un fait
spatial aux conséquences sociologiques, mais par contre, un fait social qui prend forme
dans I’espace.

Si I’on fait crédit a Georg Simmel, les fronti¢res sont le résultat d’un processus
psychique de délimitation ayant comme résultat des territoires, des « régions » ou des
« pays » — des espaces culturels représentatifs pour un certain groupe social, qui ne se
superposent pas nécessairement sur les limites politiques et territoriales acceptées.
Simmel met 1’accent sur le role actif des collectivités dans la formation des limites et des
fronti¢res. Il élargit considérablement le champ sémantique de la notion de fronti¢re a
tout processus de délimitation, ce qui invite a réfléchir sur les usages de la frontiére dans
les pratiques sociales et culturelles (Simmel 1992 : 697). Si I’on accepte la définition
proposée par les dictionnaires les plus récents, « les frontieres sont des structures spatiales
¢lémentaires, a fonction de discontinuité géopolitique et de marquage, de repére, sur les trois
registres du réel, du symbolique et de I’imaginaire » (Lévy et Lassault 2003 : 384).

Le symbolique renvoie a I’appartenance a une communauté inscrite dans un
territoire qui est le sien : il a trait a I’identité. Des anthropologues, tel Levi-Strauss, ont
insisté sur le réle fondateur du symbolique, qui institue des identités collectives et
individuelles, ce qui passe par une délimitation.

Pour ce qui est de I'imaginaire, lui il connote d’habitude la relation a 1’ Autre, donc
le rapport & Soi-méme, a sa propre histoire et a ses mythes fondateurs ou destructeurs.

Il s’en ensuit que « poser une fronti¢re » signifie poser un regard collectif, dont
les implications engagent des modes d’étre par rapport a ’autre. S’agit-il d’élargir ou
d’enfermer, de changer ou d’exclure, les frontieres mettent toujours en ceuvre de
puissantes marques d’identité qui déterminent des rapports culturels « de recherche»
inaugurée par 1’école francaise des Annales qui avait insisté sur 1’équation
significative frontiére/identité. Lucien Febvre avait analysé 1’évolution sémantique du
mot frontiére, comme signe d’une mutation de la réalité historique avec la formation
de I’état-nation (Febvre 1962).

Le couple frontiere/identité est aussi présent dans les réflexions de Fernand
Braudel sur L’identité de la France. Pour Braudel, la frontiere est le lieu privilégié
d’articulation des plans autonomes mais interdépendants: d’un coté, les confins réels,
géopolitiques, de D’autre, leurs projections intellectuelles (idéologiques et
symboliques) (Braudel 1986).

Il ne faut quand méme pas oublier que penser la frontiére sur le mode identitaire
implique aussi des risques considérables. Ceci peut amener les mentalités et surtout les
pratiques de projection culturelle, telles que la littérature et les arts, a ontologiser les
délimitations frontalieres.

Ces quelques remarques préliminaires s’aveérent aussi valables pour la
délimitation spatiale de 1’Europe ainsi que pour la perception de «I'identité
européenne ». Ceci d’autant plus que I’idée méme d’identité culturelle européenne
renvoie implacablement & de découpages et a des délimitations: géopolitiques,
idéologiques ou symboliques et a des frontiéres instables, tracées de manicres parfois
paradoxales et génératrices de confusion.

172

BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)



Lesidentitésfrontaliéres: les «parentes pauvres» ou les «riches héritieres» de la tribu?

L'Europe de I’ Ouest versus |’ Europe de I’ Est ou du Sud-est, le centre européen
vers les périphéries européennes, Mittel Europa (I' Europe Médiane), les Balkans, ne
sont que quelques-unes des nombreuses zones frontalieres au-dela desquelles on peut
entrevoir des alternatives idéologiques, culturelles, morales, économiques ou esthétiques.

Afin de rendre intelligible et interprétable cette pluralit¢ de plans parfois
paradoxale, on a constamment essay¢ de classifier les frontiéres d’une manicre plus ou
moins serrée. Pour prendre juste un exemple, le Vice-roi des Indes (lord Curzon) avait
distingué entre les frontiéres de séparation et les frontiéres de contact (ou de rencontre),
une opposition validée plus tard par la géographie culturelle moderne. La géographie
culturelle allemande contemporaine reprend elle aussi a peu prés la méme distinction
entre les Trennungsgrenzen (des frontiéres divergentes) et les Zusammenwachsgrenze
(des frontieres convergentes) (Power 1999 : 2).

Cette perspective s’est aussi avérée révélatrice pour mes propos suivants sur les
frontieres Européennes internes et sur les identités circonscrites par celles-ci.

Lesfrontiéres de séparation

La maniére exclusiviste de représenter 1’Europe a 1’aide des catégories polaires
est le produit d’une persistante option intellectuelle réductionniste, active encore de nos
jours. Le résultat palpable en est la délimitation entre, d’une part, le centre européen
occidental, paradigmatique, et, de I’autre part, des régions périphériques — les confins
de I’est et du sud-est, en retard sur tous les plans et culturellement imitatives. Par
I’entremise d’une métaphore politique — «le rideau de fer » — et de son équivalent
architectural — «le mur de Berlin» —, vers la moitie du vingtiéme siecle celle-ci fut
entiérement mise en pratique.

Il faut y ajouter que ce type de fronticre a été tacitement accepté par les
deux branches de la famille européenne séparées par elle. Au fil du temps, des
deux cotes de cette frontiére européenne, la perception de Soi-méme et de
I’Autre a eu comme résultat visible des projections symboliques et surtout des
topographies imaginaires prégnantes, pour la plupart littéraires.

Du c6té des périphéries

Les nations périphériques, elles, se sont lancées en quéte des tactiques aptes a
les faire accepter comme des membres de droit de la prestigieuse « famille
européenne ». L’obsession de leur statut liminal avait été la riche source d’un certain
bovarysme géopolitique : un golit de I’ouverture vers les modeles occidentaux les plus divers
et une tendance a projeter des topographies citadines compensatoires et fantasmatiques.

A la suite de ce processus de modelage culturel, dépourvues de leur identité
topographique réelle, des métropoles européennes prestigieuses comme Rome, Paris,
Berlin, Londres ou Vienne se sont superposées sur des nceuds culturels périphériques
comme Bucarest, Saint-Pétersbourg, Budapest etc. pour leur préter une dignité
identitaire manquante. En s’appropriant comme signifié un autre signe, afin de
s’identifier et se légitimer symboliquement, des villes comme Bucarest, Saint-
Pétersbourg — et si I’on veut encore Budapest, Riga ou Plovdiv — se sont mises a
fonctionner sémiotiquement comme des signes culturels au second degré.

De cette manicre-ci le référent (une ville réelle quelconque) est mis
méthodiquement entre parenthéses et il sert de point de départ pour finalement céder sa
place a une architecture fantasmatique, produite par un processus d’interprétation que

173

BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)



Monica SPIRIDON

I’on appelle, apreés Pierce, la sémioseinfinie.

Le plus prégnant et peut étre aussi le plus prestigieux des reperes occidentaux
auxquels 1’on rapporta systématiquement le capitales est européennes fut Paris.

Pour prendre 1’exemple roumain (puisque le plus familier pour moi), érigé en
repére de 1’identité roumaine moderne, le Petit Paris — dénomination quasi-officielle de
la capitale roumaine durant la premiére moitié du vingtieme siécle — ne renvoie pas
tellement a une ville réelle, mais plutét & un mélange fascinant de clichés idéologiques, de
stéréotypes du sens commun et surtout de projections cent pour cent fictives. L’emprise
presque inattaquable du paradigme parisien sur la culture, la civilisation et la vie
quotidienne roumaine fut extrémement solide et, a certains égards, sans rivale.

La vraisemblance de pareils modelages symboliques fut consacrée par 1’école et
par les comptes-rendus des voyageurs occidentaux, mais au vingtiéme siécle par les
média aussi. Dans le cas particulier de la Roumanie, des voyageurs comme Raymond
Poincaré, Jules Michelet, Lucien Romier, Paul Morand et bien d’autres nous ont laissé
des comptes rendus instructifs sur le Petit Paris roumain.

Ce que ce type de voyageurs ne disent guerre — bien qu’une telle conclusion
puisse parfois €tre lue entre leurs lignes — est le rdle médiateur de la littérature dans ce
jumelage culturel. Car le modele parisien de Bucarest — qui a longtemps épitomisé la
vocation occidentale de la culture roumaine — plonge ses racines directement dans la
poésie et surtout dans le roman frangais.

Sélectionné, préservé, modelé par la mémoire collective — a des niveaux
extrémement différents —, le signifi¢ culturel du Petit Paris porte I’empreinte singuliére
de Baudelaire et de la tradition des flaneurs symbolistes, de Nerval ou de Barbey
d’ Aurevilly, et encore de Balzac, de Proust ou de Gide.

Tandis que, dans les salons chics et dans les milieux instruits de Bucarest, on
fréquente la littérature frangaise directement a la source — s’apprétant a la faire vivre
dans la rue — et tandis que le choix des modé¢les narratifs du roman roumain divise les
théoriciens éperonnés dans des camps proustiens, balzaciens gidiens, la petite
bourgeoisie de banlieue, en pleine ascension économique, dévore Notre Dame de
Paris ou les mysteéres parisiens d’Eugéne Sue, traduits en feuilleton, surtout dans des
magazines pour les dames.

Si I'on descend dans les univers citadins fictifs des écrivains roumains
modernes, Paris perd son monopole absolu au bénéfice d’autres modeles percus soit
comme alternatifs soit comme simplement complémentaires : Vienne, Rome, Berlin
ou Londres. Mais pour le coiffeur, le patissier, la marchande de mode, les
restaurateurs, les flaneurs bucarestois, et les piliers des cafés, la synonymie
occidental — parisien reste absolue.

Les Hongrois ou les Bulgares pourraient y ajouter que dans leurs pays, avant la
deuxiéme guerre mondiale, des villes réelles comme Budapest ou comme Plovdiv
(I’ancienne colonie grecque de Philippopolis) se sont appropriées a leur tour le méme
statut symbolique et compensateur, de Petit Paris autochtone.

Du coté du centre

Les nations du centre européen occidental se sont a leur tour adonnées a des
représentations imaginaires, produisant des cartographies des aires périphériques symboli-
quement et idéologiquement valorisées. Un exemple tout a fait digne d’intérét est fourni par
la représentation occidentale des « confins sud-est européens », c'est-a-dire «balkaniques.

174

BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)



Lesidentitésfrontaliéres: les «parentes pauvres» ou les «riches héritieres» de la tribu?

Selon ['universitaire britannique Vesna Goldsworthy, le long du vingtiéme
siecle, les Balkans furent I’objet d’une colonisation imaginaire occidentale — a 1’aide des
discours politiques, mais surtout grace aux moyens propres a la fiction. Les premiers ont
couramment emprunté des métaphores significatives a la seconde qui, a son tour, était
devenue le messager des stéréotypies politiques (Goldsworthy 1998).

Dans son livre Inventing Ruritania (Inventer la Ruritanie), Vesna Goldsworthy
forge la catégorie analytique « d’ impérialisme de |’imagination », apte a distinguer entre
les maniéres successives dont I’Europe avait manipulé cette circularité de ’artistique et
du politique, pour représenter les Balkans.

Au temps de Shakespeare par exemple, dans La douziéme nuit, on appelait
« I’Illyrie » une région dont le nom était synonyme des « confins de la terre ».

Durant la colonisation ottomane, en tant que région occupée, les Balkans furent
percus, par des romantiques comme Shelley ou comme Byron, comme une partie
inaliénable d’un continent dont les populations chrétiennes avaient été asservies par une
altérité hostile. A ce moment-1a, la péninsule était encore identifiée comme « la Turquie
européenne », méme si au début du XIX° siécle le géographe allemand August Zeune
avait forgé son nom actuel — la « Péninsule balkanique » — pour remplacer « I’lllyrie »,
la « Péninsule grecque » ou, occasionnellement, la « Péninsule byzantine ».

Tout au contraire, deés le moment ou elle s’affranchit de 1’esclavage ottoman, la
région des Balkans commence a étre pergue comme déviante et périphérique par rapport
a I’Europe « proprement dite ». Pour représenter |'Altérité balkanique, la fiction
occidentale, surtout anglo-saxonne, s’adonna a une activité cartographique prodigieuse,
en inventant toute une suite de « pays » imaginaires, dont les noms seraient peut étre
dignes a énumérer, selon Goldsworthy : La Kravonie (Anthony Hope, dans Sophy of
Kravonia) ; La Herzoslovakie (Agatha Christie, dans The Secret of Chimneys); La
républigue balkanique de Saka (Malcolm Bradbury, dans Why Come to Saka?) ; La
Carpatie (Terence Rattigan, dans The Seeping Prince, transformé en scenario du filme
The Prince and the Showgirl) ; La Pottibakie (E.M. Foster, dans What does it Matter?)
dont la capitale — on nous en instruit — peut &tre n’importe quelle ville, entre la Varsovie
et Bucarest. Parmi tous ces anglais, un seul nom frangais, Henri Meilhac, dont le roman,
I’ Attaché d’ambassade, devient le livret d’une opérette — La veuve joyeuse —, ayant
comme scéne le pays balkanique de Pontevedre (voire Muntenégre).

On pourrait y ajouter le cas de la Poldévie, commenté par Bertrand Westphal
dans une communication récemment présentée a un colloque de Budapest (Jacques
Roubaud : la série de romans sur la Belle Hortense) (Westphal 2005).

J’ai gardé pour la bonne bouche la Ruritanie, du méme Anthony Hope (The
Prisoner of Zenda, roman et filme de succés en début de siécle). En tant que
métaphore générique favorite des discours politiques ouest-européens du XX° siécle
pour n’importe quel pays des Balkans, |la Ruritanie suggéra a Vesna Goldsworthy le
titre de son livre.

Toutes les fictions cartographiques que je viens de mentionner — pour la plupart
des romans — sont créatrices d’une épaisse confusion. Elles ne se soucient guere des
fronticres, a part celles qui séparent nettement d’un c6té I’Europe et de I'autre 1’aire
périphérique, « les Balkans » : une région a laquelle on préte des dimensions et des
étendues imaginaires fort variables.

175

BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)



Monica SPIRIDON

Devenue le musée exotique de 1I’Europe occidentale moderne, 1’aire liminale des
Balkans fut gratifiée par des images de colportage populaire, faciles a identifier et a
mémoriser. Je cite de Goldsworthy, a propos des tactiques formelles de Saki, écrivain et
journaliste britannique trés connu, devenu populaire pour ses écrits sur certaines régions
des « Balkans » : « L’expérience personnelle de Saki avec la Macédoine, la Bulgarie ou
la Serbie se résume a une poignée de toponymes exotiques. L’emploi stratégique de
I’adjectif « balkanique » dans I’humour de 1’écrivain suggére sa stratégie de le convertir
en signal pour ses lecteurs : voila le point de départ de toute une série de malentendus
comiques » (Goldsworthy 1998 : 210).

Pour les discours des médias occidentaux contemporaines, I’expression figée en
Ruritanie — ¢’est-a-dire « dans les Balkans » — tout comme « au Cote d’Ivoire » ou bien
« en Afghanistan » veut dire « au-dela des confins européens » tout court.

Lesfrontiéres de contact

Il y a pourtant des frontiéres qui rendent problématique sinon impossible la
délimitation tranchante entre des zones identitaires distinctes. Ces régions, de
confluence et d’enchevétrement plutét que de séparation, pourraient étre identifiées
comme des confins au sens strictement étymologique du terme.

En latin, le mot confinis désigne les parties d’un territoire placées a I’extrémité
d’un territoire et a la frontiére d’un autre. Le terme désigne non seulement un repére ou
une ligne de démarcation, mais aussi |I’espace des deux cotés d’'une telle ligne. C’est
donc un confinium ou la frontiére joue la fonction d’une charniére, qui permet des
échanges dans une sorte de rivalité sociable.

Pour telle ou telle culture européenne liminale, ce type d’espace frontalier
— comme par exemple la région de recoupements, de lisiéres et de passages graduels entre le
Nord et le Sud du Danube — fut I’objet de tactiques sophistiquées de manipulation culturelle.

Le destin et la réception de I’ceuvre de ’écrivain frangais d’origine roumaine
Panait Istrati reste fort instructif a cet égard. Son cas s’impose comme significatif pour
les représentations conflictuelles des régions charniéres de 1’Europe.

Istrati était né a Briila sur Danube, dans une région frontaliére de 1’Europe de
sud-est, ce qui a marqué pour toujours sa vie ainsi que ses écrits.

Pour la culture roumaine, le Danube reste une marque décisive de 1’identité
nationale. Le fleuve n’a guére cessé d’étre représenté comme une frontiére symbolique de
I’espace culturel roumain. Jusqu’a nos jours, les deux rives du Danube (la rive gauche et la rive
droite si I’on veut) restent les repéres clef des oppositions radicales dans plus d’un domaine.

En Roumanie on s’applique de fagon obsessionnelle a discerner d’une maniére
tranchante entre des civilisations, des peuples, des langues, des codes culinaires ou des
accoutrements traditionnels du Nord et respectivement du Sud du Danube, tellement différents
entre eux. D’une perspective strictement historique, le Danube fut érigé en barricade
infranchissable, dressée contre toute Altérité agressive (comme 1’empire ottoman par exemple).

Ce fleuve qui désignait pour ses co-nationaux une frontiére entre Nous-méme et
les Autres, avait été pergu par Istrati comme le berceau d’une double hybridité,
intérieure et culturelle.

D’ou son théme préféré : I’existence aux périphéries culturelles, religicuses,
sociales, linguistiques, placées fréquemment dans la ville charniére de Braila. Le
protagoniste d’un de ces cycles narratifs — Les récits d’Adrien Zograffi — est un
personnage errant aux confins du monde.

176

BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)



Lesidentitésfrontaliéres: les «parentes pauvres» ou les «riches héritieres» de la tribu?

La scénographie de 1’ex-garnison turque sur le Danube, devenu assez tard une
ville roumaine, est tout & fait appropriée a sa stratégie narrative. Dans une perspective
strictement esthétique, la région charniére de Brdila reste pour Istrati un royaume des
récits, une région confinant les canons européens modernes. Panait Istrati détestait
explicitement le modernisme qu’il qualifiait de « froid », d’« anti-sentimental », de
« décadent », et de «dépourvu d’ame ». Par conséquent, sa poétique narrative préfere
comme modele le récit du type Les Mille une nuits.

Marginal en France — ou, malgré son succés de début avec son roman Kyra
Kyralina presenté par Romain Rolland, il maniait assez difficilement la langue du pays —,
durant sa vie Istrati n’a jamais cessé d’étre marginal en Roumanie aussi, que ce soit
avant ou apres son s€jour européen. Dans une littérature ou ’entre les deux guerres [’on
militait pour I’européisation de la culture nationale sous les étendards du modernisme et
ou I’on menait une lutte acharnée pour fonder le roman citadin selon des recettes
frangaises proustiennes ou gidiennes, Istrati se placait décidément a contre courant.

Par conséquent, au moment de sa traduction en roumain, on a dénoncé comme
étranger a 1’esprit national son univers « du port international cosmopolite », vulgaire,
trivial, immoral et corrompu. On a entendu quelques voix isolées qui le rapportaient aux
fresques byzantines et parfois aux épopées homériques — des reperes également grecques
et balkaniques, acceptés par la tradition culturelle européenne comme des parties
prestigieuses de son héritage culturel. Mais pour bien des autres, on aurait du reconnaitre en
Istrati une pauvre Shéhérazade, un symbole du non- (ou bien de I’anti-européisme) nuisible
et méme destructif, par rapport a I’effort national d’édifier « a I’européenne ».

De nos jours, en Roumanie tout comme en Occident, Panait Istrati est devenu un
auteur « populaire » et de succés. Ses livres, qui foisonnent de proscrits, de vagants, de
loups de mer, de contrebandiers, de prostituées et de bajaderes et racontent des exploits
merveilleux placés dans des paysages rayonnant de soleil et resplendissant des
couleurs les plus vives, furent plus d’une fois transformés en scénarios
cinématographiques.

C’est qu’entre temps la perception des périphéries et des frontiéres de contact a
sensiblement changé. Pour le postmodernisme, la cartographie européenne s’avére un
instrument privilégié et flexible de I’offensive légitimante lancée par les identités
émergentes — fussent-elles culturelles, sociales, nationales, raciales ou de genre. Toute
une série de disciplines (la géographie, I’anthropologie, les théories critiques post-coloniales
ou féministes) y ont puisé fréquemment de forts arguments pour leurs campagnes.

Les théories contemporaines post-structuralistes ou post-coloniales tendent a
privilégier les hybridités et les mélanges, les intersections ou les solidarités minoritaires
de groupe, qui sont capables de mettre en question les notions de domination culturelle
liées a la spatialité et a I’identité.

Dans ce contexte-ci, les identités frontaliéres infirment des oppositions binaires
telles que centre/périphérie, ouest/est, intérieur/extérieur, national/extra national et
tendent a privilégier le terme faible de chaque opposition. Une rhétorique du dépaysement
va de pair avec toute une suite de représentations symboliques de | hybridité.

Dans son livre Dissemination (La Dissémination), Homi Bhabha entreprend une
critique du chronotope de I’identité nationale et met en vedette le potentiel culturel des
communautés périphériques ou centrifuges.

177

BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)



Monica SPIRIDON

La cloture de 1’ainsi dite « nation-espace » et surtout de son discours et de la
textualité qui en rend compte est mise en question par Homi Bhabha et considérée plutot
problématique : « La perspective ambivalente, antagoniste sur ,la nation comme
narration”, établira les frontiéres culturelles de la nation de telle maniére qu’elles
puissent étre représentées comme contenant des seuils de signification, lesquels doivent
étre traversés, transgressés et traduits, dans les processus de la production culturelle »
(Bhabha 1990 : 293)

D’apres lui, le projet moderniste aurait figé d’une certaine maniere le statut des
communautés du seuil : dans ses propres termes, « people of the pagus», pagus
signifiant en méme temps Seuil et payen. Ce qui conduit a une réévaluation des
communautés des confins et pose les bases d’une nouvelle cartographie culturelle.

En guise de conclusions. Repenser lesfrontiereset lesidentités

En tant que régle du jeu, aux temps modernes les diverses Europes avaient été
couramment circonscrites a I’aide des repéres géopolitiques axiologiquement valorisés,
renvoyant en fin de compte a la polarité supérieur/inférieur (ou bon/mauvais.) Le vrai
relief de ces ainsi-dites géographies européennes avait évolue entre le haut et le bas, en
descendant des pantes imaginées, menant du Nord-ouest vers le Sud-est.

D’une maniére ou d’une autre, presque toutes les identités européennes
périphériques ont été modelées par 1’hypothése de leur statut frontalier, qui devint
progressivement un des piliers de leur signification et de leur importance. En effet les
communautés culturelles sud-est européennes ont été percues par elles-mémes et par les
autres comme des carrefours, des portes, des seuils ou des ponts entre des identités
différentes ou bien entre une identité et une altérité culturelle.

Ce type de statut frontalier a été couramment congu et représenté sur deux plans
distincts : d’une part, les frontiéres réelles (géopolitiques) comme des états de fait et de
Iautre, leurs projections intellectuelles (idéologiques et symboliques). Et je m’empresse
d’y ajouter qu’entre les deux — 1’état de fait et respectivement les discours identitaires —
s’est installé un clivage persistent.

1. En tant que réalités géopolitiques, les aires frontaliéres ont été plutdt des
zones de passage et d’enchevétrement culturel que des barriéres identitaires. L’intérét
sinon la fascination de 1’espace culturel frontalier consiste justement dans le mélange,
dans le dialogue et dans la confrontation de différentes populations, cultures, religions et
langues. Les communautés frontaliéres se sont avérées de véritables plaques tournantes
du dialogue culturel. Dans ces zones-1a, les identités se superposent et s’entremélent en
s’exprimant dans des produits culturels hybrides, offrant des points idéaux de départ
pour des projections imaginaires révélatrices.

2. A lantipode de cet état de fait, les discours intellectuels intéressés par les
identités frontali¢res ont étalé des options radicalement différentes. Les exemples que je
viens de présenter dans mes propos antérieurs mettent en lumiére leur tendance
persistante a définir les identités frontaliéres comme des parentes pauvres de la tribu,
séparées de leur riche famille européenne par des clivages économiques, sociaux,
idéologiques ou symboliques infranchissables.

En tant qu’identités discutables et disputables, ces derniéres ont ¢&té
constamment censées se légitimer. Elles ont du imaginer des subterfuges fantasmatiques
comme les Petit Paris, les troisiémes ou les quatriémes Romes, la Petite Vienne, ou bien
elles se sont imposées de violemment répudier des déviants comme Panait Istrati, qui se

178

BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)



Lesidentitésfrontaliéres: les «parentes pauvres» ou les «riches héritieres» de la tribu?

montraient attachés aux valeurs périphériques.

Assez récemment quand méme, les discours identitaires changent radicalement
de stratégie, pour aller de pair avec les réalités globales contemporaines. Comme résultat
de cette volte-face, les anciennes parentes pauvres commencent a €tre percues plutdt
comme de riches héritiéres de la tribu et de sources vigoureuses de la création culturelle,
capables de mettre a profit des traditions multiples. On pourrait méme en conclure qu’en
ce moment le statut frontalier est théoriquement surévalué par les discours identitaires.

Malheureusement, au lieu de mettre nettement en question la logique alternative
des équations antérieures comme central versus liminal, ce renversement spectaculaire
de perspective et de valeurs finit par la valider et la perpétuer. Entre les deux options
polaires, également frustrantes par exces, une formule d’équilibre serait de rigueur.

A la suite de mes sommaires propos on peut donc en conclure que, pour les
communautés frontaliéres, une identité « simplement Européenne» reste toujours a
redéfinir ou — pourquoi pas? — a réinventer.

Bibliographie

Bachelard, Gaston, La poetique de |’ espace, Paris, PUF, 1957.

Bhabha, Homi, DissemiNation: Time, Narrative and the Margins of the Modern Nation, in
Homi Bhabha (ed.), Nation and Narration, London, Routledge, 1990, p. 291-322.

Braudel, Fernand, L’identité de la France, 1. Espace et histoire, Paris, Arthaud-Flammarion, 1986.

Castoriadis, Cornelius, L’ Institution imaginaire de la société, Paris, Seuil, 1975.

Claval, Paul, From Michelet to Braudel : Personality, Identity and Organization in France, in David
Hooson (ed.), Geography and National Identity, Oxford U.K. & Cambridge US, Blackwell, 1994.
Febvre, Lucien, A Geographical Introduction to History, translated by E.G. Mountford and J.H.

Paxton, London, Routledge, 1932.

Febvre, Lucien, Frontiére — le mot et la notion, in Lucien Febvre, Pour une histoire a part
entiere, Paris, SEVPEN, 1962, p. 11-24.

Foucher, Michel, Fronts et frontiéres. Un tour du monde géopolitique, Paris, Fayard, 1991.

Goldsworthy, Vesna, Inventing Ruritania. The Imperialism of the Imagination, New Haven and
London, Yale University Press, 1998.

Harvey, David, Between Space and Time: Reflections on the Geographical Imagination,
« Annals of the Association of American Geographers », (80), 3, 1990, p. 418-434.

Haupt, Heinz-Gerhardt, Michael G. Muller & Stuart Woolf (eds.), Regional and National Identities in
Europe in the XIXth and XXth Centuries/ Les identités régionales et nationales en Europe aux Xl Xe et
XXe siécles, The Hague, London, Boston, Kluwer Law International, 1998.

Hobsbawn, Eric, On History, London, Weidenfeld & Nicholson, 1997.

Istrati, Panait, Les récits d'Adrien Zograffi. Kyra Kyralina, Paris, Editions Rieder, 1924 ;
CEuvres choisies, 1, édition bilingue, Bucarest, Editura pentru literaturd, 1966.

Kaiser, Wolfgang, Régions et frontieres. L' espace frontalier de Bale, in Haupt, Muller & Wolf,
cit., 1998, p. 379-411.

Lévy, Jacques, Michel Lassault (eds.), Dictionnaire de la géographie et de |’ espace des sociétés,
Paris, Belin, 2003.

Power, Daniel, Frontiers: Terms, Concepts and the Historians of Medieval and Early Modern
Europe, in Daniel Power, Naomi Standen (eds.), Frontiers in Question. Eurasian
Borderlands. 700-1700, London, Macmillan, 1999, p. 11-13.

Robic, Marie-Claire, National Identity dans Vidal’'s Tableau de la géographie de la France:
From Political to Human Geography, in Hooson, op. cit., 1994, p. 58-71.

Romier, Lucien, Le carrefour des empires morts, Paris, Hachette, 1931.

179

BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)



Monica SPIRIDON

Simmel, Georg, Gesamtausgabe, vol. 11, hrsgb. O. Ramstedt, Frankfurt, Suhrkamp, 1992.

Spiridon, Monica, Inventing Romania : Nationalism and Literature in the 20th Century, « Interlitteraria »,
1, V. Culture and Nation at the Turn of the Millenium, Tartu, Kirjastus, 2000a, p. 76-87.

Spiridon, Monica, L'Occident et I'Orient : un stéreotype de I’identité culturelle roumaine au
XXe siécle, in Eleni Politou-Marmarinou, Sophia Denissi (eds.), |dentité et alterité en
littérature. XVIlle — XXe siecles, Athens, Domos, 2000b, p. 284-299.

Spiridon, Monica, Les dilemmes de |’ identité aux confins de |’ Europe. Le casroumain, Paris, I’Harmattan, 2004.

Westphal, Bertrand, La Poldévie ou les Balkans prés de chez vous. Un stéréotype francais,
« Neohelicon », XXXII, 32, 1, 2005, p. 7-17.

Border Identities: the « Poor Relatives »
or «theRich Inheritors» of the Tribe ?

Our essay is emphasizing how complex the border issue has been in Europe and most
particularly in Eastern Europe over the last two centuries. The paradigmatic anxiety brought
about by the obsessions of a peripheral cultural identity can be traced on several levels. It
highlights the variable meanings of the notion of border and illustrates the ways in which many
Eastern European communities locate borders, assign meaning to them and reassert their
functions. In this type of cultural process key identifiers of selthood and self worth are generated
by narratives through which people on either side of the border construct their identities by
manipulating a set of shared rhetoric.

Collective perceptions of borders usually foster conflicting ideologies, rhetorical
devices and topoi of the social imaginary. They generate literary programs and they also create
symbolic topographies and sites of memory: Apart form this almost all descriptive terms
involved in these processes usually convey value judgments.

In recent decades, European cartography has become a privileged and flexible
instrument of the impetuous offensives launched by all kind of emergent European identities,
cultural, social, national, gender etc. Consequently a series of academic disciplines (cultural
geography, anthropology, critical postcolonial theories, comparative studies) had provided strong
arguments for their campaigns.

Université de Bucarest
Roumanie

180

BDD-A774 © 2006 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:02 UTC)


http://www.tcpdf.org

