
„Philologica Jassyensia”, An III, Nr. 2, 2007, p. 41-48 

 

 

 

Fractalitate şi discurs critic în Memento mori 
 

Nicoleta IFRIM 
 

Exacerbând algebricul şi analiticul în defavoarea imaginii, gândirea ştiinţifică 
modernă se depărtează progresiv de dinamica plurală a formelor, preferând unilateralul 
obiect fizic, fapt comentat de B. Mandelbrot în eseul Zbor deasupra limbajelor fractale, 
în Obiectele fractale, ediţia a treia din 1989. Teoreticianul fractalilor aduce în discuţie 
problematica crizei ştiinţifice actuale, în condiţiile în care individul devine martorul 
genezei unei noi ştiinţe care postulează primatul imaginii şi care nu mai aderă la 
absolutul nonfiguralului abstract. „Gândirea prin intermediul imaginilor” devine astfel o 
modalitate de apropriere a lumii, dar şi a universului poetic; căci, „dacă aşa cum crede 
Mandelbrot, geometria fractală reprezintă o reacţie a imaginii împotriva ascezei 
iconoclaste a gândirii algebrice, atunci speranţa într-o nouă ştiinţă revine în fond la 
nostalgia privind reintegrarea vechiului tip de imaginar, pe suprimarea căruia, tocmai, 
ştiinţa modernă se edificase [...] Poate că ceea ce este implicat în această nouă dispută a 
imaginilor este de fapt reintegrarea unui subiect cunoscător reconciliat cu propria sa 
istorie, adică, în fond, cu întregul cuprins al ontologiei sale. Regăsim astfel, la omul 
european, faptul că imaginalul reapare latent atunci când revendicarea nevoii de 
imaginar este mai nestăvilită”1. La rândul său, creatorul se află sub incidenţa unor astfel 
de forţe fenomenologic-formatoare care dirijează tacit raportul cu transcendenţa, căutată 
mai ales în decodificarea figurală a „stărilor interioare”, poetic marcate de 
trăirea/devenirea temporală. Intrând în „jocul cu timpul”, eul nu se află subjugat 
acestuia, ci îi imaginează metamorfozele, căci „virtualizându-se, subiectul scapă câte 
puţin devenirii; el nu mai face propriu-zis parte din ea, ci devine capabil dimpotrivă de a 
o domina şi integra în largă măsură. Din aceeaşi cauză el se temporalizează. În loc de a 
fi purtat de ea, subiectul o înţelege, graţie virtualităţilor care se constituie în mod uman. 
Deoarece se potenţializează, omul devine prin intermediul gândirii survolare a timpului 

şi capacitate de a rosti lumea”2. Nu altceva spune eminescianul vers din Epigonii, care 
sugerează o construcţie virtuală, temporal marcată, a lumii drept coerenţă a imaginii: 
„Ochiul vostru vedea-n lumea de icoane un palat”. 

Pornind de la aceste premise, de la nevoia acută de potenţare a „setei de 
imagine”, poemul Memento mori se decriptează prin mecanismul fractal al complexităţii 
figurale inculcate de „starea interior-poetică” a eului eminescian, care urmează traseul 
„punerii în formă” pe direcţia matrice-realizat. Poemul adoptă o structură conceptual-
fractalică ce acţionează asupra gândirii creatoare eminesciene drept „configuraţie 
euristică” (H.-R. Patapievici), care modelează intrinsec forma internă a reprezentărilor 
poetice. „Plonjarea în istoricitate” se transformă în paradigmă creatoare ce implică un 

                                                 
1 H.-R. Patapievici, Cerul văzut prin lentilă, Iaşi, Editura Polirom, 2005, p.292. 
2 André Jacob, apud Dumitru Chioaru, Poetica temporalităţii. Eseu asupra poeziei româneşti, Cluj-

Napoca, Editura Dacia, 2000, p.13.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:57 UTC)
BDD-A740 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Nicoleta IFRIM 

 42 

mecanism mandelbrotian de actualizare în universul poetic, cel al generării de forme 
prin reiterare fractală. Procedeul cere în subsidiar o necesară schimbare de focalizare 
critică, de la unitatea textuală individuală la observarea simetriilor recursive între 
nivelele textual-poetice3. Convertind stările interioare în analogii figurale, discursul 
poetic din Memento mori construieşte vizionar un parcurs al „trecerii” contemplative 
prin forme de civilizaţie, pe baza unui generator de tip mandelbrotian, „reproducerea în 
abis, prin diferenţe, a autosimilarelor” sau „creşterea prin amplificare/diferenţiere” şi 
generând, „fără a-şi pierde identitatea, forme şi conţinuturi non-identice”4. Coexistenţa 
formelor istoricizate în acelaşi univers al poemului, determinate de principiul 
mandelbrotian al expansiunii, legitimează subtextual figura geometrică a fractalului, 
promovând drept fir director al gândirii eminesciene „regula identicilor diferiţi” despre 
care vorbeşte Patapievici, în contextul mai larg al filosofiei religiilor: „Oricare secvenţă 
a reproducerii similare este autosimilară în oricare din părţile ei, astfel că va exista 
mereu o dimensiune care să pună în evidenţă diferitul şi o alta care să evidenţieze 
identicul. Această serie infinită, generată prin angrenarea de identic şi diferit după o 
regulă a autosimilarităţii, poartă în matematică numele de fractal. Figura geometrică a 
creştinismului pare a fi, astfel, fractalul. (Fireşte, eu nu operez aici cu identificări 
ontologice, de tipul creştinismul este un fractal: susţin mai degrabă ideea că noţiunea de 
fractal este consecinţa unei anumite traduceri, în limbaj natural, a unei realităţi teologice 
creştine, bazată şi ea pe autosimilarităţi şi solidarităţi de tip formă/conţinut, rezultate din 
modul în care limbajul a putut primi revelaţia creştină)”5. 

În acest sens, am putea afirma că, în Memento mori, figura geometrică a 
imaginarului eminescian, cea care îi poate surprinde complexităţile dinamice dar şi 
autosimilarităţile interioare, este fractalul, ceea ce reconfigurează morfo-genezic 
dominantele romantice ale onirismului de tip thanatic. Sau, viziunea fractalică devine un 
adevărat „model cosmologic”, aşa cum este definit acesta de Ioana Em. Petrescu: 
„Considerăm că modelul cosmologic constituie o realitate de profunzime a viziunii, 
depăşind în adâncime nivelul conştiinţei teoretice (ştiinţifice), dar şi nivelul materialului 
mitic din care se constituie viziunile cosmogonice explicite din operele literare, pentru 
că modelul cosmologic este expresia sentimentului existenţei în lume, a raporturilor 
originare pe care fiinţa le stabileşte cu universul”6. Orientat spre surprinderea devenirii 
continue a universului, care creşte imploziv prin repetitivitatea diferenţiată a propriilor 
autosimilarităţi, modelul cosmologic fractalic din Memento mori îşi revelă propria 

                                                 
3 Această nouă premisă interpretativă este susţinută de N. Katherine Hayles, care, prin asumarea noilor 

teorii morfogenezice la nivelul metodelor critice, propune interpretarea textului literar drept sistem 
complex, dinamic, non-liniar şi interrelaţionat – Chaos Bound: Orderly Disorder in Contemporary 

Literature and Science, Cornell UP, Ithaca, 1990. 
4 H.-R. Patapievici, op.cit., p. 288. 
5Ibidem, p.277; tot aici autorul disociază între religia islamică şi cea creştină în termeni asemănători: 

„Rudimentar spus, dacă Islamul generează identici, creştinismul îşi reproduce substanţa prin crearea de 
autosimilari. Posteritatea Coranului este plină de identici; a Bibliei este populată de asemănători care se 
conduc după regula identicilor diferiţi. Aceste două moduri diferite de manifestare fac ca, astăzi, lumea 
creştină şi lumea islamică să fie atât de diferite. Dacă prima este una a proliferării de identici diferiţi, ultima 
este a separării repulsive de diferit şi a adăpostirii în identic. Tot destinul lor diferit se joacă pe diferenţa 
dintre liberalismul convertirii şi violenţa intervertirii. Adică, în fond, pe diferenţa similară dintre rigiditatea 
omotetiei şi eleganţa suplu-vertiginoasă a desfăşurării fractalului.” 

6 Ioana Em. Petrescu – Eminescu. Modele cosmologice şi viziune poetică, Piteşti, Editura Paralela 45, 
2005, p. 21. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:57 UTC)
BDD-A740 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Fractalitate şi discurs critic în Memento mori 

 43 

esenţă principială în potenţarea poetică a consubstanţialităţii fiinţă-univers, o reintegrare 
a statutului ontologic în diversitatea morfogenezică a lumii la care are acces prin 
contemplare onirică şi descătuşare thanatică. Vorbim, în acest context, despre spaţiul 
onirico-thanatic ca fundal pentru proiectarea mecanismului fractal al autosimilarităţii, 
care permite creşterea interioară a complexităţii viziunilor poematice prin asumarea 
raportului infinit (ieşire din formă şi plonjare în multiplicitatea istorizată) – finit 

(actualizare şi punere în formă conotată temporal).  
Această relaţie dinamică bi-univocă păstrează ceva din amprenta paradigmei 

romantice, care operează cu transgresiuni vizionare ale spaţio-temporalităţii spre a 
surprinde mecanismul universal al rotirii civilizaţiilor, căci „eul liric din Memento mori, 
păscându-şi «turma visurilor», pune stăpânire pe roata istoriei, renaşte din haos lumile 
cuprinse de moarte şi devine spectatorul triumfului viitor al nefiinţei. Îndeosebi prin 
intermediul somnului şi visului sunt puse în valoare virtualităţile ilimitării. Graţie 
acestora, eul capătă demiurgie, forţele gândului se descătuşează, se ascultă şi se 
înfăptuiesc, iar poetul îşi subordonează haosul pătrunzându-l de propria-i coerenţă. 
Trecerea din planul vigil în cel oniric este echivalentă, mai totdeauna, cu ieşirea din 
claustrare în fără margini: «Când omul risipitu-i, un lut fără suflare, / Sufletul în afară 
rămâne surd şi orb: / Un cântec fără arpă, o rază fără soare, / Un murmur fără ape, e 
suflet fără corp, / Dar înăuntru-i este o lume-ntinsă mare, / Aievea-i pentru dânsul. Cum 
picături ce sorb / Toate razele lumii într-un grăunte-uimit, / În el îs toate, dânsul e-n 
toate ce-a gândit»”7. Pe de altă parte, coexistenţa avatarică a lumilor circumscrise istoric 
din Memento mori conferă esenţă unui Weltanschauung eminescian, din care nu poate 
lipsi „ideea de moarte privită ca un corolar al ideii de viaţă. Ea nu numai că a fost una 
din cele patru mari teme romantice pe lângă natură, iubire, şi divinitate, ci chiar un 
sentiment, din ale cărei trăiri s-au chintesenţiat idei generale, unele care ţin de domeniul 
religiei ca ideea de reîncarnare progresivă şi regresivă (palingeneza şi metempsihoza), 
ca şi ideea de reminiscenţă (anamnesis), adesea prezentă în intuiţia omului de geniu. 
Domeniul psihologic a fost îmbogăţit cu noţiunea de archaeus, în înţeles monadic sau 
de arhetip platonic. Vieţile în succesiunea lor fiind experienţe în care arhetipul s-a 
transpus. Totalitatea acestor vieţi ar fi «eternitatea relativă» sau «eternitatea cu graniţi», 
pe când eternitatea din arheu e «absolută» sau «nonexistentă» [...]. La Eminescu, 
moartea nu-i definitivă pentru că geniul ei nu-i decât al unei eternităţi cu graniţi [...]. 
Problema morţii se poate însă întregi în Weltanschauung-ul eminescian alături de 
categorii ca devenire, unitate, infinit, timp şi spaţiu chemate să explice prezenţa unui 
Univers deschis. La Eminescu, sugestiile pe care le oferă poezia şi preocupările sale 
fragmentare de filosofie, atrag atenţia asupra unor atribute fundamentale ale cosmosului, 
cum ar fi eternitatea şi schimbarea continuă pe care poetul le-a numit «Ahasverul 
formelor lumii». [...] Ideea de univers închis nu mai putea fi acceptată, şi apercepţia 
romantică îl ducea fără echivoc la starea de pluralitate a lumilor, proliferantă pentru 
fantezia romantică. Corespondenţele vizibile între om şi cosmos pe care geniile le-au 
intuit prin gândirea lor mitică, puteau fi sugestia unui cosmos a cărui existenţă e numai 
circulară, cum întâlnim în Cu mâne zilele-ţi adaugi, Glossă, Scrisoarea I. Pe tot atâtea 
argumente pledează pentru un univers ce se dezvoltă în spirală, idee mai aproape de 

                                                 
7 Alexandru Melian, Eminescu – univers deschis, Bucureşti, Editura Minerva, 1987, p. 11. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:57 UTC)
BDD-A740 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Nicoleta IFRIM 

 44 

evoluţionismul şi proteismul romantic”8. Actualizând o adevărată „vocaţie a visului”9, 
Memento mori devine astfel un proiect programatico-poematic al „timpului cascadă” în 
care „poezia şi visul se exersează în a întoarce înapoi «roata vremii», trecând prin 
«punctele de solstiţiu» ale fiecărei civilizaţii, spre timpul ei echinoxial, în care şi-a 
gândit zeii şi şi-a construit miturile”10. 

Acelaşi mecanism al structurării „în cascadă” este asumat şi de Mandelbrot în 
explicarea funcţionalităţii creşterii fractale a formei, care îşi recuperează identitatea 
totalizatoare prin coexistenţa regresivă a autosimilarelor sau, altfel spus, prin „punere 
implozivă în formă” a omotetiilor interne. Tot în acelaşi fel este construită şi viziunea 
onirică din Memento mori asupra temporalităţii istoricizate, cele două categorii 
temporale prevalente, „timpul echinoxial” şi „timpul solstiţial” fiind corelativele 
dominantelor spaţiale, infinit şi finit, sau, în sens fractalic, ale  celor doi topoi –  „ieşirea 
din formă” şi „punerea în formă.” Apropriindu-şi visul şi moartea ca posibităţi generice 
de transgresare spaţială din formă în formă, repetând astfel identicul, dar evidenţiind 
diferitul, discursul poetic construieşte viziunea „declinului ciclic al civilizaţiilor” ca 
morfo-geneză temporală pe cele două coordonate: „Timpul – şi el rotitor – se reîntoarce 
ritmic spre momentele sale aurorale, revitalizându-se într-o perpetuă tinereţe. Aici, la 
izvoare, «timpi răcori şi clar răsar» veşnic, străini istoriei (adică eroziunii), ritmând o 
coregrafie astrală etern identică sieşi. Este un timp pe care l-am putea numi, metaforic, 
echinoxial, al cumpenei în etern echilibru, un timp care nu cunoaşte dramele ruperii, 
opririi, declinului, un timp sferic, pe care imaginaţia îl aseamănă calotei sferice a 
universului platonician, ale cărei puncte sunt, toate, echidistante faţă de propriu-i centru. 
Timpul echinoxial este timp cosmic, cel în care grecii vedeau imaginea mobilă a 
eternităţii, cel pe care Eminescu îl vede măsurat, în adâncul codrilor veşnici, de cântul 
monoton al greierilor, orologii cosmice («Pe când greieri, ca orlogii, răguşit în iarbă 
sună...» – Memento mori). Şi, tot metaforic vorbind, dar utilizând de astă dată o 
metaforă esenţială a universului poetic eminescian, timpul îşi pierde caracterul cosmic 
de imagine mobilă a eternităţii şi primeşte un caracter istoric (comportând adică 
eroziunea, ruperea, stagnarea, degradarea) atunci când iese de sub semnul echinoxului şi 
intră sub semnul solstiţiului. Marile crize istorice ale umanităţii (văzute ca tot atâtea 
amurguri ale zeilor) sunt înscrise de Eminescu în Memento mori, sub semnul «punctului 
de solstiţiu» înţeles ca ruptură tragică în raport cu continuitatea perpetuă a timpului 
echinoxial: «Şi-astăzi punctul de solstiţiu a sosit în omenire. / Din mărire la cădere, din 
cădere la mărire / Astfel vezi roata istoriei întorcând schiţele ei; / În zadar palizi, siniştri, 
o privesc cugetătorii / Şi vor cursul să-l abată. Combinaţii iluzorii - / E apus de zeitate, 
ş-asfinţire de idei»”11. Cele două categorii temporale, în schimb, se desprind de tentaţia 
antinomiei romantice realitate – idealitate, nu mai apeleză la o viziune compensatorie, 
de transformare utopică a unei lumi reale efemere şi lipsite de autenticitate, ci se înscriu 
dialectic într-o poetică fractală a coexistenţei în durată, pentru care somnia thanatică 
devine o soluţie asumată de autentificare a complexităţii în mişcare, în care eul îşi 

                                                 
8 Aurel Petrescu, Eminescu. Metamorfozele creaţiei, Bucureşti, Editura Albatros, 1985, p. 65-66. 

Asupra conceptului de Archaeus, care dezvoltă complexe semnificaţii la nivelul imaginarului eminescian, a 
se vedea Dumitru Tiutiuca, Literatura marilor clasici, Bucureşti, Editura Didactică şi Pedagogică, 2005. 

9 Ioana Em. Petrescu, op.cit., p. 126. 
10 Ibidem, p. 113. 
11 Ibidem, p. 61. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:57 UTC)
BDD-A740 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Fractalitate şi discurs critic în Memento mori 

 45 

resimte integrată condiţia ontologică. În acest fel, Memento mori, „marele poem al 
naşterii şi morţii civilizaţiilor”, recitit prin grila hermenuticii fractale, devine o 
panoramare mandelbrotiană a formelor „măririi” şi „căderii” văzute în succesiunea 
temporalităţii lor, pentru care „lumea cea aievea” (şi corolarul său – timpul solstiţial) şi 
„lumea-nchipuirii” (cu corespondentul temporal al echinoxiului) sunt etapele omotetice 
ale construcţiei fractale şi nu mai angajează o dichotomie structurală care ar fracţiona 
antitetic discursul. Modelul fractal al coexistenţei „identicilor diferiţi” estompează 
radicala opoziţie structurală de sorginte romantică, în virtutea existenţei unui eu care 
contemplă lumea în diversitatea formelor ei şi le urmăreşte geneza interioară perpetuă 
conform desideratului mandelbrotian al surprinderii diferitului în identic: „Una-i lumea-
nchipuirii cu-a ei visuri fericite, / Alta-i lumea cea aievea, unde cu sudori muncite / Te 
încerci a stoarce lapte din a stâncei coaste seci; / Una-i lumea-nchipuirii cu-a ei mândre 
flori de aur, / Alta unde cerci viaţa s-o-ntocmeşti precum un faur / Cearc-a da fierului 
aspru forma cugetării reci.”  

Din alt punct de vedere, reconstruind poetic lumea sau, mai bine spus, regăsind 
sensul istoric al formelor mundane prin permisiva dimensiune oniric-contemplativă, eul 
liric din Memento mori transcende individualul pentru a recupera pluralul, fiind o 
conştiinţă care descifrează limbajul formelor lumii în succesiunea lor implozivă. În 
acest fel, incipitul poemului trasează cadrele estetice programatice între care va avea loc 
morfo-geneza fractală a lumilor, oniricul şi thanaticul constituind cele două nivele 
fundamentale în reiterarea omotetiilor interne ale viziunii poetice, de altfel înţelese, în 
sens mandelbrotian, ca bază a mecanismului „creşterii” fractale datorită celor două 
caracteristici implicite, contemplarea şi eludarea limitelor individualului: „Turma 
visurilor mele eu le pasc ca oi de aur, / Când a nopţii întunerec — înstelatul rege maur 
— / Lasă norii lui molateci înfoiaţi în pat ceresc, / Iară luna argintie, ca un palid dulce 
soare, / Vrăji aduce peste lume printr-a stelelor ninsoare, / Când în straturi luminoase 
basmele copile cresc. / Mergi, tu, luntre-a vieţii mele, pe-a visării lucii valuri / Până 
unde-n ape sfinte se ridică mândre maluri, / Cu dumbrăvi de laur verde şi cu lunci de 
chiparos, / Unde-n ramurile negre o cântare-n veci suspină, / Unde sfinţii se preîmblă în 
lungi haine de lumină, / Unde-i moartea cu-aripi negre şi cu chipul ei frumos.” Acestora 
li se asociază, inedit, formula unui „patriotism selenar” cu funcţie de transfigurare a 
„realului istoric în mitologie personală”12, punând în relaţie „lumina esenţializatoare a 
lunii şi cea fenomenalizantă a soarelui”13, aşa cum o dovedesc variantele versului „Iară 
luna argintie, ca un palid dulce soare”: „Pe când luna de argint aleargă palidul al morţii 
soare”, „luna de argint a vieţii somnoroase palid soare”. Cunoaşterea solară, pe de altă 
parte, marchează o gnoseologie a afirmării formelor, a surprinderii lor într-o identitate 
prezentificată, recognoscibilă, este o modalitate de cunoaştere a „punerii în formă”, 
perceptibilă categorial, pe când cunoaşterea selenară indică, dimpotrivă, negarea, 

căutarea apofatică a formei care-şi eludează propriile limite individuale pentru a se 
reflecta infinit în diversitatea lumii. „Investirea lunii cu atributul solar [...] indică voinţa 
poetului de a răsturna o lume de valori şi a o repune sub lumina rece a cunoaşterii, în 
numele unei căutări neobosite, după primordialitate şi esenţial”14, convertindu-se „în 

                                                 
12 Dan C. Mihăilescu, Perspective eminesciene, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 1982, p. 225. 
13 Ibidem, p. 227. 
14 Ibidem, p. 227. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:57 UTC)
BDD-A740 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Nicoleta IFRIM 

 46 

sistemul imaginativ eminescian energia care măsoară, supraveghează şi în-semnează 
devenirea”15. 

Astfel, Memento mori devine un poem fractalogonic, în care contemplarea 
diferitelor etape din istoria umanităţii traduce un etern pelerinaj în căutarea formelor de 
civilizaţie şi gândire, ciclic-fragmentare şi autosimilare. Motivul asumat romantic al lui 
vanitas vanitatum, cuprins în încărcătura semantică a celor două titluri ale versiunilor 
poematice, Panorama deşertăciunilor şi Memeto mori, sau în cele ale subtitlurilor 
gândite de Eminescu (Tempora mutantur, Vanitas vanitatum vanitas, Skepsis şi 
Cugetări) sugerează pentru hermeneutica fractală tocmai nostalgia mandelbrotiană a 
surprinderii diversităţii în complexitatea dinamică a formării / de-formării ei. Istoria ca 
realitate primară, ca punct de iniţiere a căutării, şi formele sale fragmentare, actualizate 
temporal, îşi dezvoltă un parcurs circumscris programatic între „a istoriei hotară” şi 
„uriaşa roat-a vremei”: „Când posomorâtul basmu – vechia secolilor strajă  – / Îmi 
deschide cu chei de-aur şi cu-a vorbelor lui vrajă / Poarta naltă de la templul unde 
secolii se torc – / Eu sub arcurile negre, cu stâlpi nalţi suiţi în stele, / Ascultând cu 
adâncime glasul gândurilor mele, / Uriaşa roat-a vremei înnapoi eu o întorc / Şi 
privesc... Codrii de secoli, oceane de popoare / Se întorc cu repejune ca gândirile ce 
sboară / Şi icoanele-s în luptă – eu privesc şi tot privesc / La v-o piatră ce însamnă a 
istoriei hotară, / Unde lumea în căi nouă, după nou cântar măsoară – / Acolo îmi place 
roata câte-o clipă, s-o opresc!” 

Acest mecanism fractal al devenirii presupune şi ocurenţa anumitor nuclee 
repetitive, semantic-autosimilare, regăsibile în fiecare fragment al panoramării 
civilizaţiilor, observate şi de către exegeza eminesciană, dar puse sub incidenţa tematică 
a paradigmei romantice: „Însă, mai mult decât o imagine a morţii succesivelor 
civilizaţii, Memento mori e o imagine a naşterii şi a morţii miturilor, a credinţelor, adică 
e o meditaţie asupra încorporărilor (urmate, fiecare, de o inevitabilă înstrăinare) a 
spiritului în istorie. Naşterea şi amurgul zeilor, întruparea şi apusul Ideii, timpul 
echinoxial (timp istoric auroral, în care natura şi ideea  fuzionează în beatitudinea 
mitului) şi punctele de solstiţiu ale istoriei – acestea sunt momentele care structurează 
imaginea fiecărei civilizaţii panoramate în Memento mori [...] Cu excepţia Daciei mitice 
[...], toate celelalte civilizaţii panoramate de Eminescu în Memento mori se desfăşoară 
conform evoluţiei identice a raportului între două elemente constitutive (Natură-Spirit), 
evoluţie ce cunoaşte trei momente: aspiraţie reciprocă – fuziune în mit – ruptură, care 
duce la moartea civilizaţiei respective. Fiecare civilizaţie pare a se naşte dintr-un 
element primordial (apa în Grecia şi Egipt, pământul în Babilon şi Egipt, focul în Roma 
etc.), un element care îşi visează forma şi şi-o primeşte prin efortul modelator al 
gândirii; fiecare civilizaţie conţine un simbol central al gânditorului (rege sau mag); 
epuizată prin înstrăinarea gândirii, fiecare civilizaţie se reîntoarce în cele din urmă în 
elementul din care s-a născut”16. 

Intervine aici, pe lângă aceste elemente reiterate care consolidează construcţia 
fragmentar-plurală a viziunii eminesciene, şi un alt factor de coerenţă, spectralitatea, ca 

                                                 
15 Ibidem, p. 229. 
16 Ioana Em. Petrescu, op.cit., p. 179-181. Autoarea comentează şi posibilele filiaţii ale imaginarului 

eminescian cu elementele de filosofie neoplatoniciană, hegeliană, schopenhaueriană, cu viziunea 
ecleziastică sau, pornind de la observaţiile lui Eminescu din notaţiile pe marginea poemei, cu mitul 
germanic al morţii (Götterdämmerung), valorificat de Richard Wagner în secolul al XIX-lea.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:57 UTC)
BDD-A740 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Fractalitate şi discurs critic în Memento mori 

 47 

sursă a iconicităţii lumilor, căci „oglinzile eminesciene par menite nu atât să restituie 
imaginea lumii fenomenale, cât să capteze imaginea lumii în Idee”17, încât imaginarul 
poematic surprinde formarea unui obiect ideal mandelbrotian, o reflectare fractalică a 
mecanismului de intrare în fiinţă a lumilor contemplate. Ilustrativă este imaginea 
magului egiptean a cărui „oglindă de aur” dezvăluie principiul cosmic de ordonare 
autosimilară: „În zidirea cea antică sus în frunte-i turnul maur. / Magul privea pe 
gânduri în oglinda lui de aur, / Unde-a cerului mii stele ca-ntr-un centru se adun. / El în 
mic priveşte-acolo căile lor tăinuite / Şi c-un ac el zugrăveşte cărăruşile găsite – / A aflat 
sâmburul lumii, tot ce-i drept, frumos şi bun.” Prin medierea „oglinzii de aur”, magul 
identifică „sâmburul lumii”, un nucleu fractalic al reiterării omotetice a formelor, 
metaforă-analogon al „sâmburelui de ghindă”, cele două imagini sugerând „un nucleu 
de imense virtualităţi, rupt din cea mai intimă zonă a individualităţii poetice creatoare”, 
care „s-a dezvoltat arborescent, s-a ramificat la nesfârşit în variate forme”18. În această 
ordine de idei, toposul oglinzii de aur poate fi redefinit, în contextul unei organizări 
fractale a discursului, drept metaforă centrală revelatorie, cu extensiuni de semnificaţie 
în tot imaginarul poematic, sugerând un locus al contemplării vizionar-fractale, 
manipulat de „conştiinţa spaţio-temporală subiectivă” eminesciană. Este o reflectare, la 
nivelul discursului, a „unei forţe integratoare, capabilă să unifice dimensiunile spaţială 
şi temporală într-o experienţă de întrepătrundere omogenă a duratei, a continuităţii şi a 
spaţialităţii [...]. În momente privilegiate, conştiinţa subiectivă poate stopa curgerea 
timpului, oferind experienţa eternităţii temporale, în care viaţa este percepută în 
totalitatea ei [...]. Şi, în cadrul unor experienţe cu adevărat vizionare, mintea poate chiar 
percepe eternitatea per se”19. Privită în dimensiunea sa de cronotop central, oglinda de 

aur, pe lângă funcţia de concentrare a spaţialităţii într-un adevărat Aleph borgesian, 
implică şi mecanismul fractal al coexistenţei spaţiale, al „creşterii în şi prin spaţii”, căci 
„un anumit punct în spaţiu este relaţionat mental cu totalitatea spaţială care, în mod 
similar, integrează pluralitatea de spaţii într-un singur întreg atotcuprinzător. În 
momentele vizionare, infinitul multidimensional poate substitui finitul tridimensional”20. 
Privirea în şi prin oglinda de aur dă astfel un sens formator construcţiei vizionare 
eminesciene şi mai ales procedeului contemplativ fractal al descoperirii pivotal-
relaţionare a spaţiilor civilizaţiilor coexistente în aceeaşi totalitate integratoare. I se 
asociază toate figurile spectrale ale imaginarului poematic, ele însele oglinzi reflectoare 
ale textului, de la oglinda acvatică sau cosmică la privire, având „valoarea de oglinzi 

magice în care este revelată nu aparenţa, ci natura ultimă, esenţa încifrată în formele 
accesibile privirii”21. Avem în vedere funcţia eminesciană a simulării spectrale care 
complică, diversifică „identitatea repetitivă”, transformând-o într-o mandelbrotiană 
iluzie veridică. 

Oglindirea fractală a auto-similarelor devine, în aceste condiţii, nu simplă 
reprezentare mimetică, ci act de generare simulată a complexităţilor Istoriei, „acel 
comportament repetitiv al cărui produs (fie el un obiect, fie un eveniment sau un şir de 
evenimente) se raportează la o existenţă primă, proclamată drept model, în asemenea 

                                                 
17 Ibidem, p. 198. 
18 Mihai Zamfir, Proză poetică românească în sec. XIX, Bucureşti, Editura Minerva, 1971, p. 227. 
19 Amala M. Hanke, apud Cătălin Ghiţă, Lumile lui Argus, Piteşti, Editura Paralela 45, 2005, p. 111. 
20 Ibidem, p. 104. 
21 Ioana Em. Petrescu, op.cit., p. 198. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:57 UTC)
BDD-A740 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Nicoleta IFRIM 

 48 

manieră încât, din structura sa complexă, care conţine atât elemente de identitate, cât şi 
elemente de diferenţă, un «spectator» să valorizeze cea dintâi categorie, deci 
similitudinea”22. 
 

Bibliografie 

 
Chioaru, Dumitru, Poetica temporalităţii. Eseu asupra poeziei româneşti, Cluj-Napoca, Editura 

Dacia, 2000.  
Ghiţă, Cătălin, Lumile lui Argus, Piteşti, Editura Paralela 45, 2005. 
Gorcea, Petru Mihai, Eminescu, vol.I, Piteşti, Editura Paralela 45, 2001. 
Hayles, N.Katherine, Chaos Bound: Orderly Disorder in Contemporary Literature and Science, 

Cornell UP, Ithaca, 1990. 
Melian, Alexandru, Eminescu – univers deschis, Bucureşti, Editura Minerva, 1987. 
Mihăilescu, Dan C., Perspective eminesciene, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 1982. 
Patapievici, H.-R., Cerul văzut prin lentilă, Iaşi, Editura Polirom, 2005. 
Petrescu, Aurel, Eminescu. Metamorfozele creaţiei, Bucureşti, Editura Albatros, 1985. 
Petrescu, Ioana Em., Eminescu. Modele cosmologice şi viziune poetică, Piteşti, Editura Paralela 

45, 2005. 
Tiutiuca, Dumitru, Dascălu, Nicoleta, Fractologia. Prolegomene la o posibilă viziune fractală 

asupra literaturii, Craiova, Fundaţia Scrisul Românesc, 2004. 
 

Fractality and Critical Discourse in Memento mori 

 

The fractal model identified by Mandelbrot’s branching process becomes relevant for 
Eminescu’s Memento mori by means of which the poetic form gains inner dynamism. Its final 
artistic effect lies in defining poetry as an infinitely mobile summum of formal windows which 
renders the same meaning reflected indefinetly within the poetic structure. Therefore, the global 
poetic meaning is inserted at different textual levels through a fractal development technique. 
 

Universitatea „Dunărea de Jos”, Galaţi 

România 

                                                 
22 Petru Mihai Gorcea, Eminescu, vol. I, Piteşti, Editura Paralela 45, 2001, p. 278. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:49:57 UTC)
BDD-A740 © 2007 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

