
 
 
 

O identitate difuză. 
Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

 
Mihaela BUCIN 

 
O „metaistorie” proprie românilor din Ungaria e greu de înfiripat: câteva frânturi 

de legendă a „descălecatului” diferitelor comunităţi şi povestiri despre mărunte 
personalităţi locale. În schimb, imaginarul social ca experienţă a victimizării e prezent în 
tot repertoriul narativ: disimulat în basme, ridicularizat în snoave, expus terapeutic în 
povestiri personale. Dimensiunea istorică şi, implicit, cea a apartenenţei istorice la poporul 
român e înlocuită cu dimensiunea socialului şi cu elemente ale patriotismului local. 

Caracteristica principală a românilor din Ungaria contemporană este faptul că ei 
au trăit totdeauna între graniţele statului ungar. Trezirea lor la conştiinţa naţională s-a 
petrecut într-un context diferit de cel al românilor transilvăneni, nemaivorbind de cei din 
celelalte provincii româneşti. În perioada în care se formează statul român modern, la 
românii din Ungaria procesul de pierdere a limbii deja începuse. Comunităţile româneşti 
din Ungaria au alcătuit, de fapt, din totdeauna, mici insule rurale, acele enclave vestice 
naturale ale românismului, dispersate pe aproape două sute de kilometri de-a lungul 
graniţei actuale a Ungariei cu România, cuprinzând trei judeţe: Bihorul unguresc (Hajdú-
Bihar), Bichiş (Békés) şi Ciongrad (Csongrád). 

Importante comunităţi româneşti (greco-catolice) au existat şi în judeţul Sabolcs-
Szatmár-Bereg, din nord-estul Ungariei. Diaspora greco-catolică românească şi-a înfiinţat 
aici între 1735 şi 1769 mai multe parohii. Ca urmare a faptului că din 1912 ca limbă 
liturgică a acestei dieceze, făcând parte din Episcopia greco-catolică maghiară de 
Hajdúdorog, a fost instituită limba maghiară, românii din zona numită Nyírség (Făget), 
izolaţi ca spaţiu geografic de celelalte comunităţi româneşti, au încetat, practic, să mai 
aparţină grupului etnic românesc din Ungaria (Cociu 1993: 44). Astăzi, doar trei 
comunităţi greco-catolice îşi păstrează, oarecum, limba şi identitatea română: Bedeu, 
Leta Mare şi Pocei. 

Referindu-se la dilema conştiinţei cetăţeneşti a românilor din Ungaria, profesorul 
Gheorghe Petruşan afirmă că aceştia „au avut totdeauna conştiinţă patriotică maghiară, 
conştiinţă de hungarus, n-au luat parte la formarea naţiunii române, de aceea nu şi-au 
conştientizat apartenenţa naţională, în sensul modern al cuvântului”. (Petrusán/ Martyin/ 
Kozma 2000: 3). Românii din Ungaria şi-au trăit românitatea în mod spontan, mai ales 
după ce au fost despărţiţi, prin tratatul de la Trianon, de cele aproape trei milioane de 
români din Ardeal. 

Despre comunităţile pe care le avem în vedere, documentele maghiare spun că au 
început să se organizeze în structura lor actuală la sfârşitul secolul al XVII-lea, după 
retragerea administraţiei turceşti din Ungaria. Grupuri de români au venit în Câmpia 
Ungară prin migraţie interioară spontană sau dirijată. Au repopulat un teritoriu 

Philologica Jassyensia, An I, Nr. 1-2, 2005, p. 127-160 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

dezorganizat de repetate războaie şi epidemii, s-au aşezat aici mai întâi ca lucrători 
sezonieri, apoi ca iobagi, mai târziu ca proprietari de pământ. 

În prezent, biserică, şcoală, instituţie culturală, eventual, organizaţie românească se 
găsesc în următoarele localităţi: Aletea, Apateu, Bătania, Bedeu, Bichiş, Bichişciaba, 
Budapesta, Cenadul Unguresc, Ciorvaş, Crîstor, Chitighaz, Darvaş, Jula, Jaca, Leta 
Mare, Leucuşhaz, Micherechi, Otlaca-Pustă, Peterd, Pocei, Săcal, Seghedin, Vecherd. 
(Denumirea maghiară a localităţilor: Elek, Körösszegapáti, Battonya, Bedő, Békés, 
Békéscsaba, Budapest, Magyarcsanád, Csorvás, Sarkadkeresztúr, Kétegyháza, Darvas, 
Gyula, Zsáka, Léta, Lökösháza, Méhkerék, Pusztaottlaka). 

Liderii organizaţiilor româneşti susţin că numărul românilor din Ungaria este în jur 
de 20-25.000 de membri, în timp ce statisticile oficiale ungare de la recensământul din 
1990 prezintă numărul etnicilor români ca fiind mult mai mic: după naţionalitate 10.740, 
iar după limbă maternă 8.730. La recensământul populaţiei din Ungaria, din 2001, 7.995 
de persoane se declară români, iar 8.482 de cetăţeni ai Ungariei declară că limba lor 
maternă este româna. Numărul credincioşilor ortodocşi români din Ungaria, pe baza 
recensământului din 2001, este de 5.598 (vezi şi www.romanul.hu). 

Pe baza variantelor de grai şi luând în considerare elementele de onomastică, mulţi 
strămoşi ai românilor de azi au venit în Câmpie din teritoriile estice cuprinse între Mureş 
şi Tisa. În Ungaria se vorbesc două variante ale graiului crişean, a căror delimitare 
virtuală poate fi trasată pe linia oraşului Jula. Comunităţile româneşti situate la sud de 
Jula folosesc varianta de grai de pe Crişul Alb, în cele dinspre nord se vorbeşte graiul 
bihorean de pe Crişul Negru, având ca marcă specială construirea conjunctivului cu şi în 
loc de să. Originea multor familii româneşti din Ungaria e relevată de patronimele 
derivate din toponime: Pilu > Pilan, Târnova > Târnovan, Abrud > Abrudan sunt nume 
întâlnite la sud de Jula, iar localităţile respective se află între râurile Mureş şi Crişul Alb. 
Nume ca Cefan, Gârdan, Szakadáti, Görbedi (din Cefa, Gârda, Săcădat, Gurbediu) sunt 
frecvente în satele Bihorului unguresc, în timp ce toponimele sunt ale unor localităţi de pe 
Crişul Negru (cf. Petrusán/Martyin/Kozma 1999: 60). 

În graiul folosit în unele comunităţi româneşti din Bihorul unguresc, cum ar fi 
localitatea Bedeu, se remarcă prezenţa rotacismului. 

Românii din Ungaria sunt în majoritate covârşitoare bilingvi, un bilingvism inegal, 
în care balanţa se înclină spre limba maghiară; limba română pe care o folosesc are o 
formă arhaică şi dialectală, cu o inteligibilitate dificilă din cauza abundenţei 
împrumuturilor ungureşti. Dubla identitate a românilor din Ungaria se reflectă, azi, atât 
în conştiinţa lor de apartenenţă statal-naţională şi culturală, cât şi la nivelul limbii. De 
fapt, formularea „identitate dublă” conţine în aceeaşi măsură efectul de dublă integrare, 
ca şi pe cel de dublă respingere. Această situaţie confuză a jucat în ultima jumătate de 
secol rolul-cheie în atitudinea românului de aici faţă de limba şi cultura proprie. Românul 
din Ungaria are experienţa negativă de fi privit ca intrus atunci când se exprimă 
româneşte (vorbeşte, cântă, joacă) printre indivizi din naţiunea-mamă, aşa cum e perceput 
ca alogen printre unguri. De aceea, el a decis să rezolve paradoxul acestei duble respingeri 
adoptând soluţia proximă, avantajoasă şi recomandabilă: limba şi cultura maghiară. 

 128

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

* 
Cea mai veche comunitate românească atestată documentar în Câmpia Ungară, 

este cea din oraşul Jula. În călătoria pe care turcul Evlia Celebi o face prin vilaetul 
Timişoarei, între anii 1660-1664, el ajunge şi la Jula, unde întâlneşte „români şi unguri ce 
sunt sârguincioşi şi oameni binevoitori” (Olteanu 1999: 6). 

Existenţa celor două biserici ortodoxe româneşti şi a celor trei şcoli confesionale 
din oraş, înfiinţarea, la mijlocul anilor 1800, a numeroase asociaţii culturale (societăţi de 
lectură, coruri) indică statutul numeric şi economic al comunităţii româneşti din Jula, 
menţinut ca atare până la sfârşitul secolului al XIX-lea. În acest oraş s-au născut sau au 
trăit personalităţi importante ale istoriei şi culturii româneşti: răzvrătitul Moise Nicoară, 
părintele David Voniga, generalul Gheorghe Pomuţ, scriitorul Liviu Rebreanu, pictorii 
Gheorghe Kohan şi Rozalia Costa. 

Oraşul reprezintă şi astăzi centrul cultural al românilor din Ungaria, aici îşi au sediul 
cele mai importante instituţii civile, menite să contribuie la păstrarea identităţii româneşti, 
precum şi Liceul „Nicolae Bălcescu” şi redacţia săptămânalului „Foaia românească” 

În apropierea Giulei se găsea, încă din secolul al XV-lea, localitatea Chitighaz, 
populată de maghiari şi români (Haán, 1870), pe care tătarii o distrug în incursiunea lor 
din 1686. Noi colonişti români au fost aduşi aici începând din anul 1702. Înainte de 1716 
îşi alcătuiesc comunitatea bisericească iar în 1793 se înfiinţează şcoala confesională. 
Despre trecutul acestei localităţi, „monographia” alcătuită de preotul ortodox care a 
păstorit aici între 1875-1920, Iosif-Ioan Ardelean, conţine numeroase date, multe de 
sorginte orală. El explică numele localităţii pe baza legendelor locale, ca provenind din 
cuvintele ungureşti „két” (doi, două) şi „egyház” (biserică), dovadă că localitatea a avut 
din cele mai vechi timpuri două biserici. După ce, în 1797, comuna ajunge în posesia 
contelui Almassy Ignác, subprefectul Timişoarei, noul proprietar începe să colonizeze (în 
1804) şi familii de unguri. 

Românimea din Chitighaz a reprezentat o comunitate izolată, după cum 
menţionează chiar părintele Ardelean în prefaţa monografiei sale, datată 2 mai 1893: „Se 
cuvine ca să cunoaştem şi istoria comunelor singuratice; pentru că un popor prin 
cunoştinţa istoriei sale proprie, capătă impuls spre înaintare, pe toate terenele vieţii 
publice” (Ardelean 1893: 4). Referindu-se la supoziţia că localitatea a fost întemeiată de 
unguri încă pe timpul regelui Ştefan cel Sfânt, preotul, precum odinioară cronicarul 
moldovean, îşi prezintă intenţia etică de a rămâne obiectiv în alcătuirea „opului” său: „eu 
nu mă voi încumeta a reprivi în trecutul prea îndepărtat, nici nu mă voi lăsa răpit de oare-
care paţialitate, cum fac mulţi istoriografi în scrierile lor. Cât ştiu, atâta voi scrie, fiind 
condus de ideia, că mai bine să scriu puţine şi drepte, decât multe şi nedrepte” (Ardelean 
1893: 5). Privitor la importanţa istorică a momentelor pe care le evidenţiază în 
monografie, autorul îl invită pe cititorul viitorului să citească printre rânduri, căci „în 
împrejurări şi lucruri chiar neînsemnate la aparinţă, se găsesc de multe ori învăţături de 
mare însemnătate”. 

„Dreptele lucruri” pe care preotul a ţinut să le lase în lucrarea – care poartă 
dedicaţia „Sătenilor mei” – devin astăzi puncte de reper ale procesului „schimbării la 
faţă” a acestei localităţi în pragul urbanizării şi al rătăcirii totale a elementului românesc. 
Pe parcursul unui secol, vechile denumiri topografice româneşti s-au şters din memoria 

 129

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

colectivităţii. Locurile numite în lucrare Sithiul1 Moşului, Sithiul Popii, Sithiul 
Giurchaleştilor, Sithiul Vezuriştii, Hodoroagă, Maierele Huniadi, Holumbul Lupului nu 
le mai caută astăzi nimeni. Dintre legendele locale ale topografiei româneşti, Ardelean 
aminteşte referitor la Holumbul (movila) Lupului că: „Se zice, că aici ar fi fost odată 
cutare domn călător atacat de lup, şi de aci şi-ar fi căpătat denumirea”. 

O altă informaţie din izvoare orale, fixată în monografie, se referă la un rit de 
construcţie, un substitut al sacrificiului ritualistic-alimentar, cu scopul „răscumpărării” şi 
umanizării locului (Budiş 1998: 52).Vechii români din Chitighaz îşi plasau locuinţele pe 
locuri faste, desemnate prin aruncarea unei bucăţi de pâine, sortită să devină genius loci 
cu rol protector: „Se zice, că nainte de ce se apucau de facerea unei case, aveau datina a 
arunca o pogace, şi pre locul unde se oprea pogacea, acolo îşi făceau casa”. Primele 
locuinţe au fost de fapt bordeie, „în putrice săpate în pământ în forme de pivniţe”.  

Aplecarea părintelui Ardelean – primul român din Câmpia Ungară care a publicat 
istoricul unei localităţi în limba sa maternă – spre colecţionarea faptelor de folclor 
românesc nu este întâmplătoare. El aparţinea acelei generaţii (Berényi 1993: 21) care 
ţinuse în mână circulara din 1857 a lui Andrei Şaguna, prin care Mitropolitul – la 
solicitarea folcloristului Athanasie Marian Marienescu – îi îndemna pe „protopopi, preoţi, 
cărturari şi dascăli… să adune poveşti şi cântece populare şi colinde” (Bârlea 1974: 138). 
Iosif-Ioan Ardelean a fost de asemeni membru al Societăţii Maghiare de Folclor, 
înfiinţată în 1889, şi a participat la diferitele întruniri organizate în cadrul acesteia. 

Cu meticulozitatea etnografului modern, Ardelean descrie astfel interiorul unei case 
ţărăneşti din Chitighaz: „În colţul dintre cele două fereşti, una spre stradă şi alta spre 
ocol, ocupa loc o măsuţă încunjurată de o laviţă lungă triangulară ; la capătul ei o ladă 
înpănată; mai departe un pat înalt cu sungalău încărcat de perini până sus la pod. Pe 
părete se află un cuier lung în formă triangulară, încărcat cu farfurii: tăiere, pocale şi 
blide; de deasupra cuierului se aşezau mere şi ludăi turceşti. Icoana Maicii Preceste 
(prea-curate) se află în toată casa, şi sub ea o oglinduţă. La întrare se află un cuptor de 
pământ încunjurat de vatră. Pe grindă se punea busuioc şi siminic în abundantă, ca să 
resfire miros plăcut” (Ardelean 1893: 19). 

Se opreşte şi la portul de odinioară al românilor, pe care îl desprinde din povestirile 
bătrânilor satului, martori ai vremurilor în care bărbaţii „îşi lăsau părul lung; unii îl şi 
împleteau. În cap purtau pălărie lată şi clăbăţ”. Cu privire la prezentul său, preotul 
constată: „Astăzi atât la bărbaţi, cât şi la femei, sunt unele abateri dela porturile din 
trecut, şi samănă mult cu cele ungureşti şi nemţeşti; dar cu toate acestea, tipul românesc 
este conservat şi se reoglindă şi acuma: în limbă, religiune şi obiceiuri”. 

Referitor la graiul românesc din Chitighaz, Ardelean oferă o mostră lingvistică pe 
care o transcrie „fonetic” folosind alfabetul maghiar. Fragmentul reprezintă chiar 
momentul iniţial al unei povestiri personale în care un bărbat se plânge (se spovedeşte?) 
de comportamentul soţiei: „D’apoi, să alduiasă Dumnyezo pe Domnu, eacă am păţit o 
tăpăranyie cu muierea asta; bato vina ei că mult năcaz îmi mai face. Tot i-am firtyit să se 
lese de suca ei, – şi nici că cum nu mă ascultă!”. 

                                                
1 sithih = ‘pământ alcalin, neroditor’. 

 130

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

Despre munca grea a iobagului român, preotul lasă să vorbească mai mult cifrele 
din documentele satului: tabele urbariale cu parcele măsurate în unităţile timpului, preţul 
cerealelor, plata „argaţilor, birişilor, lucraşilor şi ziaşilor”, obligaţiile iobagului faţă de stăpân, 
în zile-muncă şi produse, înainte de războiul de eliberare a maghiarilor din 1848-1849. 

Apelează însă din nou la tradiţia orală atunci când prezintă situaţia de aservit a 
ţăranului român nu ca forţă de muncă, ci ca fiinţă care „era trăctată mai rău de cât vita”, 
ca individ căruia i se lezează drepturile umane private: „Feciorul spăhiei2 avea poftă de 
petrecere; poruncea numai haiducului3 seu să aducă pre vre un iobag cu căruţa în mez de 
noapte la sine (Scoală mă şi mergi cu domnişorul la G…), şi cu acela dîmpreună mergea 
prin oraşele învecinate, unde iobagul cu caii prinşi la căruţă trebuia să stee nebăut şi 
nemâncat câte 24 de oare după domnişor, înaintea cărcimei” (Ardelean 1893: 21). Ca 
unică posibilitate de refugiu din faţa tratamentelor inumane, mulţi dintre locuitorii satului 
au plecat în mai multe valuri spre est, în Ardeal: „[…] mai vârtos pentru maltratările 
neomenoase şi sarcinile cele grele, care le încărca domnia de pământ de pe atunci asupra 
bieţilor locuitori, la anul 1790 earăşi au migrat mulţi dintre locuitorii aceştei comune în 
Ardeal, cătră Braşov; dar nefiind nici de cum mulţumiţi cu starea de acolo, preste puţin 
timp – cam la doi-trei ani – s-au întors înderăpt” (Ardelean 1893: 14). 

Încercând să redea o imagine a mentalităţilor ţăranilor români din Chitighaz de la 
sfârşitul secolului al XIX-lea, Ardelean scrie: „Românul se ocupă bucuros cu agricultura; 
la aceasta a visat din vechime şi aceasta este ocupaţiunea lui de predilecţiune şi azi”. 
Apreciind poziţia faţă de biserică a consătenilor săi, constată: „Chitichăzanul preste tot 
este religios şi omul păcii; seviciul divin deschilinit în timp de earnă îl cercetează regulat, 
până când vara, din cauza lucrului pe câmp – în măsură mai mică”. Comportamentul 
moral al ţăranilor era controlat de biserică, iar parohul îndeplinea rolul justiţiarului. 
„Păcatele” contra moralei civice şi religioase erau în general mărunte, cuprinse pe o scală 
a pedepselor, riguros gradată prin măsuri coercitive constând în lovituri aplicate cu bâta. 
Nelegiuirile creşteau în gravitate pornind de la sudalmă, la „vrăjitorie”, la minciună, la 
furt, la „atac înarmat” şi la „încăerare de cap”. Apogeul acţiunilor punitive era 
expulzarea din comunitate. Minuţiosul paroh notează câteva cazuri întâmplate la sfârşitul 
anilor 1700, dintre care spicuim: 

„Şaitoş Chirila a întrat beat în casa lui Macoveiu Gligor, unde se ţinea nuntă. 
Acolo certândusde şi cu unul şi cu altul, a fost dat afară. De acolo a mers la casa lui Selăgean 
Flore, unde a găsit pre stăpâna numai singură. Certându-se şi cu aceasta şi cu capătul unui sul 
(rudă) înpungându-o a sângerat-o; şi aşa în mod legal s-au judecat la 15 bâte”. 

„Lazar, fiul lui Stan Toader şi a lui Nicola On, pentru că a aruncat pe stradă după 
grecii de la Szarvas s-a pedepsit câte cu şase bâte”. 

„Selăgean Flore pentru că a înjurat în publicitate, s-au pedepsit cu 12 bâte”. 
„Selăgean Flore, pentru că birtaşul Şipoş Todor n-a voit să-i dee vin în credinţă, 

după înjurarea evangheliei, a sfinţilor şi a lui Dumnezeu, i s-au încăerat de cap şi l-au 
zgrăbălat în faţă. Pentru asta, Sălăgean Flore s-au pedepsit cu 25 de bâte bune”. 

                                                
2 ‘fiul stăpânului’. 
3 Aici cu sensul de ‘dorobanţ’. 

 131

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

„Soţia lui Neamţ Chirilă a ascuns nişte vraciuri în chemeşa fetei sale; pentru 
aceasta mama a căpătat 12 corbace, eară fata 6”. 

Pentru starea intelectuală a conaţionalilor săi, pentru atitudinea lor refractară faţă 
de învăţătură şi progres, motivată cu principiul letargic „cum au trăit moşii şi strămoşii 
fără carte, aşa vor trăi şi urmaşii”, Ardelean nu caută circumstanţe atenuante în 
profunzimea istoriei: „nu avem nevoie de dovezi istorice, toţi ştim, că pe terenul 
desvoltării noastre naţionali pas de pas am fost zăpăciţi” iar, pe de altă parte, 
„lâncezimea şi amorţeala acesta a fost comună cu toţi agronomii timpurilor trecute; în 
această privinţă abea dacă s-au deosebit în trecut poporul nostru de celelalte popoare 
conlocuitoare”. El consideră că e suficient să fie înfiinţate cât mai multe şcoli pe lângă 
biserici, cu dascăli bine pregătiţi, nu „simpli clopotari”, pentru ca românii să recupereze 
handicapul intelectual. În schimb, îl îngrijorează „rătăcirea” enoriaşilor „din punctul de 
vedere al creşterii. Poporul mai sărac îşi socoteşte copilaşii de sarcină a vieţii, şi se 
bucură foarte când aceeia apun cu zile în vârstă fragedă, adecă până ce nu i-a putut întrebuinţa 
la nişte porcuţi. Mărturisesc sincer, că nu odată m-au atins în mod consternativ pe la 
înmormântarea bietului nevinovat espresiunea nemotivată a babelor, care în loc să zică: ce 
pagubă după iel, încă doresc foarte ferbinte, zicând: câţi ca iel, toţi după iel!”. 

Alarmantă i se pare părintelui şi calea „progresului” susţinut în mare parte de 
„industrie şi de limbi străine şi de străine datini”. Pătrunderea modelor vestimentare 
moderne – nici mai practice, nici mai estetice decât cele tradiţionale – este percepută ca 
un semn iniţial al aculturaţiei: „românul în loc se poarte cojoc, care este mai practic şi 
mai frumos, se înţiorţiună cu şpenzel ce nu e nici practic, nici frumos, nici caracteristic 
pentru portul românesc”. 

În capitolul Evenimente de interes, Iosif-Ioan Ardelean notează lapidar evenimente 
importante din viaţa satului. La unele a fost el însuşi martor, pe altele le-a extras din 
arhiva bisericii. Sunt numeroase însă şi momentele de criză păstrate în imaginarul 
colectiv, mai ales cele legate de fenomenele climatice şi de epidemii care au afectat 
structura economică şi demografică a localităţii. Astfel, „la anul 1816, luna Ianuarie a 
fost o furtună înfricoşată, care pentru locuitorii Câmpiei de aicia, va rămânea o vecinică 
pomenire în fii fiilor. Uraganul a străbătut prin toate paturile: prin edificii, olate, curţi şi 
locuinţe; pe sus şi pe jos, de opotrivă în vastul ocean al câmpiei. Atunci s-au adeverit zisa 
moţului că „nu acaţă nicări”. Nu; pentru că case, căli, nutreţe şi alte cele, erau baricadate 
şi îngropate de zăpadă. Vulturi, iepuri, corbi şi alte vezunii a îngheţat afară în câmp. 
Mulţi păstori şi călători, rătăcind pe căli au îngheţat cu cai şi cu vite cu tot. Urmele 
dezastroase pentru comuna noastră s-au arătat în tot felul de semănături pe un teritor de 
aproape 400 jugere de pământ”. 

Pe parcursul a 60 de ani (1831-1891), preotul înregistrează patru epidemii de 
holeră care au secerat aproape 400 de români: „La anul 1836 a erupt holera din nou. 
Dela 29 Iunie până la 21 August au reposat de toţi 137. Morţii s-au îngropat pe colina 
(holumbul) de cătră drumul Ciebii, numit holeraşi” (Ardelean 1893: 24). 

Ca majoritatea covârşitoare a preoţilor şi învăţătorilor din comunităţile româneşti, 
după punerea în aplicare a hotărârilor de la Trianon şi el alege România, ţară în care „au 
şi răposat”, în 1920, în localitatea Sâmbăteni, din judeţul Arad (Csobai 1993: 23). 

 132

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

După 1920, Chitighazul a rămas un fel de „rara avis”, într-o margine de Ungarie. 
În anii ’30 a trecut prin sat scriitorul maghiar Féja Géza, într-o călătorie a cărei 
experienţă a fost finalizată printr-un volum de descrieri sociografice, un rechizitoriu al 
ţărănimii din Câmpia Ungară împotriva moştenirii sociale dezavantajoase lăsată aici de 
Ungaria veche (Féja, 1937). Scriitorul, naţionalist extremist, adept al unui misticism 
rasial, lasă o descriere de „intrus”, o confirmare in nuce a imaginarului maghiar despre 
români, dovedind că a găsit la Chitighaz acea atmosferă, acele personaje, acele reacţii pe 
care îşi propusese iniţial să le întâlnească. 

Patru categorii de stereotipuri imagologice se desprind din scrierea lui Féja, două 
psiho-mentale, două istorico-sociale: perpetua dorinţă a românilor de a ieşi în evidenţă; 
firea închisă, şovină, impasibilă a românilor; legătura lor indisolubilă cu biserica 
ortodoxă; însuşirea gregară a intelectualităţii româneşti de a-şi baza orientările pe 
interesul etnic. 

Sociograful Féja Géza consideră că românii care au rămas în Ungaria – ca şi 
germanii – şi-au păstrat relaţiile atavice cu naţiunea-mamă de dincolo de frontieră. Nu 
acelaşi clişeu îl formulează în cazul slovacilor, al căror grup etnic e privit ca mult mai 
bine integrat în naţiunea maghiară, dat fiind faptul că slovacii nu au putut fi puşi în 
legătură cu o formă statală modernă de-sine-stătătoare, ca românii de după 1859: „La cei 
aparţinând minorităţii slovace, am simţit intenţia unui ataşament instinctual, am reuşit să 
fac să răsune în ei strune umane ce depăşeau sentimentele segregaţioniste. Însă preotul 
român, învăţătorul român, proprietarul român sunt suspicioşi, tăinuitori, plini de 
neîncredere şi surzi faţă de gândurile noastre sincere pentru popoarele şi culturile din 
bazinul Dunării. Să fie din cauza faptului că naţiunea română e încă prea tânără?”. 

Féja presupune legături culturale strânse între românii din Ungaria şi România, 
atât prin instituţiile de cult cât şi prin învăţământul public, însă un localnic, Gheorghe 
Santău, e consternat de afirmaţia conform căreia elevii români au avut la dispoziţie 
manuale româneşti: „[…] între cele două războaie mondiale, învăţământ românesc în 
Chitighaz n-a existat, astfel nici nu am primit manuale din România. Tatăl meu, născut în 
anul 1901, încă a urmat şcoală română în sat, bineînţeles şcoală confesională ortodoxă. 
Terminând 6 clase primare prin anii 1930-35, în timpul meu nu a fost şcoală românească 
în sat. Abia într-un singur an şcolar am avut ocazia să particip, săptămânal o dată, la o 
oră de limba română, ţinută de soţia unui preot ortodox. În cadrul acestor ocupaţii, rare şi 
scurte, după dictare am încercat să ne însuşim fărâme din limba literară română. Manuale 
româneşti nu am avut. Eu nici nu am văzut” (Santău 2001: 114). 

În ceea ce priveşte rolul bisericii ortodoxe în păstrarea identităţii româneşti în 
Ungaria, acesta s-a diminuat considerabil în condiţiile politice de după război, fapt care a 
dus la accelerarea procesului de asimilare etnică şi lingvistică. În plus, spre sfârşitul 
secolului al XIX-lea, o parte importantă a românilor din Chitighaz a adoptat cultul 
neoprotestant baptist. Momentul în care baptismul pătrunde printre chitighăzeni este fixat 
în iarna anului 1891, când: „Gheorghe Şimonca o adus de la Curtici o biblie şi cetind din 
ea, chema mai pe mulţi oameni să asculte, iar luni după Rusalii în anul 1893 s-au dus la 
Curtici la adunare şi din acea zi au început a predica acea religie, pocăinţa” (Cioca 1993: 11). 

 133

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

În jurul anului 1930, comunitatea baptistă din Chitighaz număra în jur de 300 de membri 
botezaţi şi mai multe sute de simpatizanţi, unguri şi români4.  

* 
O altă comunitate românească din Câmpia Ungară este cea din mica localitate 

Otlaca Pustă, sat aflat la mai puţin de 20 de kilometri de Chitighaz. Aşezat într-o poziţie 
periferică faţă de centrele urbane din zonă, m-a întâmpinat promiţător, cu inscripţia 
bilingvă Otlaca Pustă/Pusztaottlaka. În mai puţin de zece minute, am reuşit să străbat 
distanţa până la panoul barat, care mă avertiza că am ajuns la capătul satului. Din toate 
direcţiile, este vizibilă turla bisericii ortodoxe, situată pe singura colină din zonă. În 
partea posterioară a curţii bisericii se odihnesc cei drepţi, iar în faţă – ca o destinaţie 
inedită pentru o curte de biserică – se ţinea, până prin anii ‘60, jocul duminical. Astfel, la 
sărbătorile satului lua parte întreaga sa comunitate, vii şi morţi. De pe colina bisericii se 
vede cătunul slovacilor, odinioară cultivatori de dovleci, strâns în jurul bisericii evanghelice. 
Între turnurile celor două biserici e o distanţă de un kilometru şi mai bine. Peste drum de 
primăria construită „în democraţâie” (care pentru otlăcani înseamnă „perioada comunistă”) 
este o a treia biserică, având o clopotniţă măruntă: romano-catolică. În dimineţile 
duminicilor fără soţ, un preot solitar vine de aiurea, pentru nevoile sufleteşti ale celor 
câteva zeci de bătrâni maghiari, şvabi şi slovaci catolici din sat. Cu toţii, otlăcanii nu 
depăşesc cifra de cinci sute de suflete, majoritatea pensionari. 

Cătunul românilor, pe vremuri cultivatori de tutun (azi, unii se străduiesc să 
trăiască din cultivarea pepenilor), cu cele cinci străzi ale sale, este ca o jucărie modestă, 
veche dar bine întreţinută, în mâna uriaşă a Câmpiei Ungare. Strada ce duce la şcoală 
poartă şi azi numele unui erou local, Lakatos Péter, comunist înverşunat sau numai 
impostor, asta nu interesează pe nimeni! Şcoala cu clase simultane are în jur de 30 de 
elevi. Un singur cadru didactic (dintre cele patru-cinci) ştie româneşte: profesoara de 
română şi directoarea şcolii, originară din Micherechi, care face naveta dintr-o localitate 
învecinată. Obiectul Limba şi literatura română se predă la nivel de limbă străină, în 4-6 
ore pe săptămână. Nici părinţii nu mai ştiu româneşte, iar dintre bunici, unii vorbesc 
slovăceşte, cei mai mulţi româneşte şi toţi ungureşte. Nu ca anecdotă sau ca problemă de 
perspicacitate, unii dintre copii te lămuresc: tata e român, mama e slovacă, eu sunt ungur! 
Astfel sunt distruse toate legile pe care etnologii au întemeiat conceptul de filiaţie, care cu 
două generaţii în urmă guverna încă grupurile din Otlaca Pustă. Şi din acest punct, cel 
care se întreabă „încotro, etnicul românesc din Ungaria?” trebuie să fie de acord cu 
concluzia antropologului Jean Copans, conform căreia numai câmpul politic modern este 
acela care dă coerenţă şi continuitate practică la ceea ce, prin natura sa, este eterogen şi 
discontinuu: „Sentimentul etnic poate exista, dar etnia nu există ca atare” (Copans 1999: 96). 

La sfârşitul secolului al XIX-lea, în toate comunităţile româneşti din Ungaria 
funcţionau şcoli confesionale în limba română, pe lângă bisericile ortodoxe şi unite. Prin 
legea XVIII din 1879, în şcolile elementare şi normale ale tuturor naţionalităţilor din 
Ungaria e introdusă ca obiect obligatoriu limba maghiară. În 1883, în învăţământul 
mediu, pe lângă limba şi literatura maghiară, devine obligatoriu şi obiectul Istoria 

                                                
4 În 1920, populaţia localităţii era de 4661 de locuitori, dintre care 3134 erau români 

(Csobai 1996). 

 134

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

Ungariei iar cadre didactice pot fi doar cei care ştiu bine ungureşte. Din 1891, limba 
maghiară devine obligatorie în învăţământul preşcolar şi în casele de copii. Aceste măsuri 
sunt formulate şi mai vehement în legile Apponyi din 1907, referitoare la obligativitatea 
folosirii limbii maghiare în învăţământ (cf. Petrusán/Martyin/Kozma 1999: 66). Astfel, în 
pragul primului război, cea mai importantă legătură oficială a românilor din Ungaria cu 
varianta supradialectală a limbii lor materne este cu mult diminuată. Un grai local, arhaic 
şi neunitar, un statut economic şi social dezavantajos, o intelectualitate firavă şi 
dezorganizată: aceasta este „zestrea” cu care românitatea din Ungaria rămâne după 
separarea din 1920. 

În 1923, în baza decretului emis de ministrul cultelor, Klébesberg Kúnó, şcolile 
naţionalităţilor rămase în Ungaria sunt împărţite în trei categorii: şcoli cu predare în 
limba maternă a naţionalităţii respective (tipul A), şcoli bilingve (tipul B), şcoli în care 
limba maternă e obiect de studiu (tipul C). La sfârşitul războiului al doilea, românii au 
şcoli de stat cu predare în limba maternă, dar conţinutul învăţământului nu e adecvat 
funcţiei de a păstra atitudinea pozitivă pentru limba şi identitatea românească.  

În 1960, într-un nou climat politic de această dată, românii renunţă la şcolile de tip 
A, cu predare în româneşte, în împrejurări rămase neclare. Ţine de metodele epocii 
respective faptul că şcolile au primit spre sfârşitul anului şcolar 1959/1960 o circulară 
ministerială care recomanda ca în următorul an să se introducă în mod treptat predarea în 
limba maghiară a domeniilor de învăţământ ce cuprind „ştiinţele naturale şi educaţia”. 
Circulara menţionează că această propunere a venit chiar din rândul naţionalităţilor:  
„Şi-au dat seama că doar învăţământul în două limbi e în acord cu cerinţele reale ale 
societăţii, cu doleanţele părinţilor şi cu principiile pedagogiei […]” (Petruşan 2001: 193). 

Bătrânii otlăcani îşi numesc satul Pusta Otlăcii, adică pământul, terenul agricol 
care, la sfârşitul secolului al XIX-lea, aparţinuse localităţii Otlaca Mare (azi Grăniceri). 
Locuitorii din Otlaca Mare îi spun şi astăzi aşezării-satelit rămase în Ungaria, la numai 
26 de kilometri, Otlaca Mică (Colta 2001: 133). Toţi locuitorii satului, mici şi mari, 
băştinaşi sau venetici, români sau neromâni, au cunoştinţă despre „legenda” întemeierii 
satului, care circulă în variante, atât în română cât şi în ungureşte. 

Cu ocazia unei taberei etnografice organizate în vara anului 1999 la Otlaca Pustă, 
muzeografa din Arad, Elena Rodica Colta, a înregistrat mai multe variante ale 
„povestirilor de întemeiere a satului Otlaca Pustă” (Colta 2001: 130-143). Toate aceste 
texte menite să ofere o istorie alternativă, orală, a satului gravitează în jurul personajului 
Ştefan Rus, poreclit Părădaica şi au valoarea unor documente care nu doar re-fac 
evenimentul istoric, ci şi „îmbracă” această re-facere într-o haină de ceremonial cu 
gesturi, cuvinte şi tăceri aproape magice. 

Am ascultat primele variante ale povestirilor despre Părădaica între anii 1991-
1993, fără să ştiu nimic despre istoria „oficială” a satului. Locuitorii, unii în vârstă de 
peste 80 de ani, prezentau evenimentele ca petrecute foarte departe în timp, încât 
„încropirea” acestei mici localităţi părea contemporană cu facerea lumii; în realitate ea  
s-a format după 1878. Unii povestitori includ în naraţiunile lor toposuri cu existenţă 
incertă (dealul cu cimitirul vechi, palatul unui conte), elemente care alunecă spre mitic şi 
pot fi contaminări cu alte categorii epice. Dar în primul rând figura carismatică a 
„întemeietorului” şi unele elemente narative cu circulaţie largă în Câmpia Aradului mă 

 135

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

fac să cred că povestirea e clădită pe altele, mai vechi, de acelaşi tip şi cu aceeaşi funcţie, 
aceea de motivare psihologică a prezenţei unei întregi comunităţi de intruşi într-un spaţiu 
pe care l-au primit într-un mod neconvenţional: în dar, şi care între timp a fost supus unei 
alienări intempestive, rămânând dincolo de graniţă. Perpetuarea „legendei” şi impulsul 
localnicilor de a o povesti imediat, fără condiţia talentului şi fără etica „profesională” a 
povestitorului par a surveni din intenţia „explicării” unei trădări. 

„Legenda” întemeierii satului Otlaca Pustă e reductibilă la un nucleu stabil şi la 
câteva serii de acţiuni în relaţie combinatorie sau de excludere, de care te poţi apropia, la 
urma urmei printr-un „act de lectură” (Constantinescu 1986: 53). 

Conţinutul intrinsec al naraţiunii este următorul: ţăranul Ştefan Rus, Părădaica, 
cumpără mai multe hectare de pământ din teritoriul care se numea pe atunci Puszta 
Medgyes. El împarte din acest pământ loturi egale la 40 de familii din localitatea sa 
natală, Otlaca Mare. Astfel ia naştere satul Otlaca Pustă. Părădaica ctitoreşte pentru noul 
sat o biserică iar în testamentul său interzice ca românii să vândă celor de alt neam 
pământurile donate de el. 

Paralel cu naraţiunile orale, în sensul că nu se intersectează cu acestea, există referiri 
fragmentare la acest moment spaţiu/timp în lucrările unor istorici şi geografi maghiari. 

Dicţionarul geografic al lui Fényes (Fényes 1851) utilizează denumirea de Pusta 
Medgyes, deci „pământul din hotarul localităţii Medgyes”, existentă deja din secolul al 
XVIII-lea, menţionând că aici trăiesc 427 de suflete, dintre care 345 de maghiari şi 82 de 
colonişti cultivatori de tutun, cărora nu le specifică provenienţa etnică. Un alt autor 
maghiar notează că în 1855 trăiau aici 512 oameni „mai degrabă catolici” (Colta 2001: 
134). Până la recensământul din 1890 numărul locuitorilor din unitatea administrativă 
Medgyes-Bodzás, care includea şi Pusta, urcă la 3718, această curbă demografică brusc 
ascendentă nu este însă motivată. La începutul secolului al XX-lea, într-o monografie a 
Comitatului Arad se precizează că aici trăiesc 2106 locuitori „colonişti maghiari, 
cultivatori de tutun” (Somogyi 1912: 252). 

O informaţie sumară, aflată într-o descriere economică a regiunii (Gaál 1898: 40) 
se referă la faptul că din anul 1878 localitatea Otlaca Mare obţine pământuri la 26 de 
kilometri de vatra satului. Acestea trebuie să fie pământurile cumpărate de Rus – dar de la  
cine – şi în ce condiţii sunt amănunte care nu mai pot fi refăcute pe baza izvoarelor scrise. 

Localnica Florica Godja (n. Purdi), născută în 1932, cunoaşte povestea întemeierii 
satului de la tatăl său, variantă care pare a fi cea mai completă. Sub „acoperirea” de 
martor autorizat a tatălui (Mihai Purdi a fost un bun povestitor; etnograful Alexandru 
Hoţopan a strâns în volume, în română şi maghiară, poveştile culese de la acesta) 
(Hoţopan 1977, 1981, 1982). Florica Purdi inserează şi trăiri personale, această mixtură 
permiţând „relatarea anumitor lucruri credibile până la un punct – mărturia strămoşului 
este, aici, de neînlăturat! – dar şi neverificabile, până la urmă, din imposibilitatea 
întoarcerii în timp” (Hedeşan 2000: 193). 

Nană Florica Godja: Înt-o mie opt sute nu mai ştiu cât, în care an o fost, în o mie 
opt sute optzeci, îm pare, că tata ne spunea… Părădaica aiesta zâce c-o aflat ceva aur, 
adicate lucruri dă aştia care or fost valoroasă, şi el n-o spus cătă nime… Le-o aflat înt-o 
cameră, indeva, o cumpărat el ceva casă…În Rămânia, că el o fost dân Rămânia, dân 
Otlaca… Şi atunci el n-o spus cătă nime nimica, numa s-o dus la târg ş-o cumpărat vaci. 

 136

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

Şi când s-o dus la târg, zâce, cu banii şi i-o băgat înt-on zobon, tăţ i-o băgat acolo, aşe, 
zdrămţos… Şi o ţâpat zobonu aşe, pă o margine a şanţului, şi aşe s-o dus la târg. Mai 
’nante s-o băgat la o căfană şi o cerut cafea şi nu o vrut să-l servască, că o fost zdremţos 
şi atunce el s-o dus acasă şi în ceia zî iară o mărs, numa s-o-mbrăcat aşe, ca domnii şi o 
cerut o căldare dă cafă neagră şi s-o dăzbrăcat şi o băgat hanile-acolo. „No, zâce, ni io am 
avut ominie ieri, numa hanile”. Şi le-o băgat acolo şi s-o dus cu zobonu-cela şi nu ştiu câtă 
marhă5 o cumpărat ş-o mărs ş-o plătit cafa cu zobonu-cela. Iesta or stat numa şi s-or uitat! 

D-atunci s-o tras aşa, dă Părădaica Bătrânu. El o avut şi o fată. Aşe s-o-ntămplat 
dară, că fata o fost beteagă şi or băgat în ceva cameră şi atunci o aflat el banii aieştia 
mulţi. Şi o avut el şi pă nană Măriuţa. O am cunoscut bine că o şezut aşe ferestiş cu 
mine, că eu am şezut la sălaş cândva. Şi a lu’ nană Măriuţă a lu’ Părădaica o avut băiat 
care o şezut altan chiară păstă drum dă noi. O fost Drăgan Maxân… 

Rodica Colta: Şi nană Măriucă aceea, care zici, aceea a fost fata lui Părădaica… 
Dumneata ai cunoscut-o? 

Nană Florică: Cum să nu! O fost bătrână amu, că o avut optzăci şi cinci dă ani. 
Rodica Colta: Şi unde-o şezut? 
Nană Florică: Apu, ea, aici, în sat, n-o şezut! Că ştii, o vint democraţâia şi i-o pus 

afară. Dară Drăgan o şezut cum am şezut io, pă duleu6 iesta. Şi nană Măriuţă o şezut 
acolo cu pruncu ei, că i-o ţâpat afară dân coştei. Şi io umblam acolo, apu ieram şi io tânără şi 
n-aveam inde mere, meream aşe, la nană Măriuţă… Tăt îm povestea cum o fost cândva. Ave 
aşe, o bisericuţă micuţă şi acolo să ruga ie, că n-o vint la biserică, că o fost bătrână. 

[…] Ştii, că Drăgan o şezut cu mă-sa. Un prunc o avut la Kígyós, care o fost 
Şimon Acela o avut tri copii şi acela o fost luată dă la Rămânia femeie: Cristina. Şi a lu 
Drăgan o fost iară Veturica, de la Pecica, tăt dă la Rămânie, numa ea o murit dă tânără, 
că o avut ceva bai cu inima. 

Adică n-au pă nime amu, aicea, Rus aiesta, neamuri în sat. Aicea n-are, numa  
la Kígyós. 

Drăganii erau dân Otlaca. Dân Otlaca s-or tras aicea. Tăţ! Şi Molereştii: Moleriu, 
el s-o tras dă la Otlaca. Culiţa l-o chemat pă bătrânu, Ungurean.  

Gazde mai mici: ş-a lu’ Talpoş, Tănăsâie, a lu’ Albu… Aieştia tăţ, dân Otlaca! 
Când o fost Părădaica să facă aicea satu, el o avut mult pământ aici. Şi el s-o 

gândit aşe, că dacă dă la tăt uămu tri cădrate dă pământ, atunce poa’ să facă casă  
ş-atuncea o avea muncitori. Amu, casa aciie care o fost mai şi mai dântie, s-o strâcat… 
Adică nu s-o strâcat, numa s-o făcut alta… O fost acolo, în colţ, cum mereţ pă stradă, pă 
Kossuth utca. No, îi lăsată acolo. Nu şade nime! 

Când o dat Părădaica locurile aştea dă căşi, şi cu Sâmion Drăgan, că el o fost 
juniri-so, atunci aşe o făcut el o leje că numa on rămân să-ş poată cumpăra aicea casă 
dacă s-a face satu. Atunci, în doisprece s-o făcut biserica, în trizăci şi cinci, dacă ţân bine 
minte, or sfinţât. 

[…] Aşe s-o făcut atunce satu, mereuaş! 

                                                
5 ‘vite’. 
6 ‘drum de ţară’. 

 137

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

Şi atunci când s-o sfinţât, ţân minte, io am fost dă tri ani în trizăci şi cinci, că or fost 
aşe, popi şi or fost aşe, şetre dă ţucur7. Ţân minte şi amu, şi apu ni-or luat ţucur şi ni l-or 
împărţâr acolo, la prunci… Ştii, o fost familia asta, a lu nană Măriuţă, or fost tăţ dă la Otlaca 
aici când or sfinţât, ş-o fost mare – aşe, ca un chervai8, şi or adus tăte, mâncare… 

Apu, atunci n-o fost aşe! Otlaca o fost una cu Pusta, că dârt-aceea e Pusztaottlaka, 
că o fost pustă, n-o fost aicea căşi, n-o fost nimica. Când s-o făcut satu, o fost două 
rânduri dă căşi, atunci. Şi acuma s-a făcut acelea dă acolo… 

În şaptezăci s-o făcut aşe o leje, s-or dus oamini la avocat, să poată să cumpere şi 
ungurii… Nainte, numa rămâni or fost. Nainte, atunci, nu s-or măritat cu unguri, 
Doamne fereşte! Nu mulţi unguri iaste aicea, în satu ista rămânesc. Tăţ îs rămâni! Numa 
nu să ţân dă rămâni, l-i ruşâne!” (Colta 2001: 136-139). 

Povestirea are trei nuclee narative: Părădaica – întemeietorul, „descălecătorii” din 
Otlaca Mare (Grăniceri) şi ineluctibila „trădare” din anii 1970. 

Cei care au cercetat îndeaproape cadrul „legal” în care românii au ajuns să posede 
pământ în Pustă (Csobai 1996: 45-48; Misarăş 1990: 185) au constatat că, într-adevăr, 
Ştefan Rus, născut în 1857 în Otlaca Mare şi îngropat tot aici, în 1941, a cumpărat o 
proprietate în Puszta Medgyes. Din această proprietate a împărţit 40 de loturi de pământ 
unor familii de români ortodocşi din Otlaca Mare, cu care a încheiat contract de donaţie 
gratuită (Csobai 1996: 45). Cum n-am văzut aceste contracte, nici pretinsul testament al 
donatorului, care stipulează că pământul nu poate fi înstrăinat în favoarea unor 
cumpărători de altă etnie şi religie, aşa cum n-am putut afla amănunte despre „procesul” 
din 1970, prin care otlăcanii sunt „dezlegaţi” de sub incidenţa obligativităţii păstrării 
pământului, lăsată „cu limbă de moarte” de întemeietor, am tot dreptul să consider că 
aceasta este o creaţie a localnicilor. Poate fi un mijloc autocoercitiv de protejare a 
coerenţei comunităţii, un demers prin care otlăcanii au dorit să-şi păstreze trecutul 
subminat de „ruperea de matcă”, din 1920. 

 În cartea vicarului episcopal Teodor Misarăş Ştefan Rusu/Rus e prezentat 
împreună cu soţia sa, Zenobia Drăgan, ca fiind ctitorii bisericii ortodoxe din Otlaca Pustă 
(Misarăş 1990: 182). 

Urcând din pronaos în corul bisericii cu hramul Înălţarea Domnului, am întâlnit 
privirile celor doi ţărani, imortalizaţi în două tablouri uriaşe. Singurătatea 
semiîntunericului din cor şi tonul grav al părintelui Roxin, parohul în vârstă de aproape 
80 de ani, se dizolvă în neliniştea foşnitoare a şcolarilor mărunţi, care m-au însoţit la 
biserică. Din tablourile aşezate la înălţimea unui stat de om, Zenobia şi Ştefan Rus 
privesc spre altar, spre răsărit, poate spre Otlaca Mare, sfinţi printre sfinţi, îmbrăcaţi 
modest, într-un negru a cărui intensitate e întreruptă de albul cămăşii îmbumbate până la 
gât a bărbatului şi de trăsăturile frumos-dureroase ale femeii. Aflând că în afară de 
Măriuţa din povestea Floricăi Godja, au mai avut o fată, Alexandra, prematur dispărută, 
mă gândesc că pentru sufletul acestui copil au ridicat un sat. Din altar, preotul ne citeşte 
textul aflat pe peretele dinspre sud: „S-a zidit această biserică pe spesele bunului creştin 
Ştefan Rusu şi soţia născ. Zenobia Drăganu, locuitori în Otlaca în anu Domnului 1913, 

                                                
7 ‘corturi, dughene cu bomboane’. 
8 ‘bâlci’. 

 138

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

când era domnitor Maiestatea Sa Împărat şi Rege Francisc Iosif I. În dieceză episcopi: 
Ioan I. Papp, Protopop Dr. Dimitrie Barbode Ileni, Preot în Otlaca: Gheorghe Turicu, 
Iustin Iancu, Romul Mladin, prin zidarul Anton Kukla şi Stifler Macxim măsor, ambii de 
den Aletea”. 

Preotul Roxin cunoaşte şi el amănunte despre Ştefan Rus. De la el aflu că porecla 
Părădaica i se trage de la faptul că ţinea cu stricteţe toate posturile, poate era chiar 
vegetarian. Vara mânca aproape numai roşii cu pâine, pe care otlăcanii le numesc 
părădici, din maghiarul paradicsom. (Când roşiile au pătruns în Ungaria, au fost numite 
paradicsomalma = „mărul paradisului”). Mânca şi cartofi cruzi, cu tot cu coajă! 

Localnicul centagenar (în 1992) Gheorghe Moţ îşi aminteşte că Părădaică era 
considerat „sfânt”, fiindcă se hrănea frugal, se îmbrăca modest, se purta ca „oaminii 
săraci”. Umbla cu o căruţă cu cai pe care îi mâna el însuşi, nu de pe „capră”, ci stând 
direct pe lemnul căruţei ori din picioare. 

Elementul senzaţional din povestirile de întemeiere a satului Otlaca Pustă se leagă 
de îmbogăţirea bruscă a lui Părădaica. Faptul că era ager la minte şi făcea negustorie cu 
vite, mânând ciurde întregi pe drumurile comerciale spre Budapesta şi Viena (Csobai 
1996: 45) nu pare a fi suficient. Atunci intervine cu o strategie pozitivă, fatalitatea: 
Părădaica a găsit o comoară! Florica Godja povesteşte degajat această etapă, perfect 
încadrabilă în tradiţia populară, ca o compensaţie pentru copilul bolnav şi ca o „probă” 
de personalitate, pe care Rus o trece cu bine, dacă avem în vedere episodul „nu haina îl 
face pe om”. E interesantă mentalitatea populară cu care sunt priviţi oamenii bogaţi care, 
cu ostentaţie, acţionează nedemn de statutul lor social. Dacă în cazul săracilor îmbogăţiţi, 
modestia e o calitate, la bogaţii „de neam” atitudinea de cumpătare e privită ca avariţie 
iar mimarea sărăciei ca exhibiţionism inutil. Astfel, interlocutoarea Florica Secan  
(n. 1923) din Chitighaz îl prezintă astfel pe contele Almassy: „Aşe, om zgârcit o fost 
grofu. Dac-o mărs pă uliţă ş-o aflat on dărab dă tégla9, o fost képes10 să s-aplece, s-o 
ardice şi s-o duc-acas’!”  

Motivul hainei rupte, aruncată neglijent pe marginea unui şanţ, dar cu 
buzunarele pline de bani circulă în zonă, fiind prezent şi în repertoriul de povestiri 
din Ineu (jud. Arad) care îl au în centru pe baronul Atzel Péter. Excentricul baron îi 
supunea la o astfel de probă pe localnici pentru a le dovedi cu câtă uşurinţă trec pe lângă 
bogăţie, farsă care atrăgea însă oprobiul colectivităţii (Colta 2001: 141). 

În varianta povestită de Gheorghe Moţ (în martie 1992), Părădaica ajunge la Pustă în 
urma zvonului că stăpânul locului îşi vinde pământurile şi conacul. Suspicios, stăpânul ungur 
nu îl ia în serios pe ţăranul din Otlaca Mare şi-l alungă de la porţile sale spunându-i că „nici  
n-a videa el atâţa bani, cât cere gazda pântru pustă”. Atunci Rus îi propune ungurului un târg: 
dacă îi plăteşte pe loc şi fără tocmeală atâta cât i se cere, atunci bogătaşul să-şi ia familia 
şi să părăsească imediat casa şi locurile. Când acela se învoi, Părădaica îşi desfăcu 
chimirul, plin până la refuz de bancnote. Părădaica a rămas stăpân pe gospodărie, „cu tăt 
cu iosag, birişi, cocii”11. Figura stăpânului ungur al Pustei e nedefinită, personalitatea 

                                                
9 ‘o bucată de cărămidă’. 
10 ‘capabil’. 
11 ‘animale domestice, argaţi, atelaje’. 

 139

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

acestuia nu e reperabilă istoric. La întrebarea cum l-a chemat pe „gazda”12 ungur, 
Gheorghe Moţ răspunde „Parcă Újhelyi… Da că Pătru uă Iuăn o fost, asta nu mai ştiu!”. 

Portretul lui Părădaica în imaginea locuitorilor din Otlaca Pustă are şi alte 
componente şi, probabil, dacă localitatea şi-ar păstra şi pe mai departe caracterul 
tradiţional românesc, experienţele ei s-ar concentra asupra simbolului magnetic al 
întemeietorului. 

În Otlaca verii lui 1999, într-o după amiază de iulie, îl găsim pe banca din faţa 
porţii pe Toader Pilan, încântat că are cu cine sta de vorbă. Poate din acest motiv 
„croşetează” în jurul personajului Părădaica o altă atmosferă: „Acela o fost om învăţat pă 
vremurile-celea. În Arad o avut iesta, cum să zâc, bancă. El o lucrat cu o bancă dân 
America. O-adus d-acolo banii. Şi la Oradea, două bănci o avut! Aşa că cela o avut bani, 
nu aşe ca noi! Apu el, pântru îndurătura lui, dân buniaţa lui o făcut satu-aiesta, aici…” 
(Colta 2001: 136). 

Într-o altă variantă,13 Ştefan Rus ar fi participat la primul război mondial, de unde, 
în 1918 s-a întors la Otlaca Mare bolnav şi peste puţin timp ar fi decedat. Născut în 
1854, Rus avea o vârstă prea înaintată pentru a fi înrolat, iar pe de altă parte, după 1918 
el a mai trăit încă 23 de ani! 

Din povestirile propagate de preoţii care au asistat la evenimentele bisericeşti din 
Otlaca Pustă, (sfinţirea din 1913, hirotonirea celui de-al doilea preot, din 1935, despre 
care povesteşte şi Florica Godja) care au ajuns pe filieră „de breaslă” până la parohul 
actual, Teodor Roxin, se desprinde imaginea unui Părădaica autoritar, impetuos, chiar 
autocratic. Această reprezentare e punctul de vedere a feţelor bisericeşti intimidate de 
rolul de ctitor, pe care Rus îl ia în serios, fie pentru că e un om „care a văzut idei”, fie 
pentru că îi place să dicteze şi să fie ascultat: „În 1913 s-a dat concurs pentru postul de 
preot. Au fost mai mulţi. A fost şi preotul de la Otlaca, de la Grăniceri, părintele Turicu, 
el ar fi dorit să păstorească aici. A fost şi unul de pe lângă Beiuş, Teodor Draia. Şi toţi au 
ţinut slujbă, duminica. Şi Draia, când a tămâiat, s-a aplecat până la pământ în faţa lu 
Rusu, şi l-o tămâiat sub nas. I-a plăcut, pe el l-a ales de preot. Nu episcopul, nu Sinodul, 
cum s-ar fi căzut… Oamenii i-au zis popa Zdraie, că erau pe aici atunci mulţi nemţi pe 
care îi chema Drai. Lor, oamenii le ziceau Zdrai…” (Teodor Roxin, februarie 1993). 

Preotul Draia nu s-a bucurat de prea multă preţuire din partea românilor rămaşi în 
Pustă. După câţiva ani, însuşi Părădaica are un conflict cu el: „Într-o Joie-Mare, Draia  
n-o cântat întreagă slujba celor doisprezece evanghelii… Rusu ştia toată slujba, cânta în 
strană, ştia toate cântările bisericeşti. L-o întrerupt în biserică şi l-o pus să cânte tot! Aşa 
ceva nu-i permis pentru un mirean. S-au judecat – pare-mi-se la Arad. A câştigat Draia” 
(Teodor Roxin, februarie 1993). 

Cei care au plecat în România după 1918 şi-au dobândit printre românii de aici un 
statut de „trădători”, mai ales că, în general, aceştia au fost intelectuali sau oameni cu pământ, 
deci „conducători” cu un anume statut mesianic printre ţărani. Draia şi-a părăsit şi el, ca şi alţi 
preoţi şi învăţători, „turma” din Ungaria: „În opşpe or vint rămânii ş-or stat aici până-n 
doauăzăci… Când or plecat rămânii, o plecat şi popa Zdraie cu ei. Şi i-o chemat popa pă tăţ 

                                                
12 În graiul românilor din Ungaria, substantivele gazdă şi slugă sunt de genul masculin. 
13 În publicaţia „Calendarul Românesc”, Jula, 1995, p. 65-66. 

 140

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

oaminii să margă cu el. Da puţâni s-or dus, şi aceia s-or şi-ntors ’napoi. Când o plecat, popa 
Toader o fost dă cinzăci dă ani. O mărs cu el şi cantoru lui, bace Moisă Burdea, Otlăcan i-o 
fost numile… Tare mândru o ştiut cânta… Şi s-o dus cu popa, numa s-o-ntors. Cellalt cantor, 
Beşe, n-o vint ’napoi” (Gheorghe Moţ, martie 1992). 

Un poet maghiar al Câmpiei scria despre lumea săracă a slugilor, cioşilor, birişilor, 
zileşilor, sumaşilor: „Argaţii erau amestecaţi: oameni unguri şi români. Soarta le-a fost 
aceeaşi. Niciodată n-am auzit şi n-am simţit ca vreunuia să-i fi venit în minte că tu eşti 
aşa şi aşa. Au lucrat împreună pe zăpadă, pe ploaie, pe arşiţă, la fel i-au ocărât şi i-au 
batjocorit stăpânii, au fost aidoma de săraci şi trenţuroşi. Deopotrivă s-au străduit cei 
care au avut chemare la a-i mâna pe alţii, să ajungă paznici de hotare, arendaşi ori 
chelari” (Sinka 1943: 169). Dincolo de realitatea socială, această imagine este de o 
superficialitate romantică, în primul rând pentru că până după al doilea război mondial, 
până la uniformizarea economică de nuanţă socialistă, lumea săracă a câmpiei nu era 
„amestecată”. Stăpânii mari, grofii, erau maghiari şi germani: baronul Harruckern, 
intendent imperial, apoi ginerele său, contele Wenckheim au stăpânit tot judeţul actual 
Bichiş şi o parte a judeţului Csongrád. Stăpânii de după eliberarea iobagilor din 1848 
erau fie maghiari (contele Almássy, la Chitighaz, familia Rédey, la Jaca), fie sârbi sau 
români înstăriţi, cu proprietăţi de peste cinci hectare de pământ (Pusztainé 1982: 17). De 
la jumătatea secolului al XIX-lea, ţăranii fără proprietăţi au lucrat ca slugi, zilieri, argaţi 
ori paznici de hotare pe pământurile acestora. Însă marii latifundiari care au colonizat în 
Câmpie ţărani maghiari, slovaci, sârbi şi români, pentru a evita conflictele de natură 
etnică şi religioasă, i-au lăsat deliberat pe aceştia să-şi formeze comunităţi închise. E 
drept că munceau în aceleaşi condiţii, însă cultural şi religios vieţuiau separat. 

Căsătorii exogamice existau, însă erau excepţionale, iar însuşirea altor coduri 
lingvistice a survenit în primul rând din considerente „ergonomice”. Deşi în numeroase 
cazuri multilingvi, etnicii au rămas, până la formarea societăţii civice, monoculturali. 

* 
Povestirile culese de la românii din Chitighaz, Aletea, Micherechi şi Cenadul 

Unguresc au în centru condiţia socială a românilor din Ungaria pe parcursul secolului 
douăzeci. Sunt în fond „experienţe ale victimizării” (Ştiucă 2000: 15) în două ipostaze: 
traiul ţăranului sărac până imediat după al doilea război, nevoit ca de la o vârstă foarte 
fragedă „să se bage slugă”, şi drama chiaburului din anii 1950. Povestitorii aparţinând 
primului grup sunt mai numeroşi şi prezintă aspectul social ca pe o fatalitate (aşa a fost 
atunci!), în timp ce românii care au avut de suferit cu ocazia naţionalizării percep 
confiscarea bunurilor, case şi pământuri, ca frustrare politică dar şi etnică, deoarece nu 
numai ei au fost dezmoşteniţi în momentul etatizării averii, ci întregul neam de strămoşi 
care au contribuit la acumularea acesteia. 

La primele întâlniri cu cercetătorul necunoscut, oamenii nu povestesc despre traiul 
pe care l-au avut ca slugi. Timp îndelungat am fost nevoită să ascult fabule şi anecdote cu 
„eroi” locali, rememorările descriptive ale obiceiurilor şi mentalităţilor tradiţionale, 
explicaţiile unor proverbe sau porecle din localitate. Această strategie a povestitorilor are 
un rol iniţiatic pentru intrus, e un fel de „botez” în urma căruia survine acceptarea din 
partea comunităţii. După mai multe ocazii de „stat în poveşti”, interlocutorii mi-au dat de 
înţeles că am obţinut permis să intru în sfera intimă a satului, căci îşi lărgeau cadrul 

 141

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

referenţial al naraţiunilor cu repere pe care, practic, nu le puteam cunoaşte: „Nu l-aţ 
cunoscut pă Popon Ioan? Că tată-său a murit pân anii şazăci, aşa…”; „Uită-te la Lisi 
néni, c-aşa vorbeşte rămâneşte, ca noi. E mama lui Regős, că ei or fost mnemţi, numai  
şi-or înştimbat numile, că Reis or fost…”; „Roanca o fost maica lu nană Livie, dédi lu 
polgármester…”¸ „Amu, aşe or şezut: unde şede Pichiu Ciumpila…”; „Soacră-mea cu 
Kalcsó néni, cum s-or înţăles!… D-apu’ Pani néni cu nană Ană a Sârbului? Că nană Ană 
a Sârbului n-o ştiut nimic ungureşte…”; „Bace Gheorghe Burde, dân Pusta Otlăcii 
vinea – nu ştiu, ai auzât dă el?”; „Îl ştii pă Slavcu, care-o fost birtaş? No, fratile lui 
o fost socru meu, Văsălie Becan…”; „Cunoaşte-ţi-l pă Mocan, care-o fost főkönyvelő la 
cioport? No, tatăl lu acela o fost cios la neamţ, doisprece ani”. 

Condiţia principală necesară pătrunderii în „seiful” povestirilor contemporane ale 
românilor din Ungaria este cunoaşterea codului. Dacă povestitorii „specializaţi” pe 
naraţiuni tradiţionale, performerii de basme, folosesc un grai conservat de însuşi statutul 
tradiţional al speciei, povestirile contemporane, prin caracterul lor neconvenţional, au 
ieşit de sub incidenţa codului lingvistic „controlat”. Nu cunoaşterea limbii române sau a 
limbii maghiare sau a ambelor condiţionează înţelegerea naraţiunilor, ci familiarizarea cu 
graiul localnicilor, un complex de arhaisme şi regionalisme din subdialectul crişean, 
combinat cu un procent important de inovaţii cu material lexical şi pe structura limbii 
maghiare. Dacă la început acest idiom mi-a părut un câmp înţelenit, mai târziu, şi nu fără 
efort, am reuşit să-i prind savoarea de o bogăţie stilistică greu de perceput pentru cei cu 
prejudecăţi şi cu intenţii de abordare patologică a cazului. De fapt, românul obişnuit din 
Ungaria se exprimă concomitent în două limbi, complet diferite genealogic, tipologic 
şi istoric. Acest moment de mixtură, în timpul deja foarte scurt până la trecerea 
definitivă de la limba română la maghiară, este până la urmă o ipostază valorică, ce 
e drept, sincronic-stingheră, a două culturi. Idiomul rezultat din bilingvismul româno-
maghiar poate fi dedus şi dintr-un proces de urbanizare a satului, din dorinţa ţăranului de 
a se exprima ca cei de la oraş. Tendinţa de modernizare a limbii este, pentru ţăranul 
român din Ungaria şi pentru povestirile lui, echivalentă cu maghiarizarea. Dacă un străin 
cunoaşte la fel de bine româna şi maghiara, chitighăzenii preferă să comunice cu acesta în 
ungureşte, aceasta fiint limba „cultă”, cu prestigiu, pe care o cunoaşte. Ca intrus, ai 
posibilitatea de a primi informaţii în graiul local numai după ce ţi l-ai însuşit, câştigând 
prin acest lucru încrederea localnicilor. 

Din punctul de vedere al mediului economic şi al nivelului de trai, locuitorii de la 
care am înregistrat povestirile au o poziţie materială confortabilă: locuinţele cu gaze 
naturale, apă curentă, baie; alimentaţia, modernitatea acareturilor gospodăreşti nu mai 
trădează nimic din atmosfera începutului de secol. 

Soţii Santău din Chitighaz au cumpărat actuala locuinţă de pe strada Kossuth, în 
anii ‘50. Până atunci au locuit în Satul Nou, numit cândva şi Colonia Vangyel, după 
numele prefectului de Jula, „solgăbirău care-a împărţât locuri dă căşi la oaminii săraci”. 
Casa are prestigiu local: a fost locuinţa mai multor generaţii de notari din comună, este 
aşezată central, în spatele bisericii ortodoxe, în vecinătatea reşedinţei ultimului preot 
adevărat al satului, protopopul Ioan Borza, cu care familia Santău a avut o relaţie 
cordială. În curtea imensă, în anii ’80, fata lor – ultima dintre cei trei copii – directoarea 
şcolii româneşti din sat, şi-a ridicat o casă impozantă, cu etaj, înconjurată de brazi. Viaţa 

 142

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

de familie se petrece în tindă, bucătăria cu tărnaţ, anexată casei. În tindă este apă curentă, 
convector cu gaze pentru încălzit, dar şi o sobă clasică, de teracotă. Cămara spaţioasă ce 
se deschide din bucătărie are aspect de farmacie: conservele, şuncile afumate şi cârnaţii 
trădează bunăstare şi meticulozitatea gospodinei, care a trecut de 70 de ani. Pe pereţi sunt 
câteva farfurii ornamentale, două păretare cusute în tinereţe de Florica Secan14 cu 
cugetări în limba maghiară despre atribuţiile stăpânei casei, o icoană nouă, pictată pe 
lemn, fotografiile celor trei copii la majorat şi ale celor cinci nepoţi, toţi băieţi. În 
intervalul de timp în care înregistrez – mai multe săptămâni – suntem în bucătărie trei 
persoane: soţii Santău şi eu. Uneori vine şi Micuţa, fiica acestora care, de fapt, poartă 
numele mamei, Florica. Multe dintre naraţiuni sunt spuse în limba maghiară, iar fiica 
reclamă în toate ocaziile: „Mămică, spune rămâneşte!” Uneori vine şi câte un vecin, dar 
aceştia nu povestesc: n-au talent! Avem locuri fixe: „Bătrânul”, cum îl numesc soţia şi 
fiica pe Gheorghe Santău, stă pe un scaun, imediat lângă uşă. Eu stau la masa din 
mijlocul încăperii, stăpâna casei în faţa mea. Între timp, Bătrânul îşi aprinde arareori câte 
o ţigară. Florica cea tânără, deşi fumătoare înrăită, nu fumează în faţa părinţilor. Nană 
Florică povesteşte viu, cu gesturi, câteodată cu lacrimi. Soţul ei povesteşte pătruns, calm, 
cu voce foarte joasă: parcă ar destăinui secrete. Soţia e vădit agasată când Bătrânul e în 
centrul atenţiei, n-are răbdare ca acesta să-şi sfârşească discursul. Nu-l întrerupe direct, 
în schimb mă chestionează pe mine: „Nu ieşti flămândă? Nu mânci plăcinte? Să nu-ţ ferb 
tea? Da’ cafă?”. 

Povestirile despre perioada în care au slugărit, localnicii nu şi le spun între ei. 
Deapănă aceste amintiri arareori, în cadru intim, pentru copii: „[…] le-o povestit la 
prunci că sara, când să dăsculţa, toamna, obielile toate era ude […]”; „[…] nici pruncii 
mei nu şti ce trai am dus io! Dă anii ăştia, cum e şi domnu preot, el nu mai şti cum or 
trăit moşii şi strămoşii lui […]”; „[…] o fost tare greu. Dacă le spui amu la prunci, să 
râde dă tine […]”. Nu jenă, nu ruşine am simţit în ocolirea povestirilor cu slugi, ci mai 
degrabă intuiţia anacronismului reactualizării acelei lumi, precum şi o discreţie naturală 
asupra acelor lucruri din care ascultătorul ar putea deduce că cel care-i comunică dramele 
sale îşi deplânge soarta sau face un rechizitoriu. 

Românii din Ungaria s-au obişnuit să-şi trăiască viaţa etnică fără ostentaţie. În 
povestiri, am depistat dorinţa de perpetuare a identităţii etnice într-un mod lăuntric, 
aproape camuflat, care azi nu mai poate da rezultate. Regretul celor în vârstă pentru 
disiparea comunităţilor româneşti se reflectă şi în continua lor reperare a celor care s-au 
rupt de matcă. Bace Ioachim Hidişan din Cenadul Unguresc s-a mutat de un an la 
Seghedin. E mulţumit aici, în oraş se ţine o dată pe lună şi slujbă ortodoxă, în biserica 
sârbească… Însă faptul că a părăsit Cenadul îl face să-i caute în memorie pe toţi românii 
cenădeni răspândiţi în lume şi să le scrie numele într-un caiet cât un registru, cumpărat 
special în acest scop. A început cu cele 15 familii care au părăsit Ungaria pentru 
pământul românesc de la Pustinici, în Banat. „Fă bine şi-i scrie!” îmi spune, neavând 

                                                
14 În tradiţia maghiară, femeile nu preiau prin căsătorie patronimul soţului ci îşi pierd 

practic numele: dacă Florica Secan/Szekán Flóra s-a căsătorit cu Gheorghe Santău/Szántó 
György, a devenit Szántó Györgyné, adică „soţia lui Santău Gheorghe”. În ungureşte patronimul 
precede totdeauna prenumele. 

 143

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

încredere în reportofon. Şi după ce-mi dictează numele, porecla şi numele copiilor din 
aceste „triburi pierdute” pare vizibil împăcat. 

Mult mai violent este sentimentul etnic, strâns legat de trecutul idilic, la cei care au 
fost dezmoşteniţi de regimul comunist, ca bace Văsălie Mărienuţ din Cenad. L-am 
cunoscut la biserică, el fiind cantor şi administrator priceput, căci în timpul celor doi ani 
de liceu la Macău, până a fost exmatriculat din pricina originii nesănătoase, a locuit la 
internatul călugărilor catolici serviţi (ordinul catolic Servitorii Fecioarei Maria).  

Văsălie Mărienuţ vorbeşte curat româneşte. Având în vedere poziţia socială 
superioară a majorităţii româneşti din Cenad şi faptul că în această localitate sunt puţini 
unguri, graiul de factură bănăţeană s-a păstrat mult mai bine decât varianta de grai 
crişean de la Chitighaz. Casa familiei Mărienuţ e impresionantă, proprietarul precizează 
cu mândrie că numai două astfel de imobile există în sat: camere înalte şi spaţioase, 
geamuri enorme, uşi masive. A fost ridicată în 1905 de bunicul interlocutorului meu, 
Aurel Mărienuţ. Maistorii au fost germani, căci bătrânul asta şi-a dorit: o casă „tip de 
gospodărie şvăbească”. 

Pentru Văsălie Mărienuţ locuinţa reprezintă cetatea sa, redobândită după mai mulţi 
ani din mâna regimului care i-a confiscat-o pe nedrept. 

Atunci când în jurul unui român din Ungaria se petrec evenimente în afara 
comunităţii, în mediu unguresc, evenimente pe care le-a „trăit în limba maghiară”, le 
narează în această limbă sau într-un mozaic bilingv, fără să traducă însă ceea ce în 
realitate s-a produs în rostire ungurească. În ungureşte îmi povesteşte bace Văsălie 
episodul în care, soldat fiind, se întoarce în Cenad într-o permisie. În gara din satul vecin 
un cunoscut îl atenţionează să nu meargă la casa părintească, fiindcă familia lui nu mai 
locuieşte acolo. Ajuns la uşa casei, este întâmpinat de un străin care îl întreabă ce doreşte 
şi căruia îi răspunde: „Nu doresc nimic. Aici locuiesc”. 

Dacă în povestirile celor care în tinereţe au fost slugi este amintit concret, cu nume 
şi poreclă, stăpânul, „gazda”, Vasile Mărienuţ, în gospodăria căruia au fost totdeauna cel 
puţin trei slugi, nu le dezvăluie niciodată numele, nici măcar pe al celor care erau unguri 
sau al căror neam s-a stins în Cenad. 

Relaţia stăpân-slugă în naraţiunile românilor din Ungaria nu are în centru acel 
sentiment care s-ar putea numi „ură de clasă”. Diferenţa de proprietate nu este principala 
sursă a eventualelor situaţii de criză. Argatul îl desconsidera pe stăpân în cazul în care acesta 
era nepriceput sau „nu avea omenie”, stăpânul îl trata cu dispreţ pe angajatul leneş. 

* 
După cel de-al doilea război mondial existenţa culturală a comunităţilor româneşti 

răsfirate în Câmpia Ungară nu era susţinută de o intelectualitate bine închegată, formată 
cu scopul de a întări conştiinţa de origine, de limbă, de religie şi de tradiţii în cadrul 
extremei vestice a românităţii. Centrul cultural pe care îl reprezentase timp de câteva 
secole, pentru români, Budapesta, îşi pierduse după 1920 puterea de iradiere, atât datorită 
noii împărţiri teritoriale cât şi noilor relaţii socio-politice. La mijlocul secolului al XX-lea, 
românii din Ungaria alcătuiesc o comunitate aproape exclusiv rurală, cu instituţii 
culturale, administrative şi de învăţământ supraformale. Asimilarea pronunţată a 
românilor din Câmpia Ungariei a devenit un proces ireversibil mai ales între cele două 
războaie mondiale, când România a atins un nivel de evoluţie culturală şi civică deosebit. 

 144

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

Acest nivel nu mai putea reprezenta însă un model pentru grupul etnic al românilor din 
Ungaria, deoarece între codul cultural şi lingvistic al minorităţii şi cel al ţării-neam au 
început să se adâncească acele diferenţe care existau din totdeauna. Românitatea din 
Ungaria nu a avut forţe proprii pentru a se reface nici numeric, nici calitativ, intelectual. 
În scurt timp, modelul de dezvoltare al microsocietăţii româneşti a devenit 
macrosocietatea maghiară. Singurele modalităţi de existenţă românească au fost credinţa 
ortodoxă şi rezistenţa comunităţilor tradiţionale, autarhice. Astfel, conştiinţa naţională a 
românilor din Ungaria s-a limitat la un patriotism local şi la manifestări de tip folcloric, 
elemente care în perioada comunistă au fost abil folosite ca instrumente de propagandă. 
Timp de câteva decenii, după 1950, grupurile etnice din Ungaria au reprezentat nişte 
„minorităţi de vitrină”, un fel de excepţii exotice, coregrafice şi muzicale, ale căror 
instituţii aşa-zise minoritare mai bine favorizau decât împiedicau asimilarea. 

Din procesul instructiv-educativ al şcolilor româneşti din Ungaria, sub pretextul 
unui internaţionalism malign, lipseau orice referiri la problemele de identitate naţională, 
conştiinţă de neam şi de limbă. Cultura tradiţională, istoria, specificul local, obiceiurile, 
graiul erau ignorate, fiind înlocuite cu producte într-o limbă română străină, despre cauze 
străine. Familia şi-a pierdut şi ea rolul de agent al conştiinţei de apartenenţă la o anumită etnie. 

Primele încercări de instituţionalizare a cercetărilor asupra românilor din Ungaria 
au venit din partea Catedrei de limbă şi literatură română din Budapesta, unde pe lângă 
un colectiv emerit de profesori (după 1950 aceştia au fost în majoritate maghiari din 
Ardeal) s-au format şi câţiva studenţi veniţi din satele româneşti din Câmpia Maghiară: 
Gheorghe Petruşan, Mihai Kozma, Vasile Roxin. La sfârşitul anilor ‘40, s-au pus bazele 
învăţământului superior pedagogic pentru minorităţi, dar din lipsa specialiştilor şi a 
modelelor, acesta nu a avut rolul care ar fi fost necesar în păstrarea românităţii. 

La Jula, care devine între timp centrul românilor din Ungaria, se înfiinţează în 
1948 Uniunea Culturală a Românilor din Ungaria, devenită în 1960, Uniunea 
Democratică a Românilor din Ungaria. În cadrul acestei organizaţii are loc prima 
încercare de instituţionalizare a culegerii şi cercetării folclorului românilor din Ungaria. 
Iniţiativa a venit din partea Herminei Szakadáti, din Săcal – o localitate cu populaţie 
românească, în judeţul Hajdú-Bihar – care absolvise secţia de etnografie a Universităţii 
din Debreţin şi care ocupa postul de referent al secţiei de cultură a Consiliului judeţean. 
La 1 decembrie 1962 are loc prima întrunire a Cercului folcloric, la Jula, unde se discută 
probleme de îndrumare a culegerii şi de transcriere fonetică a materialelor. Însufleţirea 
iniţială însă a scăzut în scurt timp. Din Cercul folcloric  nu şi-a continuat asiduu 
activitatea decât un culegător solitar, Alexandru Hoţopan. El i-a descoperit ulterior pe cei 
doi povestitori importanţi, Mihai Purdi şi Teodor Şimonca, datorită cărora putem vorbi 
astăzi despre tradiţia narativă a românilor din Ungaria. 

* 
Manuscrisul Monografia comunii Micherechi poartă în el de peste şase decenii 

visul autorului: să fie publicat. Valoarea istorică, lingvistică, documentară şi, nu în 
ultimul rând, spirituală a manuscrisului este considerabilă, atât pentru românii din 
Ungaria, cât şi pentru oricare cercetător. Totuşi, manuscrisul original este păstrat, 
sperăm cu grijă, în vreun sertar, ocrotind pentru vremuri mai bune „povestea” celor cel 
puţin 300 de ani de istorie a acestei localităţi româneşti, concepută de Teodor Pătcaşu.  

 145

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

Teodor Pătcaşu s-a născut în 1867, într-o familie de ţărani români ortodocşi din 
Micherechi: Pătcaşu Mihai şi Netye/Netea Maria. După cum menţionează în prefaţa 
monografiei sale: „eu n-am clase gimnăziale, numai clase elementare, am umblat la 
şcoală aicie, în comuna mea natală”. Învăţător i-a fost Vasile Roxin, al treilea dascăl din 
şcoala elementară confesională din Micherechi după Petru Meruţiu şi Teodor Roxin. Acel 
Petru Meruţiu, despre care se crede că ar fi venit la Micherechi de undeva din Ardeal, a 
fost primul dascăl al şcolii confesionale, înfiinţată în 1815. Meruţiu a părăsit însă la scurt 
timp şcoala deoarece a devenit preot la Crâstor, o localitate învecinată, în care, la ora 
actuală, nu se mai vorbeşte despre existenţa unei comunităţi româneşti. Pătcaşu îşi 
atribuie rolul de descendent al acestui Petru Meruţiu: „preot în Crâstor au avut o fată 
Saveta, care mî-ie după tata meu fost maică bătrână că sau măritat după tata tati meu cu 
numele Pătcaşiu Mihaiu, numit Mihaiu lui Todor, pentru că tată lui au fost Pătcaşiu 
Todor, tată bătrân a tati meu, care am scris cronica satului acesta”. 

Dacă pe linie maternă Teodor Pătcaşu este urmaşul unui învăţător care avea 
probabil studii teologice, pe linie paternă se trage din unul dintre cei doi fraţi Pătcaşu 
Nicolae şi Pătcaşu Dimitrie sosiţi în Micherechi, pe domeniul arhiducelui Eszterházi Pál, 
la 1755, din localitatea Ianoşda. 

Învăţătorului său, Vasile Roxin, i-a purtat o vie recunoştinţă pe tot parcursul vieţii. 
Într-un „jurnal” datând din perioada serviciului militar, Pătcaşu notează : „Din adâncu 
inimii mele aţi poftesc tot binele cinstite şi onorate domnule învăţătoriu Vasile Rocsin din 
comuna de Micherechi”. Vasile Roxin a fost fratele preotului Alexandru Roxin, ambii 
fiind fiii preotului Ioan Roxin, despre care în monografie se precizează că „au reposat la 
anul 1858”. Acest preot, Ioan Roxin, tatăl învăţătorului, a venit la Micherechi după ce 
păstorise până în 1835 printre românii din Homorog. Dascălul lui Pătcaşu a predat în 
şcoala ortodoxă până în anul decesului, 1880. 

Teodor Pătcaşu a urmat cursurile şcolii confesionale din Micherechi între 1874 şi 
1880. A învăţat probabil să citească şi să scrie şi cu litere chirilice, căci unele notări din 
tinereţe le face cu această scriere. Educaţia religioasă pe care o primeşte este foarte 
solidă; el a rămas un credincios ortodox, ba mai mult a scris predici şi versuri religioase, 
a frecventat adunarea „Oastea Domnului” (care există până azi la Micherechi). Printre 
„cântările” învăţate la „Oastea Domnului” o notează şi pe următoarea: „Eşiţi prin 
România mare/Voi bravi ostaşi ai lui Isus./Vestiţi prin ale ei hotare/Porunca tatălui de 
sus./Şi din robia de păcate/Scoţând tot sufletul român/O ţară mândră să răsare/Având pe 
Domnul ca stăpân”. 

Cei şase ani de şcoală s-au desfăşurat desigur în limba română. Pătcaşu a făcut 
multe notări în limba maghiară, pe care o stăpânea satisfăcător. Totuşi, când s-a hotărât 
să-şi publice monografia, el a cerut ajutorul unor specialişti din Budapesta pentru a fi 
tradusă şi redactată în limba maghiară. Se pare că această traducere s-a şi înfăptuit 
integral, deşi în fondul Pătcaşu al arhivei din Jula se păstrează în ungureşte doar un 
rezumat de opt pagini. 

Şcoala în care a învăţat Teodor Pătcaşu a fost acea cameră aflată în imobilul 
existent pe atunci pe strada numită azi Kossuth, la numărul 78, în partea dinspre stradă, 
având două ferestre minuscule, mobilată cu o tablă de lemn, cu bănci de stejar ale căror 

 146

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

picioare erau înfipte direct în pământ, plină de praf şi, vara, de pureci, căci încăperea 
alăturată găzduia taurii comunali. 

Pe lângă respectul faţă de limba română şi mândria de a fi micherechean ortodox, 
Pătcaşu a învăţat să fie un bun maghiar şi aşa a rămas până la sfârşitul vieţii. În timpul 
primului război mondial, pe verso-ul unei ilustraţii grafice, tablou la modă redând chipul 
îngândurat al împăratului Francisc Iosif I şi sub el poezia Imádkozik a Király [Regele se 
roagă], scrie în româneşte următoarea rugăciune, care nu e o traducere a versurilor 
maghiare, ci o creaţie proprie: „Domnul Dumnezeu al oştirilor, ajută armatei Austro-
Ungare se poată apăra intrejitatea iporăţiei noastre Austro-Ungare, dă doamne biruinţă 
armatei noastre, ajută la ai noştri soldaţi vitezi se poată arbora steagul biruinţei. Apără, 
Doamne patria noastră de năvălirea duşmanilor…Teodor Pătcaşu, la 1916 mai 12”. 

Tema religioasă îl preocupă serios, mai ales că în localitatea natală se înfiripă 
puternic mişcarea baptistă. În monografia sa tratează această realitate destul de sumar, 
menţionându-i doar pe acei consăteni care au fost dezamăgiţi alegând această religie 
neoprotestantă şi s-au reîntors la biserica ortodoxă. Însă printre puţinele cărţi care îi 
alcătuiau biblioteca se află şi publicaţii despre sectele religioase, pe care, considerând 
notele marginale, le-a studiat cu temeinicie. De altfel, e păstrată o parte din corespondenţa 
cu prietenul său, Georgiu Florian din Talpoş, care în scrisoarea datată noiembrie 11, 
1907, îi scrie: „Mi-ai scris iubit prietine să păşesc înapoi în sânu bisericii de unde am 
ieşit. Durere mă cuprinde şi fiori de tine că te ţii cam religios, dară ieu iubite pretine nu 
am păşit cu aşa scop să mă mai întorc iară”. 

Teodor Pătcaşu începe să noteze informaţii cu caracter de jurnal cotidian în jurul 
vârstei de 18 ani: „Eu Teodor Pătcaşiu în anul 1885 am fost ficior de 18 ani şi şease 
săptămâni”. Autodidact cu mare sete de cunoaştere, acoperă pagini întregi cu nume de 
ţări şi capitalele acestora, transformări ale diferitelor unităţi de măsură, expresii germane 
şi traducerea lor în limba română, probleme de logică şi de matematică distractivă pe care 
le adună sub titlul „Charte despre Izoimădaşuri”. Scrie despre sine amănunte (înălţime, 
greutate) care-i dovedesc de timpuriu curiozitatea şi înclinarea spre precizie, îşi 
caligrafiază pe multe pagini numele cu diferite ornamente grafice. 

Ca soldat în armata Imperiului se pare că descoperă savoarea folclorului din 
Micherechiul rămas la sute de kilometri. Pe o hartă militară a oraşului Salonta a notat : 
„la anul 1887 am sclujit ca soldat la Rejimentul de infanterie nr. 37 în Graţin până 
toamna apoi am venit la Orade mare. Am avut rangul de zügszfürer şi la 1888 am mărs la 
a 3. Batalion la Bosnie până la Sarajova. Am mărs cu trenu, mai dăparte nu au fost cale 
ferată […]” În 1889 semnează : „[…] zügszfürer Theodor Pătcaşiu, Prepolye, Turciia, 
Novibazar”. Străbate cu regimentul distanţe mari, pe jos – trei zile de marş, o zi de 
odihnă – iar în ziua de repaos scrie, alcătuind, practic, prima colecţie de folclor a unui 
român din Ungaria. 

Cronologic, însemnările sale cuprinzând creaţii folclorice din localitatea natală 
încep pe verso-ul unui act oficial, un contract în limba română – act deosebit de preţios 
prin el însuşi – încheiat între Bajkan Mitru şi Rokszin Sandor, în 1850. Pătcaş avea 17 
ani şi e probabil că încă de atunci plănuia să alcătuiască istoricul Micherechiului, 
adunând puţinele documente pe care le găsea la biserică sau la săteni. În afară de date 
autobiografice, scrierea cuprinde şi un fragment de baladă, greu de descifrat datorită 

 147

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

ortografiei defectuoase şi hârtiei deteriorate: În câmpul de semenic/Este-un voinic 
adormit/Şi voinicul e culcat/La umbră de chepenieag/Cu şaua pusă la cap/Nime-n lume 
nu-l aude/Numai mă-sa săraca/Dară mă-sa-n grai grăia/Scoală, fiuţă, scoală/Ce zaci tu 
aşe gre boală/Fiuţă, dac-ai muri, mie ce mi-a mărădi/. 

Întors din cătănie, Pătcaşu a continuat să-şi lucreze cele 18 iugăre (ceva mai mult 
de zece hectare) de pământ, moştenite de la tatăl său. A avut însă şi mai multe funcţii 
publice: agent de asigurări, bibliotecar, casier la „Legeltetési Társulás” (Societatea de 
consum). Ca orientate politică, s-a aflat printre fondatorii şi susţinătorii organizaţiei 
ţărăneşti din Micherechi a Partidului Social-Democrat, partid înfiinţat în 1890 şi afiliat 
Internaţionalei a II-a, care a jucat un rol important în mişcările ţărăneşti din Colţul 
Viforului. Convingerile şi anturajul politic ale lui Pătcaşu se reflectă şi în monografie, 
aducând dovezi ale devenirii conştiinţei de hungarus a românilor din Ungaria actuală. 

Teodor Pătcaşu a fost o figură reprezentativă pentru Micherechiul dintre cele două 
războaie. Să nu uităm că este vorba despre perioada care a conturat şi mai puternic 
hiatusul dintre întregita şi înfloritoarea ţară-neam şi rurala minoritate română rămasă în 
Ungaria, fără oameni de cultură, departe de Budapesta care oricum îşi pierduse caracterul 
de focar al culturii româneşti, departe şi de micul Paris al Bucureştilor, mai străin ca 
niciodată. În cartea sa De la Micherechi la Micherechi, un alt micherechean, Vasile 
Marc, ni-l înfăţişează astfel pe Pătcaşu: „Pe vremea aceea (e vorba de sfârşitul anilor ’30, 
n.n., M.B.) bătrânii, unii sprijiniţi în bastoane, alţii şchiopătând, zilnic, de primăvara 
până toamna, se aşezau pe laviţa din faţa casei noastre, începând din jurul orei 9 
dimineaţa şi până la 5-6 după amiaza, (nu se duceau nici la masă) şi puneau ţara la cale, 
adică făceau politică. Era printre ei unul, Teodor Pătcaşu, care povestea despre vestitul 
haiduc Bologu pe care atât de mult îl respecta, încât îl considera căpetenia haiducilor de 
prin părţile noastre… Când l-am întrebat pe bace Pătcaşu de unde ştie toate acestea, mi-a 
spus că un prieten al bunicului său, Ardelean Andraş, a vrut să ajungă haiduc, a trecut 
toate probele până la ultima, când s-a speriat” (Marc 1994: 16). Vasile Marc îşi continuă 
şirul amintirilor zugrăvind în persoana lui Pătcaşu, atunci în jur de 70 de ani, un 
Moromete micherechean tronând pe laviţa din faţa casei familiei Marc: „Bace Pătcaşu 
era, în acea vreme, după părerea mea cel mai informat dintre săteni, aş putea spune că era 
cel mai citit. Era abonat la Tribuna Ardealului, şi la Igazság mai târziu şi la Szabad Szó. 
Mă punea şi pe mine să citesc ziare, iar celor ce ascultau dar nu pricepeau despre ce este 
vorba, le explica conţinutul articolelor […] Bace Pătcaşu trecea un om cu vederi largi şi 
multe cunoştinţe. Dovadă stă şi faptul că el a scris o monografie a aşezării noastre, a 
modului cum au ajuns românii aici. Din păcate, după 1945 monografia a ajuns în mâinile 
unei persoane care n-a mai vrut s-o înapoieze […]”. 

Monografia cuprinzând în jur de 80 de pagini este opera de o viaţă a unui 
autodidact căruia nu i-a fost uşor să o încropească. Deşi scria în limba română, nu pare 
să fi citit cărţi de istorie românească, nu reiese că ar fi cunoscut scrierile românilor 
apărute de sub tiparul Universităţii din Buda, că ar cunoaşte scrierile lui Hasdeu, ale lui 
Slavici sau scrieri de etnografie, deşi când Teodor Pătcaşu îşi trimite la Budapesta 
monografia pentru a fi tradusă în ungureşte, echipa lui Dimitrie Gusti încheiase deja 
prima campanie monografică, efectuată în Fundul Moldovei. În fondul de carte rămas de 
la Pătcaşu, în afară de exemplare din Biserica şi şcoala, revista „Legea românească”, 

 148

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

apărută la Oradea, „Luceafărul” (numere din 1905, apărute la Budapesta), „Foaia 
poporului român” de la Budapesta şi câteva calendare populare, se mai află poezii de 
Alecsandri, Odobescu, Mihnea Vodă cel Rău, Doamna Chiajna şi Nicolae Iorga, Scurtă 
istorie a lui Mihai Viteazul. Mihai Viteazul este singura personalitate istorică a 
românilor amintită în monografie. 

Probabil micherecheanul Pătcaşu nu a cunoscut nici Monografia Comunii 
Chitichaz, lucrarea preotului Iosif-Ioan Ardelean, apărută în 1893. 

Baza bibliografică a monografiei Comunii Micherechi o constituie actele şi 
documentele la care Pătcaşu a avut acces la arhiva satului, a bisericii şi la bibliotecă, 
precum şi tradiţia orală a comunităţii. Contractele, tabelele, statisticile pe care le-a 
întrebuinţat le-a donat bisericii în anul 1938, când începuse să înţeleagă că lucrarea sa nu 
va apărea tipărită niciodată. Pe multe dintre acte a scris: „Proprietatea lui Teodor Pătcaşu 
dăruită de mine sfintei biserici la anu 1938”. Faptul că aceste documente au intrat în 
posesia arhivelor din Jula face ca ele să completeze un gol ce ar îngreuna munca 
eventualului cercetător, deoarece documente referitoare la Micherechi au rămas numai 
începând cu a doua parte a anilor ‘40. Arhiva din Jula a cumpărat fondul Pătcaşu în 
1980, de la familia acestuia, de fapt de la singura lui nepoată, Floarea Gurzău. În 1979, 
aceasta se lasă convinsă ca „lada de zestre” a micherechenilor să poposească la redacţia 
săptămânalului românesc „Foaia românească”. Cu această ocazie, redactorul şef de 
atunci al „Foii româneşti”, Alexandru Hoţopan, cel care a mijlocit tratativele dintre 
arhivă şi familia lăzii de cătănie a lui Pătcaşu, scrie un articol – Documente senzaţionale 
despre istoria Micherechiului – în care îi anunţă pe cititori că preţioasa moştenire închisă 
mai multe decenii în cufărul lui Teodor Pătcaşu a devenit publică. Acest lucru îl face 
să-şi anuleze rezervele privind publicarea Monografiei rămasă în manuscris „din mai 
multe motive. Unul dintre aceste motive a fost, fără-ndoială, documentarea incorectă – 
nici într-un caz n-a indicat sursa documentelor incluse şi analizate în lucrare, ceea ce ne-a 
obligat să privim cu suspiciune tot ce a redactat […]”. Alexandru Hoţopan se şi grăbeşte 
entuziasmat să numească acele valoroase documente. Recunosc – şi eu cu emoţie le-am 
atins: contractul micherechenilor cu primul lor preot (1773), sigilii din anii 1766, 
contractul urbarial de la 1768. În câteva numere din 1979 ale ziarului românesc apar 
fragmente inedite din monografie: ca etnograf, redactorul alege paginile în care e vorba 
despre haiducul Bologu. Originalul monografiei nu ajunge însă să fie predat arhivei 
judeţene împreună cu celelalte acte, documente, scrisori, fotografii. 

Manuscrisul original, dar cu ultimele zece pagini lipsă, ajunge la profesorul Mihai 
Kozma de la Catedra de română din Seghedin, care îl copiază cu scris de mână. Apoi, 
după spusele profesorului Kozma, el însuşi împrumută originalul cuiva, şi monografia 
dispare din nou. Copia executată de Mihai Kozma ajunge la redacţia ziarului unde se 
pregătesc copii „de gradul al doilea”, însoţite de următoarea notiţă în limba maghiară 
(în traducere): „Acest exemplar este copia copiei monografiei originale. Originalul a fost 
copiat cu scris de mână de Mihai Kozma din Seghedin, transcrierea sa stă la baza 
prezentei copii executată în redacţia Foii Româneşti la cererea lui Alexandru Hoţopan, iar 
tipografia din Jula a asigurat legatul ca muncă voluntară. Jula, 26 iunie 1979”. 

 149

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

La pagina 76 a copiei întâlnim următoarele rânduri: „În monografia comunii 
Micherechiu scrâsă de mine fiţi buni Domnule Doctor căutaţi unde-s scrişi Preoţii […]”15. 
Este o scrisoare de răspuns la cea trimisă de un anume Gavril Bodiş care, în ianuarie 
1937, îl roagă pe Pătcaşu să facă o prezentare cronologică a preoţilor din Micherechi. 
Teodor Pătcaşu trimisese lucrarea sa terminată în 1934 lui Mester Miklós şi lui Molnár 
Endre, un tânăr ziarist născut în 1901 la Braşov, care îi promit că o vor traduce în 
ungureşte şi va fi publicată. Ei cer ajutorul acestui dr. Gavril Bodiş pentru traducerea 
documentelor din limba maghiară în română. Bodiş dactilografiază Prefaţa şi i-o trimite 
lui Pătcaşu, înştiinţându-l, totodată, de următoarele: „Copia fac cu ortografia 
dumneavoastră deoarece din punct de vedere filologic (lingvistic) are foarte mare 
valoare”. Spre sfârşitul anului, dr. Gavril Bodiş termină dactilografierea manuscrisului. 
Molnár Endre îi scrie micherecheanului că volumul ce va apărea va fi bilingv şi că s-a 
angajat la traducerea în ungureşte „ifj. Bartha Antal, református lelkész” [Bartha Antal jr., 
preot reformat]. Însă, în 1938, deci la patru ani de când Pătcaşu trimisese lucrarea în 
capitala Ungariei – oare cine l-a încurajat şi pe ce căi politice, poate social-democrate, a 
primit recomandare? – speranţa că o vor citi vreodată micherechenii şi prietenii lui din 
Salonta, din Tămaşd ori din Oradea, începe să se spulbere. Molnár Endre vorbeşte de pe 
acum doar de o multiplicare a monografiei în 100 de exemplare, o pagină în română, una 
în maghiară. Îi promite din nou lui Pătcaşu, acum în vârstă de 69 de ani, că va duce 
monografia lui Bertalan István, redactor al ziarului „Budapesti Hirlap” adăugând: „ő is 
lelkes híve a magyar-román közeledésnek” [şi el e un susţinător inimos al apropierii 
maghiaro-române]. În orice caz, îl îndeamnă pe autor să încerce să obţină de la oficialii 
comunei sau de la vreun consătean mai cu stare măcar 10-20 de pengő pentru cheltuielile 
de multiplicare. Din corespondenţa ulterioară, reiese că Pătcaşu i-a trimis lui Molnár 
Endre 10 pengei. Mai trece un an şi, în 1939, dr. Bertalan István răspunde epistolelor 
primite din Micherechi că monografia e, în sfârşit, bilingvă: „Tessék tehát megnyugodni, 
remélem rövidesen látni fogja munkája gyümölcsét bármlyen formában is a mű 
megjelenésében. Tessék tehát tűrelemmel lenni, mert én csak most kapcsoltam a dologba” 
[Vă rog să fiţi liniştit, sper că în scurt timp vă veţi putea vedea roadele muncii, într-o 
formă sau alta]. Numai că peste o jumătate de an, la 29 august 1939, acelaşi Bertalan 
István îl anunţă pe Teodor Pătcaşu din Micherechi că îi va returna prin poştă 
manuscrisul, traducerea şi o fotografie pe care autorul o anexase scrierii. Traducerea e 
probabil rezumatul cuprinzând opt pagini, aflat la arhiva din Jula. Ziaristul din 
Budapesta îi mai scrie că a consultat specialişti şi toţi au decis că atât materialul în 
română cât şi cel în maghiară trebuie revăzut din punct de vedere ortografic, dar şi 
stilistic. Însă atunci, în pragul războiului, nimeni nu se mai angaja voluntar la o astfel de 
muncă, vremurile deveneau tot mai grele, într-un cuvânt, timpul nu mai avea răbdare… 
Peste doi ani, în 1942, Teodor Pătcaşu se stinge, iar munca lui se ascunde în lada purtată 
de tânărul zügszfürer printr-un imperiu de-acum complet destrămat. 

În afară de volumele de istorie maghiară pe care Pătcaşu le menţionează şi de 
documentele originale pe care îşi zideşte casa, cum se exprimă în prefaţa Monografiei, 
Pătcaşu foloseşte adesea tradiţia narativă locală. Anumite părţi ale lucrării sunt adevărate 

                                                
15 Pentru a facilita înţelegerea textelor lui Pătcaşu am făcut câteva îndreptări ortografice şi lexicale. 

 150

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

documente de istorie orală care joacă rolul de liant între puţinele documente scrise care-i 
stau la dispoziţie autorului. Acest „cronicar întârziat”, român din Ungaria, alcătuieşte o 
culegere de tradiţii şi naraţiuni locale pe diferite teme. Una este cea a întemeierii 
Micherechiului românesc şi a primului micherechean care n-a mai plătit bir nobililor din 
Salonta: „Tradiţiile zice că când au venit ispravnic în frunte directorul Sclavi, toţi 
oficianţii în dominumurile lui Eszterhazi Antal, palatinul ţerii, când au trecut ieriul Vimer 
au găsit on român cu numele Moga Crăciun care cu toată familia lui s-au fost aşezată 
acolo unde s-au numit acela loc dâmbu Iencăieştilor, şi se numeşte şi astăzi, cel mai 
roditor pământ în hotarul nostru”. Întemeietorul Moga Crăciun nu-şi mai păstrează astăzi 
aura eroului local, ca Părădaica din Pusta Otlăcii. La începutul secolului al XX-lea însă, 
Pătcaşu reuşeşte să mai prindă câteva imagini din figura legendară a acestui Moga Crăciun. 
Numele întemeietorului figurează printre cele ale semnatarilor, cincisprezece la număr, ai 
contractului de înfiinţare a comunităţii bisericeşti ortodoxe din Micherechi, în care preotul 
Bordaşiu Ioan din Inand este solicitat, în 1773, să păstorească printre micherecheni. 

Figura lui Moga este sumar definită. După tradiţie, el avea un cal negru, dăruit de 
un nobil din Salonta căruia îi salvase viaţa în momentul în care acesta fusese atacat de 
nişte şercădani16 răzvrătiţi: „Iară Moga s-au luptat cu ei numai singur şi aşe Moga au 
venit acasă cu capu spart. Pentru astă bunătate i-au dăruit lui Moga Crăciun nobilul on 
cal de mare preţiu şi doi porci graşi”. O comisie condusă de directorul domeniilor 
arhiducelui Eszterházy Pál, care, după retragerea turcilor, în jurul anilor 1700, primeşte 
în stăpânire de la regele Lipot al Ungariei „satele, pustele şi sălaşurile” din jurul Salontei, 
trecând în revistă noile achiziţii, întâlneşte aici familia valahului Moga Crăciun. 
Directorul domeniilor, amintit de Pătcaş cu numele Sclavi, îl îndeamnă pe Moga să 
meargă prin satele româneşti din zonă şi să dea de ştire oamenilor că arhiducele 
arendează pământurile nelocuite acelora care se vor stabili acolo pentru a le lucra: „Într-o 
marţi dimineiaţa pre calul acesta s-au suit Moga şi s-au dus pe satele româneşti şi au 
invitat oameni să vie la el […]. S-au dus la Cefa, Inand, Ianoşda, Mădăraş, Tulca, 
Ciumeghiu17 […]. Şi aşe se vede că ustineala lui Moga Crăciun n-au fost fără resultat. 

La 1755 s-au adunat din mai multe sate oameni şi într-o duminecă s-au întălnit la 
olaltă la Moga Crăciun acasă şi s-au sfătuit. Din comuna Ianoşda au venit Pătcaşiu 
Nicolae şi Pătcaşiu Dimitrie. Ruje Ursu şi Ruje Mihai au venit din Şiclău. Aceşti doi din 
urmă s-au întâlnit în Jula, la târgul de seceri, cu Moga Crăciun, care i-au sfătuit să vie şi ei să 
se aşeze la Micherechiu. Aşe au spus şi au povestit Ruje Mihaiu despre Rujeşti, numit Mihaiu 
Udului, care s-au născut la anul 1832. Au reposat în vrâstă dă 84 ani, la anul 1916”. 

Cu meticulozitate şi o sete de istorie ca şi a părintelui Ardelean din Chitighaz, din 
instinctul ţăranului ce depinde de capriciile vremii, Pătcaşu notează toate informaţiile legate de 
fenomenele meteorologice anormale care au rămas în memoria colectivă a Micherechiului. 

Influenţa pe care o exercită factorii climatici asupra evoluţiei diferitelor societăţi 
umane şi abordarea problemei într-o manieră interdisciplinară anulează explicaţia 
unilaterală a determinismului geografic, punându-şi amprenta pe specificul comunităţii. 
Emanuel Le Roy Ladurie, fondatorul şcolii moderne de climatologie după cel de-al doilea 

                                                
16 Locuitori ai oraşului Sarkad / Şercad. 
17 Localităţi din România, în judeţele Arad şi Bihor. 

 151

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

război mondial „menţionează că oamenii îşi făuresc propria lor istorie; ei o fac ca nişte 
fiinţe libere în urmărirea unor obiective umane şi nu sub dictatul climei. Dar eforturile lor 
sunt fie stânjenite sau chiar stăvilite, fie stimulate de-a lungul anilor prin impulsurile 
schimbătoare ale climei” (Cernovodeanu/Binder 1993: 5). Anomaliile climatice şi 
procesele economice pe care ele le declanşează duc la o metaperiodizare a istoriei locale 
prin denumiri date anumitor segmente de timp în funcţie de fenomenele naturale 
dominante, denumiri care se păstrează pe parcursul mai multor generaţii. Amintirea 
anilor răi, cu ploi mari, cu îngheţuri puternice, cu invazii de insecte fitofage sau cu 
evenimente tectonice dăinuie pentru perioade lungi în memoria colectivă, pe de-o parte din 
cauza ineditului lor, dar mai ales datorită fenomenelor sociale pe care le provoacă: 
foamete, scumpiri, epidemii, dispariţia unor aşezări sau schimbarea ocupaţiilor 
localnicilor, a modului de viaţă al comunităţilor. 

După 1867, micherechenii, locuitori ai unei zone cu pământ în mare parte nefertil, 
au plantat vii pe locul pe care altădată exista un sat. „Atuncia le-au pustiit filoxera, au 
mai probat oaminii să puie viie, dar în zadar, că n-au prins rădăcină. […] Am întrebat 
câţva oameni bătrâni că pentru ce n-am făcut satul pă locul viilor, că ăi locu susu 
asemene şi locu potrivit. Răspunsu au fostu, acolo au fostu satu turcescu, şi moşii noştri 
s-au temut se facă satul acolo, c-or veni turcii şi i-or ţâpa afară”. 

Mai dezvoltate sunt părţile narative despre fenomenele atmosferice neobişnuite: 
„Trădiţiile spune că la anul 1816 au fost o iarnă foarte gria în postul Crăciunului. Au 
ninsu în trei zile şi în trei nopţi. Au fost niaua cât căşile dă mare, oamenii câteva zile n-au putut 
adepa animalele. Primăvara când s-au topit neaua tot hotarul nostru au fost sub apă […]. 
Tradiţiile spune: on păcurariu cu numele Sucigan Mihai, sătian, au fost cu oile pă 
nimaşiu Şiap când s-a-nceput şi ningă nante dă mniazăzi, şi aşe au picat dă deasă neaua 
că nainte la cinci paşi n-au văzut nimica şi aşie au rămas acolo afară cu oile şi cu doi 
câni. În trei zile şi în trei nopţi. După trei zile au stat de n-au ninsu şi aşe au văzut 
besereca adecă turnul cel de lemn, şi au mânat oile. Neaua – ca pă pod, fiindcă au fost 
îngheţată, şi flămând şi el şi oile. Pă păcurariul acesta oaminii l-au numit Simu păţitu, au 
fost om tare şi trupeşte şi au fost om curăjios, alt om o vut muri acolo şi de frig şi de 
frică, l-au chemat Sucigan Mihaiu […]. Vara on sac de grâu sau de orz şi cucuruz cu una 
sută de sgloţi au fost”. 

Anul 1816 a rămas pentru micherecheni ca „anul foametei cea mare”. În urma 
penuriei alimentare, micherechenii au fost nevoiţi să-şi trimită copiii la Bichişciaba, oraş 
la 30 de kilometri de Micherechi: „câţiva au trimisu prunci în vrâstă de 15 ani la Ciaba, 
la pită albă, ca să se baje scluji”. Aceşti „expulzaţi” care au mers spre Ciaba timp de trei 
zile, flămânzi şi dezorientaţi, „au dus cu sine câte un sdrob de sare şi pă aciia au linsu şi 
au băut câte oliacă dă apă”. Peste câţiva ani s-au reîntors în sat, ca dintr-o călătorie 
iniţiatică, transformaţi de impactul cu oraşul în mare parte locuit de slovaci, obţinând 
astfel un nou statut în colectivitatea ermetică a Micherechiului. Unii au încălcat legea 
endogamiei religioase, până azi deosebit de puternică la micherecheni, alţii au deprins 
meşteşuguri neobişnuite pentru comunitate, alţii au învăţat slovăceşte: „întră aceşti prunci 
au fost şi on Ruje Teodor, numit Hulbanu. Acesta au sclujit la on cismaş, unde au învăţat 
şi dânsu acea meserie. În vrâstă dă 21 de ani au venit acasă şi şi-au continuat meseria. 
Spunea el că s-au născut la anul 1801. Au mai fost on Cefan Georgiu, numit Gyurca 

 152

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

Floruţi, on Mihuţ Teodor, numit Bărdoşiu bătrânul, au fost numit şi Togyeru Gligii. 
Acest Togyeru Gligii numit şi Bărdoşiu s-au însurat, au luat pă fata gazdii, adecă a 
stăpânului său, fată de tăut. Au venit cu ea, cu totul şi cu 400 de oi cu măgari şi cu alte 
vite. Au adus şi galbeni, bani de aur şi aici, acasă, şi-au cumpărat pământ, au fost om în 
stare bună, au trăit mai una sută de ani. Generaţiunile de familie care au rămas de el se 
numesc Gligeşti. Au mai fost şi on Ardelean Ioan, numit Sclovac, pentru că când era cam 
beat horea toţeşte, adecă sclovăceşte, următorii lui se numesc şi astăzi a lui Sclovac”. 

Anul 1854, când s-a întâmplat altă foamete, în postul cel mare, a rămas cunoscut 
ca „anul lui Berger”, după numele văduvei lui Tracberger János din Jula. Aceasta avea în 
arendă pentru trei ani o parte din hotarul Micherechiului, cea numită „pă funi”: „atunce 
au fost an rău, n-au fost bucate, oamenii au fomat. Văduva mai sus numită au dat bucate 
pă ujiură sătenilor”. 

Tot din tradiţii orale alcătuieşte Pătcaşu tablourile despre „morile săci” din 
Micherechi, descriind modul în care a fost transportată în sat o moară cumpărată la 1833 
dintr-o localitate învecinată: „[…] două cară au stat lângă olaltă, napoia lor au acăţat cu 
lanţuri altele două care şi au prins la ele doisprezece boi. Şi aşa au venit cu moară pusă 
întreagă pă 4 cară. Ciuciu cel bătrân s-au suit în vârful crincului, acolo au şezut până la 
Micherechiu. Şi au horit horă lui Bogomir. Bogomir au ştiut foarte frumos hori hora lui 
Ostiian, toţi ţiganii unguri, ba ştiau şi mujicanţii unguri. Din întâmplare, dacă merjeau 
români de-ai noştri la târgu la Jula sau la Szalonta sau la Sarkad şi întrau în ceva crâşmă, 
începeau să tragă cu mujicele hora lui Bogomir”. 

De peste 60 de ani Monografia Comunii Micherechi aşteaptă să vadă lumina tiparului; 
iar între paginile ei sunt cuprinse mărturii istorice, lingvistice, etnografice care alcătuiesc 
imaginea unei mici comunităţi româneşti, azi profund afectată de fenomenul asimilării. 

Finalizată la numai 14 ani după separarea de la 1920, monografia lui Pătcaşu este 
de fapt prima scriere descoperită până acum care păstrează atmosfera unor români 
dezorientaţi, exilaţi prin trasarea noilor frontiere. Autorul scrierii, cu neostenita sa dorinţă 
de a-şi publica opera, vede în lumina tiparului o posibilitate de a salva de la uitare însăşi 
existenţa Micherechiului şi a românilor lui. În prefaţa manuscrisului, autorul 
mărturiseşte: „Întocmai aşe şi eu când m-am cujetat şi scriu monografia, Istoria comunei 
Micherechiu, cu mare trudă m-am strâns materialul de lipsă şi trădiţie şi harul Domnului 
Dumnezeu că cât de la mine depinde am lucrat cum am putut şi cum am ştiut. Eu n-am 
clase gimnăziale sau ţivile, eu am clase elementare, am umblat la şcoală aicie în comuna 
mea natală./ Data din Micherechiu 1934 deţembrie 1./ Teodor Pătcaşiu”. 

* 
 Naraţiunile din categoriile neconvenţionale, aflate – unele – la graniţa dintre 

folclor şi istorie orală păstrează, la nivelul conţinutului, însemnele unei forme de conştiinţă 
identitară. La românii din Ungaria, această conştiinţă identitară are mai ales un caracter ce 
se înscrie la capătul ansamblului familie – neam – comunitate locală. Astfel, conceptul de 
„grup etnic” se manifestă şi în acest caz ca o noţiune generică, exterioară, impusă de 
condiţiile socio-politice. Disipaţi în mici insule rurale de-a lungul graniţei cu România, 
românii din Ungaria îşi concep identitatea pornind de la spaţiul individual până la hotarele 
localităţii natale. Un român din Ungaria este „chitighăzean”, „micherechean”, „cenădean”; 
mai poate fi „baptist din Micherechi”, „micherechean mutat la Jula”, „chitighăzean de la 

 153

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

Budapesta” ori „cenădean de la Seghedin”. Această conştiinţă de identitate „insulară”, deşi 
poate fi argumentată istoric, este greu de perceput pentru cei care observă că, totuşi, 
românii din Ungaria trăiesc doar la câţiva kilometri de România. În aceste societăţi 
tradiţionale, în care procesul educaţiei şi învăţământului a demarat, de altfel, de timpuriu, 
dar cu un conţinut neadecvat formării şi păstrării etnicităţii, „grupul etnic este un 
conglomerat de eu-ri în care fiecare produce etnicitate pentru sine” (Cohen, apud Fifor 
2001: 97). Astfel, insularitatea, localismul românilor din Ungaria au fost, practic, 
singurele modalităţi de a-şi apăra eu-l identitar. Casa, familia, satul au reprezentat cetatea 
între zidurile căreia românii s-au simţit în siguranţă, o siguranţă tolerată de majoritari 
tocmai pentru caracterul ei discursiv. O situaţie asemănătoare descrie Ivan Evseev, în 
legătură cu lipovenii din România: „Insularitatea e, desigur, o atitudine de conservare, dar 
şi de conservatorism obtuz şi retrograd. O anumită rezervă de neîncredere sceptică în 
oameni şi lucruri noi, o anumită reţinere în vorbă şi în gest nu sunt, neapărat, semne ale 
unui autism exagerat, nici ale unei suspiciuni ancestrale” (Evseev 2001: 70). După 1920, 
românii au rămas pentru o scurtă perioadă fideli identităţii locale. Însă, în timp ce confraţii 
lor ajunşi cetăţeni ai statului român au ieşit din izolarea locală, întărindu-şi astfel poziţia 
etnică, evaziunea românilor din Ungaria a devenit sinonimă cu asimilarea. Toţi acei 
români care au părăsit spaţiul identitar au renunţat treptat la afişarea eu-lui românesc. 
Naraţiunile folclorice păstrează imaginea spaţiului etnic, eroii lor sunt cu toţii „români din 
Ungaria”, alcătuind un „muzeu al figurilor de ceară”, al unor colectivităţi în destrămare. 
Indiferent de poziţia lor socială, de statutul lor real sau fantastic, personajele povestitorilor 
români au mentalitatea, comportamentul, etica ţăranului român din pusta maghiară, de la 
începutul secolului al XX-lea. Într-un basm performat de Teodor Şimonca (Împăratul şi 
Cărbunarăşu, Hoţopan, 1982/a, 39) un împărat se rătăceşte în pădure şi cere adăpost la 
un cărbunarăş: 

„– Bună sara – i-o dat bineţe la cărbunarăş – Bună sara! 
– Bună sara! 
Zâce: 
– Te-aş ruga pă ceva, că ştii cine mi-s, io-s împăratu… 
– Ştiu – zâce – că te cunosc, c-ai mai fost ş-ai mai vorbit cu mine. Dumneata eşti 

împăratu dî la Răsărit. 
– Acela! 
– Ce pofteşti?” 
Împăratul e găzduit să doarmă în pod, pe fân, de unde asistă, noaptea, la naşterea 

fiului cărbunarăşului şi la prevestirile ursitoarelor. Dimineaţa pleacă spre palatul său, 
orientându-se după muşchiul copacilor. 

Cum în satele româneşti salutul este o formulă obligatorie, indiferent dacă cei care 
se întâlnesc se cunosc ori nu, şi dialogurile dintre personajele naraţiunilor încep totdeauna 
cu o formulă de întâmpinare. Petrecând câteva săptămâni în Micherechi, am observat că 
între cunoscuţii care se întâlnesc pe uliţele satului, numai salutul în sine nu este suficient 
pentru exprimarea respectului reciproc. Cel care salută fără să adauge o anumită întrebare 
este judecat defavorabil. Trecătorul trebuie să câştige bunăvoinţa consătenilor care se 
odihnesc, de exemplu, pe banca de la poartă, cu formula: „Bună zâua! Da mai şideţi?”. 
Ori, în cazul când cei care staţionează au o îndeletnicire (sapă, culeg fructe, dezghioacă 

 154

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

porumb etc.): „Sara bună! Da mai lucraţ?”. Salutul de răspuns e şi el stereotip, fiind, de 
fapt, tot o întrebare: „Demineaţa bună! Da mai meri?”. Ori: „Sara bună! Da mai vii?”. La 
prima vedere, am considerat că verbele de mişcare „a merge” şi „a veni” intervin în 
contextul formulelor de salut în mod aleatoriu. Aşa că, dorind să-mi arăt adeziunea la 
grup, am salutat-o pe una din interlocutoarele mele cu „Sara bună! Da mai mergeţi?”. 
Aceasta s-a oprit consternată şi m-a lămurit: „Nu mărg! Vin!”. În cadrul comunităţii, 
fiecare localnic ştie precis unde locuieşte celălalt: oamenii „mărg” de-acasă şi „vin” acasă. 
Casa este principalul punct de reper şi centru al deplasărilor ţăranilor. Ţelul călătoriei nu 
este important: în fond, unde ar putea ei merge?… Împăratul din basmul Ficioru dă-
mpărat şi Mortu (Hoţopan, 1982/a, 9) are cu împărăteasa sa următorul dialog: 

„– Soţu mneu, văd că tu tăt lângă mine stai şi nu tare te-ntărisăzi dă ţara ta, batăr 
ţara e frumoasă – tumna ca şi asta, a noastă. 

Ş-apu iel o zâs cătă muiere: 
– Bine, femeie me. Ce zmântă ai videa tu, să fii împărat? Doară alcum ai conduce ţara? 
– Aş conduce ţara, ş-aş vini acasă sara!” 
Mihai Pop observa că „grupurile în care se povesteşte sunt unitare. Trăiesc în 

aceleaşi medii, chiar dacă nu în aceleaşi condiţii. Viaţa lor se desfăşoară după aceleaşi 
norme care reglementează interrelaţiile, comportamentele. Au acelaşi mod de a vedea 
lumea, acelaşi sistem de concepte şi valori, acelaşi fel de a gândi, deci o concepţie 
colectivă, o ideologie comunitară” (Pop 1990: 12). 

Cultura materială şi spirituală a românilor din Ungaria e oglindită la nivelul creaţiei 
narative, constituind principalul element care demonstrează etnicitatea acestor creaţii, căci 
„Cultura a fost mai întâi o proiecţie a nevoii de Celălalt, un mod de a aduce la acelaşi 
numitor, o modalitate de a transcede diferenţele: cultura concepută ca un secret de 
familie care trebuie scos la lumină” (Copans 1999: 106). În acest context, 
povestitorul devine un purtător al identităţii culturale care „se impune grupului prin 
competenţă narativă şi prin aceasta resuscitează o întreagă ierarhie de valori 
aparţinând trecutului comunitar” (Fifor 2001: 97). 

Dacă planul conţinutului narativ al folclorului românesc din Ungaria posttrianonică 
este marcat de tradiţia etnică şi constituie un discurs identitar, codul lingvistic poate fi 
caracterizat ca principalul element prin care românii de dincolo de graniţa vestică a 
României pot fi consideraţi biculturali. Graiul românesc din pusta Ungară, rămas în afara 
ariei în care a fost posibilă însuşirea limbii române literare, aşa cum vorbitorii lui au 
rămas în afara istoriei româneşti, a depăşit deja faza în care poate fi analizat numai după 
„legile” limbii române. Cum bilingvismul este, de fapt, o stare „orală”, temporară în 
fenomenul schimbării de cod, limba românilor din Ungaria se află într-o continuă 
alunecare spre limba maghiară, alunecare ce cu greu ar mai poate fi stăvilită. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 155

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

Bibliografie 
Ardelean, Iosif-Ioan, Monographia comunii Chitighaz, Arad, Tiparul Tipografiei Diecesane, 1893. 
Berényi, Maria, Istoria Fundaţiei Gojdu (1870-1952), Budapesta, 1995. 
Borbély, Ana, Supranume româneşti din Chitighaz, in „Din tradiţiile populare ale românilor din 

Ungaria”, Budapesta, Publicaţie a Asociaţiei Maghiare de Etnografie, 8/1993, p. 50-85. 
Borbély, Ana, Cercetări asupra graiurilor româneşti din Ungaria (Chitighaz, Micherechi, 

Otlaca-Pustă), Budapesta, Editura Tankönyvkiadó, 1997. 
Borbély, Ana, Bilingvismul, in Simpozion, Comunicările celui de-al IX-lea Simpozion al 

Cercetătorilor Români din Ungaria, Giula, 2000, p. 126-137. 
Bucin, Mihaela, Otlaca-Pusta. Schiţă monografica (Pusztaottlaka monográfiája vázlata), in 

Symposion – A román tudományos Kutatókör első szimpóziumjában előadásai, Gyula, 
1991, 40-44 old. 

Bucin, Mihaela, Limbă şi conştiinţă de naţionalitate la românii din Ungaria (Anyanyelv és 
nemzetiségi öntudat a magyarországi románoknál), in „Perspective-Kitekintés” – Revistă de 
ştiinţă şi cultură (Tudományos és kulturális folyóirat), Arad -Békéscsaba, 1996, 83-92 old. 

Bucin, Mihaela, Textul folcloric şi recuperarea istoriei (Folklór és történelem), in 
„Convieţuirea-Együttélés” –Revista românilor din Seghedin [A szegedi románok folyóirata], 
1–2 sz., Szeged, 2002, 7-18 old. 

Bucin, Mihaela, Interferenţe culturale şi bilingvism în repertoriul narativ tradiţional al unui 
povestitor român din Ungaria [Kulturális interferenciák és kétnyelvűség egy magyarországi 
mesemondó repertoárjában], in Studia Universitatis Babes-Bolyai, Philologia, XLVIII, 2003, 
2, 121-140 old. 

Bucin, Mihaela, Imaginea identitară a comunităţilor româneşti din Ungaria [A magyarországi 
román közösségek identitása képe], Bucureşti, „Anuarul Institutului de Etnografie şi Folclor 
«Constantin Brăiloiu»” al Academiei Române, 2004, 208-218 old. 

Budiş, Monica, Microcosmosul gospodăresc. Practici magice şi religioase de apărare, 
Bucureşti, Editura Paideia, 1998. 

Cernovodeanu, Paul, Paul Binder, Cavalerii Apocalipsului. Calamităţile naturale din trecutul 
României (pănă la 1800), Bucureşti, Silex – Casa de Editură, Presă şi Impresariat S.R.L., 1993. 

Cioca, Ştefan, Biserica Baptistă din Chitighaz 1891-1993, Budapesta, 1993. 
Cociu, Mircea, Spaţiul istoric şi etnic românesc, (reeditare a ediţiei 1942), ediţie îngrijită şi 

adăugită de Mircea Cociu, Bucureşti, Editura Militară, 1993. 
Constantinescu, Nicolae, Povestirea. Fişe pentru un dicţionar de folclor (V), „Revista de 

etnografie şi folclor”, tom 31, 1986, nr. 1, Bucureşti, p. 42-45. 
Colta, Elena Rodica, Poveştile de întemeiere a satului Otlaca Pustă – o sursă alternativă pentru 

istoria românilor din Ungaria, in Simpozion. Comunicările celui de al X-lea Simpozion al 
Cercetătorilor Români din Ungaria, Giula, 2001, p. 130-143. 

Constantinescu, Nicolae, Implicaţii teoretice în delimitarea categoriilor narative 
contemporane, in „Memoriile Secţiei de Filologie, Literatură şi Arte”, Academia Română, 
Seria IV, X, 1988, Bucureşti, p. 97-103. 

Constantinescu, Nicolae, Fidelitatea memoriei sociale a basmului contemporan, „Memoriile 
comisiei de folclor”, Tomul III, 1989, Bucureşti, Editura Academiei Române, p. 37-45. 

Constantinescu, Nicolae, Etnologia şi folclorul relaţiilor de familie, Bucureşti, Editura Univers, 2000. 
Copans, Jean, Introducere în etnologie şi antropologie, traducere de Elisabeta Stănciulescu şi 

Ionela Ciobănaşu, Iaşi, Polirom, 1999. 
Csobai, Elena, Personalităţi marcante. Iosif Ioan Ardelean (1849-1920), în Chitighaz. Pagini 

istorico-culturale, Budapesta, 1993, p.121-123. 
Csobai, Elena, Istoricul românilor din Ungaria de azi, Giula, Rotapress, 1996. 

 156

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

Domokos, Sámuel, Vasile Gurzău magyar és román nyelvű meséi, Akadémiai Kiadó, (ediţia a 
fost lecturată de academicianul Tamás Lajos; cuprinde un studiu introductiv în română şi 
franceză, un glosar dialectal şi o tipologie a basmelor; traducerea studiului în limba franceză 
a fost făcută de Szabics Imre şi revăzută de Gáldi László. Volumul a apărut în 1026 de 
exemplare), Budapesta, 1968. 

Domokos, Sámuel, Povestitorul Vasile Gurzău, în Din tradiţiile populare ale românilor din 
Ungaria (studii şi basme), nr. 4, Tankönyvkiadó, Budapesta, 1984, p. 49-60. 

Evseev, Ivan, Insularitatea – model cutural şi paradigmă etnică, „Revista de etnologie”, vol. X, 
Timişoara, Editura Universităţii de Vest, 2001, p. 65-7. 

Féja, Géza, Viharsarok (Colţul Viforului), ediţia a III-a, (prima ediţie a apărut în 1937), 
Budapest, Szépirodalmi Könyvkiadó, 1980. 

Fényes, Elek, Magyarország geográphiai szótára (Dicţionarul geografic al Ungariei), Pest, 1851. 
Fifor, Mihai, Performarea în context indus – Forme de construire a identităţii într-o minoritate 

etnică, „Revista de etnologie”, vol. X, Timişoara, Editura Universităţii de Vest, 2001, p. 93-107. 
Fruntelată, Ioana-Ruxandra, Naraţiunile personale – problematica definirii, „Studii şi 

comunicări de etnologie”, Tom. XIII, Serie nouă, Sibiu, Imago, 1999. 
Gaál, Jenő, Arad Vármegye és Arad Szabad Királyi Város Közgazdasági, Közigazgatási és 

Közművelődési állapotának leírása (Descrierea economică, administrativă şi culturală a 
Comitatului Arad şi a oraşului Arad), Arad, 1898. 

Gergely, András, Istoria Ungariei, traducere de Hermann Gusztáv Mihály, revăzută de Gelu 
Păteanu, Odorheiu Secuiesc, 1993. 

Háan, Lajos, Békésvármegye hajdana (Trecutul Comitatului Bichiş), Pest, 1870. 
Hedeşan, Otilia, Pentru o mitologie difuză, Timişoara, Editura Marineasa, 2000. 
Hoţopan, Alexandru (Hocopán Sándor) Poveştile lui Mihai Purdi, Budapesta, Editura 

Didactică, 1977. 
Hoţopan, Alexandru (Hocopán Sándor), Florian. Poveştile lui Teodor Şimonca, ediţie bilingvă, 

Békéscsaba, 1981. 
Hoţopan, Alexandru (Hocopán Sándor), Împăratu Roşu şi Împăratu Alb. Poveştile lui Teodor 

Şimonca, Budapesta, Editura Didactică, 1982a. 
Hoţopan, Alexandru (Hocopán Sándor), Világ szépe és világ gyönyörűje. Magyarországi román 

népmesék. Purdi Mihály meséi (Frumosu lumii şi műndra lumii. Poveşti româneşti din 
Ungaria. Poveştile lui Mihai Purdi), traducerea în limba maghiară de Ignácz Rózsa, postfaţă 
şi note de Kovács Ágnes, Budapest, Európa Könyvkiadó, 1982b. 

Kovács, Ágnes, A magyarországi román mesemondók (Povestitorii români din Ungaria), în A 
II. békéscsabai nemzetközi néprajzkutató konferencia előadásai, vol. III, Békéscsaba, 1981, 
p. 579-589. 

Kovács, Ágnes, Modul de gândire, cultura materială şi obiceiurile românilor din Ungaria, 
oglindite în poveştile lui Mihai Purdi, in Din tradiţiile populare ale românilor din Ungaria, 
4, Budapesta, Editura Didactică, 1983, p. 67-76. 

Kovács, Imre, Bihar Vármegye Szalonthai Járása Statisticai és Topographiai esmérete 1822. 
Esztendőben (Descrierea statistică şi topografică a raionului Salonta din comitatul Bihor), 
manuscrisul Fol. Hung 994 din Biblioteca Naţională Széchenyi, Budapesta, 1822. 

Marc, Vasile, De la Micherechi până la Micherechi, Giula, Editura NOI, 1994. 
Misaroş, Teodor, Din istoria comunităţilor Bisericeşti Ortodoxe din R. Ungaria, Budapest, 

Tankönyvkiadó, 1990. 
Olteanu, Florea, Românii din Giula în secolul al XIX-lea, Giula, 1999. 
Petruşan, Gheorghe, În căutarea identităţii noastre, Gyula, 1994. 
Petruşan, Gheorghe, Vázlat a magyarországi románokról (O schiţă despre românii din 

Ungaria), „Studia Universitatis Babeş-Bolyai”, Philologia, XLVI, 1-2, Cluj, p. 179-214. 

 157

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

Petrusán, György, Emília Martyin, Mihály Kozma, A magyarországi románok (Românii din 
Ungaria), Budapest, Press Publica, Útmutató Kiadó, 1999. 

Pop, Mihai, Performarea şi receptarea povestirilor, Academia Română, „Memoriile Comisiei 
de folclor”, I, (1987), Bucureşti, Editura Academiei, 1990, p. 9-14. 

Pusztainé, Madar Ilona, Uradalmi cselédek Békés mégyében (Argaţii din judeţul Bichiş), 
Békéscsaba, 1983. 

Ricœur, Paul, De la text la acţiune. Eseuri de hermeneutică II (traducere şi postfaţă de Ion 
Pop), Cluj, Editura Echinox, 1999. 

Ricœur, Paul, Memoria, istoria, uitarea (Traducere în română de Ilie Gyurcsik şi Margareta 
Gyurcsik), Timişoara, Editura Amarcord, 2001. 

Santău, Gheorghe, Amintiri…, Giula, Editura NOI, 2001. 
Sinka, István, A fekete bojtár vallomásai (Mărturisirile ciobănaşului negru), Budapest, 1943. 
Somogyi, Gyula, Arad Vármegye és Arad Szab. Kir. Város Néprajzi Leírasa (Descrierea 

etnografică a Comitatului şi a oraşului Arad), Arad, 1912. 
 

A Diffuse Identity: the Contemporary Narrative Repertoire 
of the Romanians from Hungary 

 
The process of urbanization and the breaking up of the traditional, closed communities led to 

the acceleration of the assimilation process of the Romanian community from Hungary. The 
contemporary genres of the folkloric narrations (scraps of oral history, autobiographies, “true stories”) 
are lacking the specific identity elements. The ethnical self-defining of the studied groups are mostly 
composed by elements of religious belonging and local patriotism. An entire series of stories present 
the origin of the nicknames used to identify the individuals with similar names in the community. 
Such cases were quite often in the Romanian communities. But these nicknames also worked as 
marks of ethnic identity in the periods when Hungary led a strong policy of Magyarisation of the 
names of foreign origin. Some Romanian inhabited settlements have their own “story of origin” 
(Pusztaottlaka, Méhkerék). In these stories, local participants are presented as heroes with 
supernatural powers or holly aura. These heroes represent for the locals the Pantheon of Historical 
Heroes. In this way, in the collective memory of the Romanians from Hungary, none of the legendary 
heroes of the national culture were preserved, only their local heroes are perpetuated. There is only 
one exception: the case of Baba Novac, a captain in the army of the Romanian Prince Michael the 
Brave. The most specific difficulty the researcher is facing when studying the Romanian communities 
from Hungary is the usage of the local dialect, being a problem especially for those coming from 
Romania. In order to study the narrative repertoire of the Romanians from Hungary, bilingualism is 
necessary. Because of the complex social and historical background, in the case of Romanian 
communities from Hungary, bilingual members of the group usually regard as their own the 
Romanian culture, developed mainly from elements of folkloric tradition and Orthodox religion. After 
1920, Romanians lived in small, isolated communities in the South-East of Hungary, being politically 
and administratively separated from the large masses of Romanian population from Banat and 
Transylvania. The prestige of the own national language decreased, especially as a result of the on-
going urbanization process that ended the closed communities. 
 
 
 
 

 158

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O identitate difuză. Repertoriul narativ contemporan al românilor din Ungaria 

 

Micherechi, panorama 

 
 

 

Micherechi, biserica 

 

 
 

 159

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mihaela BUCIN 

 
 
 

 

Dansatori români din 
Chitighaz 

 
 

Universitatea din Szeghedin 
Ungaria 

 160

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:19:24 UTC)
BDD-A727 © 2005 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

