
81

Philologia LIII
mai-august  2012

OLESEA GÂRLEA
Institutul de Filologie

(Chişinău)

DESPRE  IMAGINAR  ŞI  TIPURILE  LUI

Abstract

This article aims at describing imaginary fluctuations from traditional-classical models, 
in that imaginary is defined by two antithetical structures: nocturnal and diurnal regime  
(G. Durand), archetype is seen in this case as a combination of the two poles, anima and 
animus (C. Jung); to the diversity of the current structure, marked by three models (J. Burgos, 
C. Braga), or eight archetypal complexes (L. Boia). Fluctuations of imaginary in relation  
to the myth start from a constant narrative model and the conception of writer deviates 
according to social, political and cultural development.

Keywords: imaginary, model, structure, archetype, myth.

Definit în sens larg, imaginarul „se situează în afara realităţii concrete, incontestabile, 
a unei realităţi percepute fie direct, fie prin deducţie logică sau exprimare ştiinţifică”  
[1, p. 12]. El este, în esenţa sa, o realitate independentă, care dispune de propriile sale 
structuri şi de propria sa dinamică.

Imaginaţia este un „produs al voinţei creatoare a artistului” [2, p.72]. Pentru  
a accede la originalitate, imaginaţia artistului trebuie să nege realul, să sfarme conexiunile 
în care se prezintă el percepţiei obişnuite şi să propună alte conexiuni. Din perspectiva 
spiritualist-mistică imaginaţia constructivă poate fi comparată cu forţa manifestată  
de Dumnezeu în crearea universului.

În Critica raţiunii pure I. Kant distingea între imaginaţia „reproductivă şi specioasă, 
facultate care face posibilă reproducerea unui obiect ca imagine, şi imaginaţia productivă 
(transcendentală), care face posibilă realizarea sintezei calităţilor obiectelor individuale 
în concept. Pornind de la Kant, filozofii germani (Fichte, Schelling) dau imaginaţiei  
o dimensiune metafizică văzând în ea facultatea, prin excelenţă, creatoare a spiritului. 
Coleridge a elaborat un concept al imaginaţiei artistice din care a eliminat implicaţiile  
de ordin pur filosofic (făcând o distincţie între primary imagination, cu sens larg, metafizic 
şi secondary imagination, caracteristică a creaţiei poetice geniale)” [apud. 2 p. 44-45].

Rezumând delimitările enumerate anterior, putem afirma că imaginaţia artistică 
este productivă, transcendentală (după Kant) şi secundară (după Coleridge), pentru că 
oferă posibilitate interpretului de a modifica imaginea primară. Imaginea, cum observa  
J. Burgos în studiul său Pentru o poetică a imaginarului, pentru a merita titlul de imagine 
literară trebuie să-şi asume un merit în privinţa originalităţii: „O imagine literară este 
un sens în stare născândă, cuvântul – vechiul cuvânt – capătă o semnificaţie nouă.  
Dar acesta nu este încă îndeajuns: imaginea literară trebuie să se îmbogăţească cu un 
onirism nou. A semnifica altceva şi a te face să visezi altcumva, aceasta reprezintă dubla 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:56 UTC)
BDD-A6824 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



82

LIII Philologia
2012 mai-august

funcţie a imaginii literare” [3, p. 57]. Imaginaţia religioasă ar fi una reproductivă, specioasă 
(Kant) şi primară (Coleridge), întrucât face posibilă reproducerea imaginii obiectului  
şi interzice orice manifestare a propriei viziuni în modificarea imaginii receptate.

Lucian Boia spunea, cu referire la imaginar, că acesta poate fi separat în două:  
„pe de o parte, imaginarul celor care cred în structuri şi regularităţi, chiar în permanenţe, 
pe de altă parte, imaginarul celor care privilegiază diversitatea şi schimbarea” [1, p.12]. 
În acest context, putem susţine că imaginarul sacru (în cazul nostru, mitul în accepţia  
sa originară) este static; „ascultă şi crede” este îndemnul textului sacru; iar imaginarul 
artistic este dinamic, „ascultă şi înţelege, judecă şi schimbă” ar fi mottoul textului artistic. 
Textul artistic nu impune interpretului anumite limite în gândire, nici nu-i pretinde de a 
lua cele afirmate drept adevăr unic. Impactul pe care-l are mitul asupra literaturii este 
vizibil în rezultatul mitizării, remitizării sau demitizării, toate acestea fiind posibile 
datorită puterii de modificare a imaginaţiei precedente. Textul nou creat (mitul literaturizat  
şi mitul literar) este rezultatul unui proces intens de căutare a unor răspunsuri la provocările 
timpului, societăţii şi culturii; el nu este o simplă rescriere a mitului, ci o formă de creare  
a unei mitologii sau atitudini individuale. Aventura demolării imaginaţiei primare (a mitului  
în accepţia sa originară) porneşte de la modelul narativ cunoscut, prin care se realizează  
o simbioză între ceea ce s-a spus deja şi ceea ce consideră autorul că trebuie spus.

În continuare prezentăm diversitatea modelelor de imaginar, propuse de diferiţi 
autori, prin care imaginaţia poate fi supusă schimbării şi clasificării.

În studiul lui G. Durand, Structuri antropologice ale imaginarului, imaginaţia este 
definită ca „dinamism organizator”, al cărui rol constă în deformarea cópiilor pragmatice 
de percepţie şi utilizare a simbolurilor. În viziunea autorului, formarea imaginarului 
se datorează modelării reprezentării obiectului de către imperativele pulsionale ale 
subiectului. Imaginarul este, în accepţia lui Durand, un mixaj de categorii dualiste, distincte 
şi opuse, structurate în două regimuri: regimul nocturn şi regimul diurn, în interiorul 
cărora se disting trei tipuri de structuri. Primele sunt structurile schizomorfe, care aparţin 
regimului diurn, figura dominantă a acestora este antiteza polemică, geometrismul morbid 
(gigantizarea obiectelor), separare / dezagregare (Spaltung / Zerspaltung), reculul autistic 
(pierderea contactului cu realitatea); celelalte două structuri mistice şi antitetice aparţin 
regimului nocturn. Durand împarte regimul nocturn în dominanta digestivă şi dominanta 
ciclică, cea dintâi subsumând tehnica recipientului şi a habitatului, valorile alimentare 
şi digestive, sociologia materială şi nutritivă; cea de a doua dominantă conţine tehnica 
ciclului, a calendarului agricol, a industriei tehnice, simbolurile naturale sau artificiale 
ale întoarcerii şi dramele astrobiologice. Figurile dominante ale regimului diurn, relevă 
Durand, sunt confesiunea, eufemismul şi repetiţia. Structurile mistice îşi relevă, astfel, 
următoarele trăsături: 1) dedublarea şi perseveraţia, care se caracterizează prin refuzul  
de a ieşi din cadrul imaginilor familiare, deci prin dublă negaţie; 2) viscozitatea, 
adezivitatea antifrazică, ce dictează o gândire alcătuită din variaţiuni pe o singură temă, 
spre exemplu, Van Gogh a pictat mai multe poduri ce au întotdeauna aceeaşi structură, 
însă predomină o cromatică diferită; 3) realismul senzorial, care vizează aspectul „concret, 
colorat şi intim al lucrurilor”; 4) miniaturizarea sau guliverizarea reprezentării, care stăruie 
asupra amănuntului. Structurile sintetice, în accepţia lui Durand, elimină orice şoc, orice 
structură faţă de imagine, armonizează contrariile cele mai flagrante. Meritul definitoriu al 
investigaţiei lui Durand se datorează şi faptului că acesta realizează o distincţie netă între 
arhetip (o matrice universală), simbol (individualizat şi fluctuant) şi schemă.

Istoria imaginarului este adeseori definită ca o istorie a arhetipurilor. Arhetipul 
este un element al imaginarului, o schemă de organizare în care „materia se schimbă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:56 UTC)
BDD-A6824 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



83

Philologia LIII
mai-august  2012

dar contururile rămân” [1, p, 15]. Carl Jung distinge două structuri arhetipale: anima, 
principiul feminin prezent în inconştientul masculin şi animus, principiul masculin  
al inconştientului feminin. Jung defineşte miturile drept „combinaţii de arhetipuri” [apud. 
1, p. 53], care au rolul de a media între partea conştientă şi cea inconştientă a eului colectiv. 
El consideră formarea imaginii mitice a psihicului uman ca fiind un proces creator ce se 
constituite nu doar din energiile sexuale refulate, ci şi din impulsuri morale şi religioase. 
Clasificarea arhetipologică a lui Jung, dincolo de interesul sporit pe care l-a prezentat 
pentru critica feministă şi teoria arhetipală, este deseori privită cu neîncredere şi chiar 
contestată ca fiind insuficientă.

În lucrarea Pentru o istorie a imaginarului Lucian Boia operează o distincţie 
interesantă şi subtilă între opt ansambluri sau structuri arhetipale ale imaginarului 
aplicat evoluţiei istorice: 1) conştiinţa unei realităţi transcendente, care e domeniul 
supranaturalului şi al manifestărilor sale perceptibile: miraculosul, sacrul, sistemele 
mitice (simple, complexe); 2) „dublul”, moartea şi viaţa de apoi, un arhetip ce reflectă 
„convingerea că trupul material este dublat de un element imaterial (spirit, suflet), care, 
în funcţie de meritele sau păcatele anterioare, este pedepsit sau remunerat (Iad / Rai); 
3) alteritatea, adică legătura dintre Eu şi Celălalt, dintre Noi şi Ceilalţi; 4) unitatea –  
o structură mentală prin care lumea este supusă unui principiu unificator; 5) actualizarea 
originilor – o modalitate prin care orice grup uman îşi recunoaşte miturile fondatoare  
şi care face posibilă înţelegerea configuraţiei actuale a destinului; 6) descifrarea viitorului 
– o „tehnică” ce se află în strânsă corespondenţă cu religiile, ştiinţele şi ideologiile;  
7) evadarea – consecinţă a refuzului condiţiei umane şi a istoriei, abolirea istoriei reale, 
nostalgia şi exaltarea începuturilor, 8) lupta contrariilor, un arhetip din a cărui perspectivă 
imaginarul este polarizat, fiecare din simbolurile sale având un corespondent antitetic. 
Aceste opt structuri arhetipale, relevă L. Boia, „au o semnificaţie universală, ele pot fi 
îmbinate, se amplifică, se combină sau dispar” [1, p. 34]. Aceste structuri imagistice  
nu sunt, de fapt, altceva decât variaţiuni pe tema arhetipică, dezvoltarea unei scheme 
străine într-un context nou.

Corin Braga, în lucrările Zece studii de arhetipologie şi De la arhetip la anarhetip, 
distinge trei concepte tipologice, capabile să descrie structuri şi arhischeme – cele  
de arhetip, anarhetip şi eshatip. Autorul evită teoria jungiană a arhetipurilor, care le concepe 
drept nişte matrice ale unui inconştient colectiv şi consideră insuficiente accepţiunile 
despre arhetip oferite de Jung, Eliade şi Durand. Autorul de la Cluj optează pentru trei 
sensuri pe care termenul „arhetip” le-a căpătat de-a lungul evoluţiei culturii europene: 
unul psihologic, unul cultural şi unul care desemnează constantele sau invariantele unui 
curent sau ale unei culturi. În viziunea lui Braga, arhetipul desemnează „textul prim de la 
care pleacă întreaga schemă de cópii, este rădăcina arborelui genealogic alcătuită din toate 
derivatele sale”. De aici vine şi expresia de „opere arhetipale”, care sunt cele „construite 
în funcţie de o schemă explicativă unitară, indiferent de natura şi sorgintea acestei scheme 
(...) cu un centru bine definit şi cu o coloană vertebrală rapid identificabilă”. Anarhetipul, 
precizează C. Braga, implică „activitatea unui mimesis anarhic, ce refuză conformitatea 
cu timpurile ideale şi produce identităţi fortuite şi ireductibile, singulare, o galerie  
de «monştri» (...) Anarhetipul este un concept care se manifestă anarhic faţă de ideea  
de model sau de centru”. Diferenţa esenţială dintre structurile arhetipice şi cele anarhetipice 
constă, după Braga, în faptul că „prima dă sens tuturor componentelor care derivă  
din el sau care depind de el, iar cea de a doua include structuri în care componentele  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:56 UTC)
BDD-A6824 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



84

LIII Philologia
2012 mai-august

se relaţionează anarhic, evitând imitarea vreunui model sau integrarea într-un sens unic 
şi coerent (...), unul are un nucleu organizator, central (...) în timp ce cel de-al doilea este 
difuz şi lipsit de centru” [4, p. 276-278].

Principalele trăsături ale operelor anarhetipice sunt ilustrate de către C. Braga prin 
modelul scrierilor anticanonice. Acest model se caracterizează prin aceea că operele literare 
au fost considerate, în diferite perioade ale literaturii europene, drept „subliteratură”, 
operele anarhetipice nu pot fi povestite, par să nu aibă un mesaj, sunt mai degrabă nişte 
amuzamente şi fantezii care „dau frâu unor impulsuri imaginative incontrolabile, urmează 
cele mai neveridice căi narative, sunt adesea calificate drept „subliteraturi fanteziste”, 
scrieri ratate, un „moft literar”.

O altă configuraţie a imaginarului artistic o prezintă eschatipul, ireductibil  
la cele două tipologii (arhetipul şi anarhetipul). Operele eschatipice sunt construite pe 
un scenariu uşor identificabil. Corin Braga aduce drept exemplu de opere eshatipice 
ciclul romanelor mesei rotunde, în care simbolul Graalului joacă un rol esenţial. Aceste 
romane, relevă C. Braga, lasă impresia unui haos narativ, a unui labirint de întâmplări. 
Arhetipul şi eschatipul se deosebesc de anarhetip prin prezenţa unui scenariu unic, „ceea 
ce le deosebeşte este punctul ocupat în evoluţia interioară a acestor opere sau corpusuri  
de opere, de către scenariul organizator. Când acest scenariu se situează în momentul 
originar, generator, corpusul respectiv se dezvoltă arhetipal, când el rezultă abia în 
final, rezumator şi telelologic, corpusul este eshatipic” [4, p. 284]. Argumentarea lui  
C. Braga referitor la distincţia dintre arhetip şi eschatip (modele destinate să explice un 
ansamblu de opere ce aderă la o paradigmă coerentă) rămâne insuficientă, ele tinzând a 
se întrepătrunde şi a se confunda. În ciuda diferenţelor care separă analizele lor, studiile 
lui G. Durand, Carl Jung, Claude Lévi-Strauss, L. Boia şi C. Braga, privilegiază forme 
diverse ale imaginarului, în primul rând – ale imaginarului artistic.

J. Burgos îşi propune, în studiul său Pentru o poetică a imaginarului, să identifice 
structuri ale imaginarului în cele trei genuri literare: epic, liric, dramatic. Autorul defineşte 
scriitura poetică drept un loc al posibilului, guvernat de o coerenţă intimă cu legi şi scheme 
proprii. El trasează trei direcţii de cercetare a imaginarului artistic, prin intermediul a trei 
scheme:

1) schema cuceririi, tip de imaginar ce se caracterizează prin revolta în faţa 
trecerii timpului, umplerea spaţiului în toate dimensiunile sale şi la toate nivelurile, 
încremenirea timpului într-un prezent etern. Schema cuceririi include scheme de extindere,  
de expansiune, de mărire, de creştere, de multiplicare, de răpiri, de dominare;

2) refuzul, care exacerbează astfel de trăsături ale imaginarului cum sunt constituirea 
şi amenajarea unor refugii. Caută perenitatea nu în timp, ci în afara timpului cronologic. 
Conţine scheme de evadare, de interiorizare, de coborâre, de cufundare, de îngropare,  
de închidere, de restrângere, de dispariţie, de fuzionare;

3) progresul – o formă de imaginar care acceptă desfăşurări inevitabile, simulează 
împăcarea cu timpul însuşi, cu repetarea ciclică [3, p. 19].

Pornind de la cele trei scheme ale imaginarului, enumerate în studiul amintit mai 
sus, J. Burgos îşi extinde considerentele asupra tipurilor de scriitură şi asupra regimului 
sintactic al imaginarului, operând următoarele distincţii:

1) scriitura revoltei şi regimul antitetic, cărora le corespunde schema de cucerire 
şi timpul prezent. Acest model este guvernat de o coerenţă intimă, cu legi proprii,  
de căutare a propriului sens, de revoltă în faţa timpului cronologic. Scriitura revoltei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:56 UTC)
BDD-A6824 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



85

Philologia LIII
mai-august  2012

ocupă, în întregime, prezentul, ea opreşte timpul spre a umple spaţiul. Conţine scheme 
de ascensiune, de expansiune, precum şi scheme de extindere, de mărire, de creştere,  
de îngroşare. Schemele de înmulţire proliferează în contact cu singurătatea şi izolarea,  
la acestea se adaugă schemele de înlocuire, de uzurpare, de despărţire, de diferenţiere,  
de particularizare, de distanţare. Obiectivul acestei scriituri constă în stăpânirea timpului, 
punând în acţiune o sintaxă a antitezei. Scriitura revoltei propune o viziune globală,  
cu totul abstractă, asupra lumii şi a lucrurilor, o viziune ironică nepotrivindu-se, pentru 
mult timp sau niciodată, cu realitatea sensibilă;

2) scriitura refuzului şi a regimului eufemistic, care conţine scheme de retragere, 
ea are ca timp dominant trecutul, fiind totodată scriitura antieroului, a celui ce caută  
un spaţiu pentru refugiu şi urmăreşte instalarea în acest spaţiu. Conţine scheme  
de coborâre, de afundare, schema încastrării, posesiunii, îngropării. Scriitura refuzului  
se orientează spre micşorare, miniaturizare, refugierea în spaţii tot mai mici şi mai intime, 
evadarea din timp cu ajutorul unei sintaxe a eufemismului. Acest tip de scriitură are  
ca dominantă minimalizarea şi miniaturizarea spaţiilor de refugiu;

3) scriituria vicleşugului şi a regimului dialectic – îi corespunde schema progresului, 
are ca timp dominant viitorul. Scriitura vicleşugului are o imagistică variată, predominante 
fiind imaginile însămânţării, cele ale germinării, ale coacerii, a focului regenerator,  
a reînceperii şi veşnicei reîntoarceri. Conţine scheme liniare, ritmice, ciclice, dramatice. 
Scriitura vicleşugului, relevă Burgos, tinde să depăşească orice finitudine servindu-se  
de sintaxa dialecticii, se foloseşte de opoziţii pentru a le învinge mai uşor. Are ca dominantă 
timpul global şi timpul istoriei, nu dă cronologia peste cap şi conferă un sens oricărui 
lucru.

În concluzie vom spune: clasificările imaginarului abundă în modele şi scheme 
integratoare, fapt ce confirmă complexitatea acestuia, prefigurând posibilitatea unor noi 
modele de clasificare. Construcţia unui model şi ideea de structură (Gestalt), văzută  
ca ordine superioară formată din interrelaţiile tuturor părţilor, a fost sugerată încă  
de Goethe, care era preocupat şi de modelele invariante (Ur-tipurile şi metamorfoza lor 
posibilă în sincronie şi diacronie). Această încercare de teorie structurală a imaginarului  
a fost dezvoltată apoi de către G. Durand, J. Burgos, C. Jung C. Braga, L. Boia.

Reamintim că fluctuaţiile imaginarului pornesc, faţă de cele ale mitului, de la un 
model narativ constant şi deviază în funcţie de concepţia scriitorului asupra evoluţiilor 
sociale, politice şi culturale. Deformarea imaginarului primar este şi o formă de emancipare 
a acestuia, este o acţiune prin care imaginaţiei i se oferă orizonturi nebănuite. Or, esenţa 
textului poetic rezidă inclusiv în capacitatea autorului de a inventa situaţii noi, de a intui 
şi valorifica spaţii metafizice inedite.

REFERINŢE BIBLIOGRAFICE

1. Lucian Boia, Pentru o istorie a imaginarului. Trad. de Tatiana Mochi. Bucureşti, 
Editura Polirom, 2007.

2. Matei Călinescu, Conceptul modern de poezie. Bucureşti, Editura Eminescu, 1972.
3. Jean Burgos, Pentru o poetică a imaginarului. Trad. de Gabriela Duda şi Michaela 

Gulea. Bucureşti, Editura Univers,1988.
4. Corin Braga, Zece studii de arhetipologie. Cluj-Napoca, Editura Dacia, 2007.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:56 UTC)
BDD-A6824 © 2012 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

