
70

LIV Philologia
2012 ianuarie-aprilie

IULIAN FILIP

Institutul de Filologie
(Chișinău)

SCENE  INTERFERENTE  ÎN  TEATRUL  LUMII

Abstract

Romanian folk theater is not a petrified museum specimen. Between early syncretic 
hunting (when you pretend to be the same blood with the pray meant primarily a hunting 
technique, but also admirable mastery of the art of imitation – plastics, clothing) and 
neighborhood with formal, academic scenes, of theatrical art, what is important to mention  
is namely the influence and delicate sublimation of the relation of popular performances with 
modern scenes. The common mobile of all scenes is the view and presentation / consideration 
of the OTHER.

Keywords: scene, singer, actor, spectator, performance, theater of the world, hypocrisy, 
masking, other, disguise, behind the mirror, self, mobile scenes, street theater, view of 
another.

Cramponarea formală, excesiv de savantă la stricta formulă/scenă folclorică  
a fenomenului teatral, fără deschidere de optică mai largă către interferenţe fireşti,  
ne-ar bloca perspectiva vederii scenelor învecinate, spre care ne conduc interpreţii acestor 
reprezentaţii populare. De cele mai multe ori aceştia sunt elevi ori foşti elevi, studenţi, 
parte din care (!) participă ori au participat în cercuri dramatice şcolare, studenţeşti, jucând 
şi altfel de spectacole decât cele de la sărbătorile de iarnă. Realităţile moderne ne relevă 
şi altă parte a figurii complexe a interpretului de teatru popular – el e, de cele mai multe 
ori, şi spectator în teatrele profesioniste cu actori de altă formulă.

Avem, cel puţin, trei scene învecinate din imensul teatru al lumii, pe care nu le 
putem ignora: scena teatrului popular, scena teatrului pentru/de copii, scena teatrului 
clasic. Iar la mijloc e şcoala, în care lipseşte cea mai importantă lecţie, ce ar beneficia  
de aceste scene învecinate – lecţia de teatru, unde EU învaţă să-l deslușească pe ALTUL, 
pe APROAPELE, pe care ar încerca să-l iubească ca pe SINE ÎNSUŞI. Sunt obiectivele 
supreme ale tuturor şcolilor, academiilor. E şi pledoaria acestor investigaţii, deschise 
spre oamenii prinşi în aceste scene fragile, unde BINELE şi RĂUL se citesc mai altfel, 
contribuind la subtila devenire a omului, care, în toate timpurile, are imperios nevoie  
SĂ FIE DE ACASĂ.

Să urmărim, într-un limbaj mai puţin încorsetat, spectacolul afirmării acestei 
scene complexe, unde e mai lesne de urmărit/înţeles devenirea fenomenului teatral  
şi a interpretului de teatru (din teatrul lumii!).

etnologie

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



71

Philologia LIV
ianuarie-aprilie 2012

1. Teatrul ca tehnologie vânătorească
Scriam în cartea Primiţi CĂLUŢUL? despre aceea cum practicau vânătoarea 

australienii din tribul emu. [1, p. 8] Timpul acelor vânători ţinea de un trecut, când încă 
nu existau arme de foc, nici măcar arcuri cu săgeţi în stare să doboare păsările emu.  
Dar vânătorilor le plăcea carnea acestei păsări mari, pe care, dacă o vânau, o mâncau toţi 
membrii tribului. Cum o vânau? Vânătorii se prefăceau că ei sunt pasărea emu. Şi se 
prefăceau atât de iscusit, încât păsările emu considerau că aceştia chiar sunt adevărate 
păsări emu.

Cum să realizezi asemenea prefăcătorie? De aici începe teatrul. Te maschezi cu un 
veşmânt din penele păsării emu, îţi pui în cap o mască şmecheră care să pară capul păsării, 
deprinzi comportamentul şi mişcarea păsării şi... la vânătoare! Dacă păsările emu îi cred 
pe vânătorii deghizaţi, ele îngăduie apropierea vânătorilor şi intrarea lor între păsările 
veritabile şi atunci... vânătorea-i cu plinul – vânătorii răpun câte păsări le trebuiesc (doar 
câte le trebuiesc pentru mâncare) şi... înapoi în trib!

Deghizarea e, în cazul acesta, tehnologie vânătorească. Dar uneltele vânătoreşti – 
imitaţia, plastica, vestimentaţia, masca – erau unelte polifuncţionale. Ca să le stăpânească 
virtuos (altfel păsările emu, juriul, îi depistau că sunt vânători), vânătorii trebuiau  
să exerseze/repete îndelung. Cred că tot tribul contempla aceste repetiţii/exerciţii şi ca 
pe nişte spectacole. Arsenalul teatral, căruia nu-i ghiceau viitorul, le aducea şi pradă,  
şi un fel de satisfacţie estetică, am crede.

2. Sălbaticii şi copiii sinceri în teatrul străvechilor începuturi
Sălbaticii, credem, priveau în apă ore în şir, priveau în apa ce-i oglindea şi nu 

înţelegeau la cine privesc. Sălbaticii băgau mâna în apă să se atingă de CELĂLALT, mai 
precis... de ALTCINEVA din apă, iar dacă ALTCINEVA i se părea prea agresiv, putea  
să lovească cu bâta ori cu pumnul.

Copilul bagă mâna după oglinda în care se priveşte, cercetează după oglindă, 
căutând să se atingă de ALTCINEVA-ul din oglindă.

Nu de ALTCEVA, precizează Noica: „Oamenii mari fericesc pe copii, înţelepţii  
pe nebuni, regii pe cei săraci şi tatăl fiului risipitor pe fiu. Ce destin ne trimite permanent 
la celălalt? Nu la altceva – care ar putea deveni al nostru – ci la celălalt” [2, p. 13].

3. Mi-i mai puţin drag să scriu despre sălbatici
Pot urmări ce-au făcut sălbaticii cu teatrul mai departe, dar mi-i mai puţin drag  

să scriu despre ei, fiindcă evoluţia i-a purtat prin epoci lungi, inclusiv prin cele în care 
i-au făcut canibali, epoci în care sălbaticii se mâncau unii pe alţii şi... nu-mi plac oamenii 
care se mănâncă unii pe alţii, nu-mi plac asemenea sălbatici, de aceea o să mai scriu doar 
despre...

4. …Cum ajunge copilul la teatru şi unde porneşte apoi, ieşind de la teatru
Copilul se joacă, descoperindu-şi mâinile proprii, ca la teatrul de păpuşi „Guguţă” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



72

LIV Philologia
2012 ianuarie-aprilie

din Chişinău. Ce credeţi că-şi închipuie copilul că vede, cercetându-şi degetele? Întrebaţi-l! 
Îndemnaţi-l să-şi închipuie că nu-s doar degetuţele lui, că-s peştişori, păsări, păpuşi..., 
că-s altceva şi copilul va ajunge la teatru, simţind că e alături de un spectator ştiutor  
să se joace... Când va ieşi de la teatru, va porni spre... alt teatru. Spre...

5. Teatrul vieţii, teatrul lumii
În acest teatru nimereşte copilul, mergând şi crescând din teatru în teatru, 

pregătindu-se de marele, nescrisele spectacole, aşteptătoare de noul venit ori de venirea 
înnoitoare.

Acestea-s noimele distinselor lecţii, sublimelor jocuri de-a ALTCEVA şi  
de-a ALTCINEVA – ajungerea noului venit în faţa oglinzii, în faţa sa, cu o 
curiozitate sinceră faţă de sine. Această curiozitate conduce la cunoaşterea  
de sine, provocată şi pregătită de cunoaşterea – cu ajutorul teatrului – a ALTORA. 

6. Sinele din centru şi starea de veghe
Zice Mircea Eliade: „În pofida importanţei sale pentru înţelegerea fenomenului 

religios, nu vom discuta aici problema «hominizării». Ajunge să reamintim că poziţia 
verticală marchează deja depăşirea condiţiei primatelor. Nu ne putem menţine în 
picioare decât în stare de veghe. Graţie poziţiei verticale, spaţiul este organizat într-o 
structură inaccesibilă prehomenienilor: în patru direcţii orizontale proiectate pornind de 
la un ax central «sus» – «jos». Altfel spus, spaţiul se lasă organizat împrejurul corpului 
omenesc, ca întinzându-se în faţă, în spate, la dreapta, la stânga, sus, jos. Pornind tocmai  
de la această experienţă originară – a te simţi «azvârlit» într-un mediu de o întindere aparent 
nelimitată, necunoscută, ameninţătoare – se elaborează diferite moduri de orientatio; 
căci nu putem trăi mult timp în ameţeala provocată de dezorientare. Această experienţă 
a spaţiului orientat în jurul unui «centru» explică importanţa diviziunilor şi împărţirii 
exemplare a teritoriilor, a aglomerărilor şi a locuinţelor, şi simbolismul lor cosmologic” 
[3, p. 15].

Cel mai important personaj din ceata Căluşului – Mutul – intră cel dintâi „pe poarta 
gospodăriei şi trasează cu paloşul cercul în care vor juca căluşarii” [4, p. 61]. Atenţia 
spectatorilor e focalizată pe acest personaj misterios, liber să-şi joace jocul lui în timp  
ce căluşarii se vor manifesta în cercul-scenă însemnată-impusă de el, liber să facă ce vrea 
şi unde vrea, inclusiv pe acoperişul casei, inclusiv amestecat în mulţimea de privitori, 
dintre care are ce are, mai ales, cu fetele, cu femeile. Se realizează, de fapt, două scene  
(cel puţin) – una „trasată” şi alta „mobilă”, care se ia/întâmplă în jurul Mutului.

Acestea sunt de înţeles aici din pistele oferite de Mircea Eliade şi Ion Ghinoiu – 
ne trezim „azvârliţi”, fiecare dintre noi, într-o scenă „trasată” de altcineva, scenă unde 
„centru” e fiecare dintre noi. Vederea „centrului” – sinelui – şi vederea altuia e mai dificilă, 
precum la altă etapă se vede/înţelege extinderea/ruperea scenei trasate şi posibilităţile 
scenei mobile, teatrului ambulant al fiecăruia.

7. Arta vederii altuia
Stabilesc (pentru mine) momentul când am simţit farmecul jocului actoricesc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



73

Philologia LIV
ianuarie-aprilie 2012

Acasă, sora mai mare, revine mereu şi consideră că am debutat teatral în clasa întâia, 
când am înscenat, împreună cu o colegă de clasă, dialogul Racul şi broscuţa. Eram cei mai 
mici din clasă, nu aveam încă şapte ani împliniţi.

Dar mi s-a întipărit o scenă de mai înainte, când sora m-a luat la şcoală (cred  
că nu de plăcere – avea obligaţii cu mai micu). Era şedinţa nu mai înţelegeam a cărui cerc 
artistic, dar am reţinut situaţia când colegii surorii au manifestat curiozitatea şi pentru 
înzestrarea mea artistică. Aceasta m-a făcut diferit de ceilalţi – m-au cocoţat pe o bancă 
de clasă, de unde, de sus, am recitat o poezie, pentru care ispravă-spectacol cei de mai jos 
au aplaudat. (Nu am reţinut dacă şi bomboană mi-a dat cineva – nu prea cu bomboane pe 
atunci.)

Tot elev încă eram când, urcat pe un cal de conocar, am trăit/avut aceeaşi senzaţie  
de părtaş la spectacol: de pe cal/scenă, de mai sus de nuntaşi, spuneam alergarea 
vânătorească a cuconului mire pe urmele căprioarei/miresei.

Şcoala cu elevii, cu profesorii, cu bibliotecarii şi cu părinţii elevilor se află, în mod 
firesc, la răscrucea drumurilor pe care vine întâmplarea înnoirii. Nu o să aduc mărturii aici 
despre invitaţia şi participarea în Austria la un Congres cu genericul Drama in education 
(2005). Cu patru regizori celebri din Canada, Marea Britanie, Germania şi Rusia participanţii 
din mai multe ţări europene, împărţiţi în ateliere, aplicau diferite modele teatralizate  
de implicare a copiilor, tinerilor – în şcoală şi în afara şcolii. O invitaţie similară am primit 
şi din Vaslui, unde Biblioteca Judeţeană Nicolae Milescu Spătaru organiza în 12 august 
2008 colocviul „Caravana veselă – teatrul de joacă fără frontieră”. [5, p. 27] Mi-a fost 
mult mai uşor să particip la Vaslui. În Austria limba de lucru era engleza şi eram conştient  
(nu numai din cauza englezei mele) că acolo vreau să aud ce fac alţii cu instrumentele 
teatrale în educaţie. La Vaslui vorbeam româna şi eram faţă în faţă cu bibliotecarii, 
profesorii, dar şi cu copiii români, cu tinerii români, încercând să explic(ăm!) ce înseamnă 
teatrul pe acest segment, unde ne sunt toate remediile – pentru toate problemele. Nu e de 
prisos să aduc şi aici acele argumente de sensibilizare a percepţiei fenomenului teatral,  
pe care le întitulam ARTA VEDERII ALTUIA, pledoarie pentru lecţia de teatru între 
lecţiile de algebră, istorie şi informatică… [5, p. 27]

Deştepţii lumii consideră cel mai important drum – drumul spre SINE. Nu ne lăsăm 
atraşi în subtilităţile despre sinele arhaic, care se opune sinelui reflectat, dar ne vom 
opri, ghidaţi de Mihai Cimpoi, la ceea ce considera Freud că este sinele, imaginea fixată  
în copilărie, când „sinele se mulează în funcţie de ofertele şi de cererile fiinţelor care  
îl înconjoară” pe omul ce se afirmă/împlineşte. [6, p. 17]

Într-o anumită accepţie viaţa întreagă a omului e un drum, un singur drum şi acesta 
duce spre SINE – mai mult sau mai puţin spiralic (pe linie dreaptă – mai rar). Evident, 
dacă omul e teafăr şi chiar îi pasă unde a nimerit şi ce-i cu aventura asta de viaţă, unde  
s-a nimerit şi el cu viaţa (vieţişoara) lui.

Vectorul comun al familiei, şcolii, bibliotecii, statului – în eforturile educaţionale  
să facă om din boţul de lut cu ochi, venit pe lume cum se vine (dar atât de diferit!) – indică 
realizarea omului, devenirea individualităţii axiomatice, care să facă bine şi societăţii 
umane, dar şi să se cunoască, să-i fie dragă viaţa, să-i găsească poate şi un sens.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



74

LIV Philologia
2012 ianuarie-aprilie

Toate acestea vizează o viaţă spirituală de calitate, unde categoria SINELUI 
comportă nişte trepte escaladate. Precizez că obiectivul e comun – al raţiunii de stat  
în statele civilizate, a familiei, a şcolii etc.

Am realizat, în dialog, o carte cu ambasadorul şi omul de cultură Aurelian Dănilă 
– Răscrucea întâmplărilor predestinate. Am un titlu în interiorul cărţii care mi-i de folos 
aici – CA SĂ FII PLIN DE SINE, TREBUIE MAI ÎNTÂI SĂ FII PLIN DE ALŢII.

Ajungând la arta teatrală în imensul teatru al lumii, e de precizat că şi aici EU  
e mereu personajul central, nuclear, declanşat spiralic să ajungă cu certitudine la SINE. 
Drumul devenirii fiinţei umane e de la EU la SINE. SINELE devenit, desluşit, conştient 
de ce vede în oglindă e ALTUL decât EUL de la pornire.

Nu ştiu dacă ne ajută esenţial, dar de nuanţat precis că ni se nuanţează câmpul 
polemic cu misterioasa declaraţie a lui Arthur Rimbaud Je est autre (Eu este/sunt 
altcineva.).

Şi alte două precizări parcă încetinesc apropierea mea de scenă, dar… precis  
că ni-s foarte utile pentru a înţelege că pledoaria mea nu e doar pentru arta teatrală, 
draga de ea, dar, mai ales, pentru şansa realizării omului până să-şi devină, dacă nu drag,  
cel puţin interesant, curios.

Cheia de boltă a gândirii socratiene mi se pare NIMENI NU E RĂU DE BUNĂ 
VOIE. Răii se îndepărtează de bine pentru că nu-l cunosc. Arătarea binelui ar fi raţiunea  
de stat în domeniul educaţiei… Dar să nu ne abatem. Că mai e o precizare a lui Socrate, 
care afirma că nu face nimic deosebit decât făcea mama lui, care era moaşă în Atena. 
Socrate, în dialogurile sale libere, dezinvolte cu tinerii în Agora, afirma că moşeşte  
din fiecare ceea ce există în fiecare – înţelegerile alese, divinitatea chiar…

Şi nu o să insist cu definiţia lui Aristotel (învăţătorul lui Alexandru cel Mare!),  
care îl consideră fericit pe omul care îşi e sie suficient, îndeajuns.

Vorbim de lumea interioară, de forul interior – tot un fel de teatru, cu cel puţin doi 
actori (căci alter Ego se acceptă de mai multă lume). Am comis şi eu o constatare mai 
aparte, după care trec direct şi numai la teatru: depinde de forul interior al omului ce i se 
vede în afară – aura ori numai aurul.

Nimic mai la îndemână şi mai atractiv, şi mai accesibil, şi mai eficient pentru copil 
decât teatrul.

Reţineţi, în paralel, descoperirea de către copil a oglinzii şi „consultarea”  
permanentă a ei.

La câte săptămâni nou-născutul îşi descoperă mâinile şi începe să le studieze,  
să le joace, să le pregătească pentru ulterioare implicări teatrale? Cea mai puţin dăruită 
(artistic vorbind) mamă, cel mai neînzestrat tată îl înconjoară pe copil cu un teatru veritabil, 
în care păpuşile, jucăriile, lucrurile din casă sunt implicate funcţional să-l liniştească  
pe copil când plânge ori când nu adoarme, inventându-i-se spontan un joc teatral, cu scena 
şi repertoriul potrivite micului dictator.

Sărim peste toate scărişoarele şi treptele mărunţele ale primilor ani de viaţă  
şi ajungem la ceea ce am înţeles eu că prezintă acest procedeu de etnopedagogie – 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



75

Philologia LIV
ianuarie-aprilie 2012

pâinica de la iepure… Mama rămâne cu copilul acasă, în acelaşi spaţiu, în acelaşi câmp 
informaţional, în aceeaşi scenă. Tata pleacă la lucru şi revine de la lucru – de pe mai 
departe, dintr-o enigmă, dintr-o lume încă neştiută de către copil. Dialogurile vin stereotipe 
în fiece casă cu copil şi cu taţii care lucrează şi care revin acasă:

– Tată, de unde vii?
– De la lucru?...
– Da ce mi-ai adus?
– Pâine de la iepure.
– Cum de la iepure?
– Cum „cum”? Cosesc eu, cosesc, da iepurele cu iepuraşii lui în faţa coasei – 

tremură. Se vede că mâncau, dar de frică au scăpat pâinica în iarbă… Mi s-a făcut milă  
de ei şi le-am pus pâinea la mijloc – s-o mănânce fără frică.

– Dar ei?
– Ce ei?
– Au mâncat-o? Toată?
– Nu-u, că tot tremurau… oleacă… Dar m-au întrebat dacă am şi eu un iepuraş 

acasă.
– Da mata?
– Ce eu?
– Ce le-ai spus?
– Că am.
– Dar ei?
– Ce ei? Au rupt o bucăţică de pâine şi mi-au dat-o pentru iepuraşii mei.
– Unde-i pâinea de la iepure, tată?
Evident, galeria de personaje pozitive şi negative se completează, pentru copil,  

cu fiece nouă poveste ori născoceală mai talentată, mai deosebită a părinţilor. E temelia 
pe care manifestarea teatrală ulterioară a copilului se declanşează fără eforturi eroice.  
Cu condiţia unei scene şi a unui pedagog în domeniu, autoritate care ştie teatrul  
şi copilul.

8. Cum se declanșează vederea altuia?
Scena teatrului e un miracol, în care toată informaţia şi experienţa de viaţă  

a copilului din scenă se conjugă instantaneu ca să exprime personajul cerut de spectacolul 
în pregătire. Cel mai timid şi mai puţin talentat copil se va mobiliza un timp anume  
şi va reda – cu poziţia şi mişcarea corpului, cu vocea mai îngroşată ori mai subţiată,  
cu haina întoarsă pe dos ori înzorzonată/înfrumuseţată cu atributele imediat alese – ceea ce-i 
cere regizorul: să reprezinte/joace un Lup, o Vulpe, o Broască Ţestoasă, o Muma-Pădurii,  
o Sfânta-Vineri, un Urs, o Ileană Cosânzeană, un Făt Frumos… Tentaţia jocului în general 
şi a jocului teatral în special facilitează angrenarea informaţiei din diferite surse (inclusiv 
de la diferite lecţii din şcoală) şi focalizarea ei pentru o cunoaştere specifică a esenţei 
omului.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



76

LIV Philologia
2012 ianuarie-aprilie

Cărţile, lecturile îi ţin copilului oglinda în care vede manifestarea unor personaje 
atractive, puternice, frumoase, răscolitoare… De la aceste stări până la testarea EU-lui 
– proiecţia de sine în aceeaşi oglindă cu Tom Sawyer, cu Robinson Crusoe, cu Zorro –  
nu e o cale prea mare.

Pregătirile de un rol pozitiv sau negativ, personaj care trebuie redat convingător 
pentru spectatori, e de altă natură decât actul lecturii. La distribuirea rolurilor foarte mulţi 
copii-actori au probleme cu acceptarea rolurilor negative. E semnul declanşării unui alt 
fel de drum spre oglinda consultată/consultantă, unde nu numai frumoasa împărăteasă din 
poveste se vrea cea mai frumoasă – copilul începe a se desluşi altfel în oglinda pe care  
i-o oferă teatrul cu eterna confruntare a Binelui şi a Răului, pentru care are nevoie de parada 
personajelor pozitive şi negative. Chiar numai punerea întrebării – cum e respectivul 
personaj rău? de ce e rău? – declanşează mecanismul unei cunoaşteri mai tensionate/
nuanţate, unde vederea ALTUIA stimulează şi vederea de SINE.

Fiecare om e o integritate individuală. Şcoala ideală nu ar trebui să-l secţioneze, 
segmenteze, devoreze în lecţii şi discipline cu frontiere rigide, peste care corelarea  
se realizează foarte greu, accidental de cele mai multe ori. Înţeleg că e greu de pregătit 
învăţători universali, enciclopedişti, care să fie profesori integri, pentru toate lecţiile 
copilului integru, care nu trebuie hrincuit în lecţii şi discipline care mai de care mai 
importante, în funcţie de îngustimea profesorilor cu specializări înguste, încrâncenaţi 
(copilăreşte!) să câştige cu orice preţ competiţia (care competiţie?). Panteonul universal 
al omenirii ilustrează aceste principii de studiu şi rezultatele lor: lăuta lui Galileo, vioara 
lui Einstein, catrenele lui Nostradamus, versurile lui Pitagora…

Ceea ce poate realiza, parţial, această corelare între lecţiile diferite şcolare ar fi lecţia 
de teatru, unde întrebările inerente – de la lecţii, din coridoare, din familie, din cluburi  
de discuţii… – pot deveni personaje, scoase în scenă, personaje polemice cu probleme 
reale, imediate, cărora să li se răspundă cu auzire, cu vedere, cu consideraţie.

Pe lângă alte beneficii teatrul, lecţia de teatru, ar solidariza comunitatea, transformând 
scena într-o arenă mai plăcută decât absurdele teatre politice, unde obiectivele preelectorale 
sunt cele mai importante, iar grija oamenilor politici nu e pentru generaţiile viitoare,  
ci, în mod cronic, pentru viitoarele alegeri. Lecţia de teatru în şcoală i-ar dărui cu vedere 
mai clară şi pe viitorii alegători.

Înţeleg că şi acest lucru e mai încet de realizat. Şi atunci salvarea e tot la… bibliotecă. 
Bibliotecile ar putea compensa sau sensibiliza ajungerea lecţiilor de teatru în şcoală. Cum? 
Prin găzduirea unor mici teatre la bibliotecă şi prin exploatarea mai frecventă – la lansări 
de carte, la evenimente mai deosebite – a acestui limbaj complex şi accesibil, teatrul, jocul 
de-a ALTCINEVA cu NOI…

9. Steagurile aripate ale flăcăilor cu băsmăluţele fetelor
Aş vrea să nu-mi scape imaginea superteatrală: teatrele şcolăreşti şi cetele de teatru 

popular, pe diferite drumuri, curg, curg în alaiuri spre TEATRUL LUMII… Şi nimic mai 
frumos în fruntea acestor alaiuri decât steagurile înălţate şi purtate de cetele flăcăilor, 
întruniţi în diferite teatre ambulante cu reprezentaţii axate pe principii de solidaritate  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



77

Philologia LIV
ianuarie-aprilie 2012

şi cinstire a unor pretexte calendarice cu patroni spirituali/mitici de venerabilă 
antichitate.

Ion Ghinoiu, etnologul, ca să se înţeleagă câmpul magnetic din jocul căluşarilor, 
explică mai întâi recuzita lor rituală, între care băţul este ce este: „Băţul mânuit  
cu îndemânare de căluşari individualizează şi mai mult ceremonialul Căluşului în raport 
cu celelalte tradiţii populare... Bâta a fost tovarăşul de drum al omului călător... În satul 
tradiţional, românul nu părăsea gospodăria fără băţ în mână şi traistă pe umăr. Acestea  
au devenit, în unele zone, anexe ale portului popular... Până la începutul secolului  
al XX-lea, băţul substituia ritual pe proprietarul acestuia. Rezemat de poartă sau de uşă, 
păzea simbolic casa lăsată neîncuiată cu lacăte şi chei. Legătura dintre băţ şi om era  
de ordin spiritual, ca între fraţi de cruce. Dar, spre deosebire de fratele de cruce, cu care 
se legau feciorii până la moarte, băţul îşi întovărăşeşte Stăpânul şi pe lumea cealaltă.  
În Munţii Apuseni se pune în groapa mortului un băţ crăpat la un capăt în care se întroduce 
un ban: pe băţ se sprijină la mers sau se apără cu el de duşmani, cu banul plăteşte  
şi vămile...” [4, p. 44]. Am realizat, impulsionat de Ion Ghinoiu, aproape o elegie la adresa 
băţului din viaţa tradiţională a românului vechi, dar ceea ce am detectat, graţie prietenului 
Mircea Niţă (mulţumesc pentru filmele Centrului de Conservare a Creaţiei Populare  
din Târgovişte) şi a cercetătoarei Gabriela Ţopa, în Mortenii Dâmboviţei, încununează  
şi concretizează morfologia „lungirii” şi înălţării ritualice a Steagului cu geavrele, steag 
cu aceeaşi funcţie cu steagul Căluşului, dar întâmplat în alt timp calendaric decât Căluşarii. 
„Steagul, substitut ritual al Căluşului şi al anturajului său divin, ceata căluşarilor, este 
confecţionat dintr-un lemn sacru, de obicei stejar, tei, alun şi ridicat în poziţie verticală  
la Strodul Rusaliilor sau la Moşii de Vară, în timpul ceremoniei numită Legatul Căluşului. 
Numit adesea şi Ciocul Căluşului (Olt, Dolj, Teleorman) sau Căluş (Vâlcea), steagul are 
putere divină: în faţa lui jură, îngenunchează şi joacă căluşarii, cu ajutorul lui vătaful 
doboară căluşarii, cu aşchiile rămase de la confecţionarea acestuia se tămăduiau bolile... 
Se crede că cine trece pe sub umbra steagului se îmbolnăveşte... Se împodobea cu pelin, 
usturoi şi o batistă albă... Ca înfăţişare, Steagul este o prăjină înaltă de 3-10 m în vârful 
căreia se leagă o năframă albă sau roşie, şi, pentru fiecare membru al cetei, câte o căpăţână 
de usturoi, un fir de pelin, câte un spic de grâu...” [7, p. 41]

Nicăieri în altă parte decât în sud-vestul judeţului Dâmboviţa nu am ştiinţă să mai 
fie atestat Steagul cu geavrele, dar e uluitoare, chiar enigmatică durata de timp când  
se practică: „Nici nu se încheie bine petrecerile prilejuite de sfârşitul anului şi începutul 
celui următor că tinerii din comuna Morteni încep pregătirile pentru ultimele două mari 
evenimente ale ciclului sărbătorilor creştine de iarnă: Boboteaza şi Sfântul Ion, însoţite 
aici de un străvechi obicei, încreştinat odată cu noul timp, obicei devenit adjuvant ritualic 
al celor două sărbători creştine: Steagul cu geavrele. Odată constituită ceata de flăcăi, 
viaţa în sânul organizaţiei devenea una precisă, determinată de legi stricte, autoasumate... 
Prăjina (lungă de 10-12 metri, confecţionată din lemn de alun sau frasin) este aşezată 
cu un capăt pe un spătar de scaun, celălalt pe un al doilea spătar. Împodobirea începe  
cu aşezarea unui mănunchi de busuioc şi o cruce la capătul prăjinii. Tot aici, se prind spre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



78

LIV Philologia
2012 ianuarie-aprilie

înfrumuseţare ciucuri şi cordeluţe viu colorate. Din coşurile pline cu geavrele (strânse  
de la fetele din sat, parte cusute ori păstrate de mamele ori bunicile lor special pentru steag, 
parte artizanale), scot pe rând cusăturile (batistele) pe care încep să le înşire prinzându-
le numai cu bete ţărăneşti... După încheierea confecţionării steagului, tinerii se strâng 
într-o odaie şi îşi aleg rolurile prin vot deschis pentru a umbla cu iordănitul: preotul, 
dascălul, casierul etc. A doua zi, se îmbracă în „uniformă”: pantaloni de culoare închisă, 
pulovere albe, de lână, ledungă [element vestimentar (regionalism)] şi centură din bete, 
căciuli de blană neagră. Poartă steagul la biserică unde vor asista la slujba de Bobotează.  
La terminarea slujbei, se îndreaptă către centrul comunei marcându-şi prezenţa prin strigăte 
puternice „hăp-hăp!”. Ajunşi aici, se întâlnesc cu celelalte cete de stegari (reprezentând 
fiecare cătunele aparţinând aceleiaşi comune), cete ce au trecut prin acelaşi proces  
de organizare şi pregătire. În total patru la număr (Centru-Morteni, Băjenari, Branişte, 
Florica). Începe acum o întrecere plină de forţă, virilitate între grupurile de tineri: care 
grup are steagul mai falnic, ridicat la verticală cu mare efort şi îndemânare, clătinându-l 
ameninţător în faţa grupurilor concurente...” [7, p. 78]

10. Ce vedeau Iordache Golescu, Gheorghe Asachi, Ion H. Rădulescu şi alţi 
scriitori că înseamnă teatrul pentru sănătatea limbii române?

Între aprecierile în adresa lui T. Burada, cele legate de limpezirea/înnobilarea  
cu înţelegere a pioneratului lui Gh. Asachi sunt evidenţiate în mod deosebit de către 
prefaţatorul ediţiei din anul 1991, etnologul şi istoricul literar I. C. Chiţimia [8, p. 8]. 
„Asachi a vrut nu numai întroducerea limbii româneşti pe scenă, punând bazele teatrului 
românesc prin înscenarea piesei Mirtil şi Hloe, la 27 decembrie 1816, ci a luptat pentru 
întroducerea limbii româneşti în societate, într-o vreme când societatea de «bon ton» 
vorbea greceşte, franţuzeşte, nemţeşte, ruseşte şi se jena să converseze în «limba necioplită 
a ţăranilor…» Gh. Asachi a înţeles ca nimeni altul în vremea respectivă că arta scenei  
va ridica arta cuvântului, limba literară având de câştigat în înfrumuseţare şi difuzare”.

Continuarea şi amploarea implicării bardului de la Mirceşti în ale teatrului românesc 
sunt notorii.

În epocă (constatarea lui Perpessicius) se manifesta „seria de pamflete dramatice 
pe care Iordache Golescu o începe în 1818” [9, p. 254], care „poate se citeau în cercuri 
private, cu voce tare de către unul sau mai mulţi «replicanţi», poate erau destinate unor 
reprezentări prin teatrul de marionete. Deosebit de jocul popular al păpuşilor, care se 
întovărăşea cu irozii în sărbătorile de iarnă, existau trupe ambulante de păpuşari, adesea 
străini, în turneu, cu acces la petrecerile boiereşti…”. Tot Perpessicius „presupune  
că piesele de teatru ale marelui vornic Golescu erau destinate teatrului de păpuşi…”. 
Aceeaşi sursă subliniază o stare de spirit europeană în raport cu acest fel de teatru:  
„În secolul al XVIII-lea teatrul de marionete ajunsese la mare favoare. Enciclopediştii  
îl foloseau pentru răspândirea ideilor, Voltaire manifesta un interes deosebit pentru acest 
gen de teatru, Goethe a compus anume lucrări pentru marionete” [10, p. 259]. (Procedeul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



79

Philologia LIV
ianuarie-aprilie 2012

aplicat în Hamlet – prinţul le încredinţează actorilor ambulanţi textul şi regizează 
spectacolul-capcană.)

Intervenţia lui Ion Creangă a determinat autorităţile să anuleze interdicţia şi să 
permită Păpuşarilor reprezentaţiile. Alături de T. Burada şi de alţi intelectuali din epocă, 
Creangă a înţeles să ocrotească reprezentaţiile populare de teatru, interzise de autorităţile 
ieşene, deranjate de limbajele şi mesajele irodarilor şi ale păpuşarilor. Peste mai bine  
de un secol mai mulţi exegeţi vorbesc despre personajele, despre limbajele, despre teatrul 
lui Ion Creangă.

Academicianul Mihai Cimpoi îmi sugera atacarea subiectului relaţia scriitorilor 
români cu teatrul românesc, în genere, şi cu teatrul folcloric, în special. „Ghionturile” 
academice m-au determinat să văd cu alţi ochi teatrul lui Creangă. Jocul de-a/în theatrum 
mundi, insistenţa refrenică a lui Mihai Cimpoi sensibilizează oportunităţile integratoare 
a trei segmente comunicante/înrudite: teatrul folcloric – teatrul pentru copii – teatrul 
academic. „Creangă încearcă să se pătrundă doar de pozitivul din vrajă. El stă la pândă, 
ca să mai utilizăm odată sinonimia text/ţesătură, la actul nivedirii, permiţând trecerea prin 
spată şi iţe a firilor urzelii doar în ordinea cerută de modelul ţesăturii.” [6, p. 18] E o scenă 
a teatrului crengian, dar nu e unica. „Firele care nu se potrivesc modelului sunt trecute 
stăruitor în partea dindărăt a urzelii unde trebuie căutate sensurile existenţiale mai profunde 
ale textului/ţesăturii. Acolo ţese o fiinţă, «o bucată de humă însufleţită din Humuleşti», 
un om ca toţi oamenii care are însă în cel mai înalt grad conştiinţa angajării dramatice 
şi tragice în marele teatru al lumii, în marea ei «comedie» şi «prostie», în cumplitul  
ei meşteşug de care poţi scăpa tot printr-o vorbă de duh: «Zi-i lume şi te mântuie»”.  
[Tot acolo]

Prozatorul ieşean Ion Muscalu în recenta monografie dedicată moşiei noastre, 
care se cheamă Scobinţi şi care e situată în partea nord-vestică a judeţului Iaşi, a evaluat 
importanţa datinilor şi obiceiurilor de acasă, enumerând şi impresionantul repertoriu  
de teatru popular: Cerbul, Căiuţii, Ursul, Capra, Banta lui Bujor, Banta lui Jianu. Autorul 
a descris minuţios jocurile cu măşti zoomorfe, iar despre deosebita implicare în sărbători 
a dobelor descrierea e aproape cinematografică, iar filmul – sonor, aproape auzindu-se 
dobele. Descrierea confecţionării dobelor e a unui etnograf de elită, iar fixarea credinţelor 
şi a superstiţiilor legate de aceste instrumente e de un echilibru subtil de savant: „Tradiţia 
populară spune că zarva produsă de bătaia dobelor (tobelor) este apanajul vrăjmaşului,  
a diavolului, care se folosea de acest vicleşug pentru a distrage atenţia sfântului Vasile 
de la rugăciunile din noaptea de Anul Nou, dar tot bătrânii spun că prin bătaia dobelor  
se izgonesc duhurile rele” [11, p. 266]. Autorul mi-a oferit cartea la Academia  
din Chişinău, unde îşi lansau volumele din integrala Creangă academicienii Eugen 
Simion şi Mihai Cimpoi. Trăgeam cu urechea la câte se mai zic la două cărţi scrise recent  
şi chiar apărute, dar mă delectam cu descifrarea Cerbului din Scobinţi: „Cerbul avea blana 
cusută din piei de cerb, de ciută sau de iepure, cu coarne autentice şi o coroană de brad 
între coarne, cu oglinzi, zurgălăi şi canaci coloraţi. Cel care poartă cerbul este un bărbat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



80

LIV Philologia
2012 ianuarie-aprilie

priceput, care ştia să-l joace, plătit separat de flăcăi pentru cele trei zile de sărbători…”. 
La fel şi la Căiuţi, Urs, Capră – doar descrieri. Iar în cazul Bantelor nici atât… Îmi 
era necaz că autorul nu oferă şi textele, strigăturile, dialogul dintre personajele pitoreşti  
din jurul măştii zoomorfe. (Am promisiunea valorosului scriitor că în timpul cel mai 
apropiat voi primi aceste texte, dar şi descrierea reprezentaţiilor haiduceşti – prin implicarea 
unui profesor de la Scobinţi, iar, ca să admirăm şi chiar să filmăm aceste cete, am convenit 
să organizăm o expediţie/întâlnire la baştina lui Ion Muscalu în preajma Crăciunului, când 
cetele de interpreţi populari au totul deja pregătit.) Tot atunci, la acea lansare de cărţi  
de la Academie, poetul Ianoş Ţurcanu, care a primit şi el monografia, m-a întrebat ce mi 
se pare atât de… L-am făcut atent la descrierea Cerbului, iar poetul din Pelinia (Drochia) 
mi-a zis că la ei în sat Cerbul se făcea altfel. L-am rugat să-mi descrie acest altfel şi… iată 
rezultatul: „În Pelinia Cerbul era înfăţişat de un flăcău înalt, ce purta un cojoc de culoare 
deschisă. Capul Cerbului era făcut din lemn cu ramurile largi ale coarnelor (în unele 
mahalale capul avea coarne naturale), împodobit cu flori de hârtie, panglici şi cioburi 
lucitoare. Cerbul era însoţit de un număr mare de flăcăi şi copii mai măricei. Culorile 
predominante ale costumelor erau roşie şi neagră. Întreg alaiul era acompaniat de câţiva 
fluierişti, îmbrăcaţi în costum naţional şi sumane de lână, care erau plătiţi cu bani adunaţi 
de flăcăi. În afară de urările tradiţionale se auzeau şi unele strigături improvizate: despre 
primar, secretar, preot şi despre unii gospodari mai «deocheaţi». Din păcate, se auzeau 
deseori şi cuvinte de nerostit în spaţiul public, cuvinte care erau acoperite de aplauze,  
dar şi de huiduieli” [12, p. 181].

În postfaţa monografiei Miracolul scenei în arta populară etnologul Victor 
Cirimpei finalizează cu o provocare excesivă: „Avem în teatrul popular personaje  
ca Harapul, Grecul, Arnăutul (albanez), ţiganul – dar nu avem Rusul («fratele de veacuri» 
al românilor moldoveni)... De ce nu avem piese de teatru popular cu Stalin şi Hitler ca buni 
prieteni şi înverşunaţi duşmani?” [12, p. 253]. E de subliniat și la încheierea acestor pagini  
că toate noutăţile depind de interpreţii ingenioşi, cărturari, acum manifestându-se (precum 
am subliniat mai sus) între câteva scene învecinate și între mai multe surse de informaţii/
provocări.

...O să revin la această relaţie a scriitorilor cu teatrul, domnule academician, la mai 
mulţi confraţi văzători de câte ni se joacă în theatrum mundi de când e lumea noastră  
cu oglinzile mai limpezite.

REFERINŢE BIBLIOGRAFICE

1. Iulian Filip. Primiţi „Căluţul”? Teatru popular. Chişinău: Editura Literatura artistică, 
1983, 160 p.

2. Constantin Noica. Jurnal filosofic. Bucureşti: Humanitas, 1990, 125 p.
3. Mircea Eliade. Istoria credinţelor şi ideilor religioase. Bucureşti: Univers 

Enciclopedic şi Editura Ştiinţifică, 1999, 808 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei



81

Philologia LIV
ianuarie-aprilie 2012

4. I. Ghinoiu. Căluşul / Le Căluş. Slatina: Editura Fundaţiei „Universitatea pentru toţi”, 
2003, 168 p.

5. Iulian Filip. Arta vederii altuia. În: Teatrul şi lumea de mâine (comunicări susţinute 
la colocviul din 12 august 2008, Vaslui). Vaslui: Biblioteca Judeţeană „Nicolae Milescu 
Sptarul”, 2008, p. 27.

6 Mihai Cimpoi. Sinele arhaic. Ion Creangă: Dialecticile amintirilor şi memoriei. Iaşi: 
Princeps Edit, 2011, 172 p.

7. Gabriela Ţopa. Un obicei folcloric inedit – Steagul cu geavrele. Târgovişte.  
În: Litere, nr. 2, 2011, p. 78.

8. Teodor Burada. Istoria teatrului în Moldova. Chişinău: Hyperion, 1991, 584 p.
9. G. Oprescu. Istoria teatrului în România. Bucureşti: Editura Academiei Republicii 

Socialiste România, 1965, v. I., 379 p.
10. Dimitrie C. Ollănescu. Teatrul la români. Bucureşti: Editura Eminescu,1981,  

497 p.
11. Ion Muscalu. Scobinţi. Iaşi: Donaster, 2011, 332 p.
12. Iulian Filip. Miracolul scenei în arta populară. Teatrul popular din Basarabia  

şi din nordul Bucovinei: afirmarea dramaticului şi poetica sincretică. Chişinău: Profesional 
Service, 2011, 255 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:37 UTC)
BDD-A6807 © 2012 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

