
79

buletin  de  lingvistică,  2013,   nr.  14

SOCIOLINGVISTICĂ

Marcu Gabinschi

VARIANTE  TEMPORALE  ALE  UNEI  LIMBI.
Cazul  limbii  ebraice

Abstract. The paper is aimed at refuting the idea of Israeli Hebrew being another 
language than classical Hebrew. The facts adduced show that the phonologic changes  
opposing the former to the latter reduce the redundancy of the texts, but, due to the small 
number of  homophonizations and to different contexts, as a rule do not interfere with their 
comprehension. As a contrast, it is emphasized that such a continuity would not be possible, 
if Ashkenazic pronunciation, with its displaced stress, qualitative vowel changes etc. had 
been adopted for modern Hebrew, in which case there would really be two languages instead  
of one. Based on more facts the author also rejects some bizarre statements presenting modern 
Hebrew even as a non-Semitic language.

Keywords: Hebrew, Semitic, classical, modern, redundancy, continuity.

După cum este demult recunoscut, atât în lingvistică, cât şi în viaţa de toate 
zilele, o limbă există de obicei în câteva variante, mai mult sau mai puţin deosebite una  
de alta. Se constată existenţa variantelor locale (cunoscute ca dialecte, subdialecte, graiuri 
etc.), a celor sociale, a celor profesionale, dar şi a variantelor statale, în acest caz aplicân-
du-se şi noţiunea de limbi policentrice, dintre care cele mai bine studiate ca atare sunt 
engleza, spaniola, portugheza, franceza, germana ş.a.1

Totuşi deşi existenţa variantelor (în mai multe sensuri) unei limbi e fapt demult 
recunoscut, nu întotdeauna există claritate în această problemă, dacă într-un caz concret 
avem de a face cu variantele unei limbi sau cu limbi diferite. Ca să aducem doar câteva 
exemple dintre cele mai cunoscute ajunge să menţionăm doar sârba şi croata, italiana  
şi corsicana ş.a. sau cele trei idiomuri dacoromanice suddunărene (aromâna, meglenita  
şi istroromâna) etc.

Varierea unei limbi în timp pune câteodată şi ea probleme analoge. Astfel, pe de  
o parte, este unanim recunoscut că, de exemplu, latina şi o limbă romanică, deşi diacronic 

1 Mai sus a fost vorba de limbi naturale, materne în prezent sau în trecut. Cateodată însă  
ca variante ale unor limbi sunt privite calchierile, cu materialul lor, ale altor limbi, calchieri 
efectuate în scopuri didactice, dar devenite ulterior nişte limbaje religioase artificiale, care  
nu au fost nici odată materne pentru nimeni. Aşa este ceea ce se numeşte în sens strict „ladino”, 
rezultatul calchierii cu mijloacele spaniolei vechi a limbii ebraice (de care e vorba mai jos), 
creată în Evul Mediu ca mijloc didactic şi rămasă ca limbaj liturgic (să nu se confunde cu acelaşi 
cuvânt „ladino”, întrebuinţat acum incorect ca denumire a limbii sefarde, adică a iudeospaniolei,  
în genere).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A6698 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



80

buletin  de  lingvistică,  2013,   nr.  14

identice (altfel spus, reprezentând una şi aceeaşi diaglosă) sunt limbi diferite, ca şi,  
în cadru monoetnic, bunăoară, franceza veche şi cea nouă, germana veche, medie şi nouă 
etc. Primul semn al acestei stări de lucruri este necesitatea traducerii textelor vechi în limba 
nouă. Pe de altă parte însă, nu întotdeauna există o părere unanimă dacă două sau mai  
multe etape de dezvoltare ale unei limbi demonstrează variantele ei sau limbi diferite. 
Astfel, dacă greaca veche şi cea nouă prezintă pentru toţi două limbi sincronic diferite, 
nu există unitate de păreri în problema dacă greaca nouă populară (demotică) şi greaca 
puristă arhaizantă (katharevousa) sunt o limbă sau două, caz în care criterii univoce sunt 
într-adevăr greu de găsit din cauze obiective.

În această problematică se încadrează şi cazul limbii ebraice, caz analog cu cele  
ale altor câtorva limbi din cauza existenţei ca limbă literară pe parcurs de trei milenii, însă 
tot odată, un fenomen sui-generis ca o limbă ce a încetat odată să fie maternă dar, peste  
un timp de cel puţin 1 500 de ani, a fost rematernizată. Cazul nu are paralele în istoria 
limbilor (încercările de a rematerniza alte câteva limbi, cum sunt cea cornică din Anglia  
şi cea coptă din Egipt, nu au avut succes).

După cum ştim, ebraica se atestează ca limbă maternă de la secolul XIII sau  
XII î.Hr. (primul text literar fiind „Cântecul Deborei” din Vechiul Testament, încheiat  
prin sec. II î.Hr.) şi până cel târziu sec. V d.Hr. După aceea ebraica a continuat să existe  
ca limbă scrisă (liturgică, literară, în special poetică, oficială), dar şi orală (inclusiv  
ca mijloc de comunicare dintre diferite comunităţi evreieşti), însă nefiind limbă maternă. 
Rematernizarea ei s-a început în Palestina la sfârşitul secolului XIX, iar în primul deceniu 
al secolului XX, exista de acum prima generaţie vorbitoare de ebraică, iar maternă.  
Tot atunci în diferite ţări au apărut cursuri de ebraică ca limbă străină vie (nu ca una  
veche sau liturgică), iar în 1914 la ea a trecut chiar Institutul Politehnic din Haifa. Toată 
istoria acestei renaşteri a limbii, socotită mult timp „moartă”, eveniment fără precedente, 
datorat în primul rând eforturilor vizionarului E. Ben Iehuda (1858-1922) şi a urmaşilor 
lui, e bine cunoscută, de aceea nu avem nevoie s-o descriem.

Este clar că nici o limbă, existând atâtea secole (e vorba de mai bine de trei mii  
de ani) nu poate să rămână neschimbată. Se pune însă problema dacă schimbările  
care s-au produs într-un anumit răstimp duc la apariţia unei limbi noi (cum este,  
de exemplu, o limbă romanică apărută din latină sau germana nouă dezvoltată din 
cea medie) ori, dimpotrivă, apare doar o deosebire de tipul celor existente, bunăoară,  
dintre româna cronicarilor sau clasicilor şi cea din zilele noastre, caz în care nicidecum  
nu poate fi vorba de două limbi diferite.

În cazul limbii ebraice s-a pus deci problema dacă ebraica biblică şi cea rematernizată 
este sau nu este una şi aceeaşi limbă.

Deşi predomină părerea că acestea sunt doar două varietăţi ale uneia şi aceleiaşi 
limbi, câteodată se exprimă şi părerea contrară că ar fi vorba de două limbi diferite, 
lăsându-se de înţeles, în special celor puţin cunoscători ai situaţiei, că aici ar exista relaţii 
de felul celor dintre greaca veche şi cea nouă sau ceva asemănător1. Acest punct de vedere 

1 În limba rusă, la această impresie contribuie lipsa termenului adecvat, cum e „ebraică”, 
„Hebrew”, „hébreu” etc., spunându-se  „древнееврейский язык” pentru antichitate şi „иврит” 
pentru epoca modernă, din care cauză a spune „современный древнееврейский язык” ar fi  
o catahreză.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A6698 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



81

buletin  de  lingvistică,  2013,   nr.  14

e prezentat uneori ca o inovaţie ştiinţifică. Aşa făcându-se, accentul se pune pe faptul  
că ebraica rematernizată a fost însuşită de către primii ei purtători de la oamenii pentru  
care ea nu era maternă. Altfel spus, aceşti ultimi o vorbeau cu accent străin, care  
s-a transmis noilor vorbitori nativi ca o trăsătură de substrat. Ca cel mai însemnat  
substrat de acest fel e indicată de regulă limba idiş, ai cărei purtători au jucat rolul cel  
mai însemnat în restabilirea Statului Israel (vezi, de ex., [1]).

Acest factor este într-adevăr real, deşi, nici pe departe, unicul, iar exagerându-se  
rolul lui se ajunge uneori la afirmaţii de-a dreptul absurde, de exemplu cum că ebraica 
modernă nici n-ar fi o limbă semită!

O totalizare pe această temă (deşi publicată mai demult) se conţine în articolul  
special  al lui F. Díaz Esteban din 1970 [2], care nu susţine aceste puncte de vedere 
(vezi, p. 375 urm.), dar îi prezintă pe unii adepţi activi ai lor (cum sunt E. Ullendorf ori  
N. B. Rosén). Acelaşi punct de vedere îl susţine, oricât ar fi de straniu, renumitul  
orientalist sovietic I. M. Diakonov, cf.: „Trecând timpul, ebraica se schimba tot mai  
mult, şi «urmaşul» ei contemporan, ivritul trebuie privit ca o limbă aparte” [3, p. 140], 
articol despre ebraică; de notat că în articolul despre ivrit din aceeaşi enciclopedie aşa  
ceva nu se afirmă [4, p. 170].

În total, prezentările ebraicii vechi şi a ivritului ca pretinse două limbi nu lipsesc,  
ele însă nu ating scopul pentru care sunt făcute, precum reiese cel puţin din următoarele.

Mai întâi de toate se cere subliniat faptul că apartenenţa genealogică a unei limbi  
se stabileşte în baza originii exponenţilor morfologici, prin excelenţă categoriali, şi a fon- 
dului lexical de bază. Cât priveşte ebraica, e absolut clar pentru oricine o ştie că toţi 
exponenţii ei categoriali, anume ai genului, numărului, stării (absolută sau construită), 
determinării, posesiei (care, la rândul său se exprimă la diferite genuri, persoane şi numere)  
la nume, ca şi exponenţii aspectului (deveniţi ulterior ai timpului), diatezei, modului, 
persoanei şi numărului la verb sunt toate de origine pur semită şi identici cu cei  
din antichitate. Aşa sunt şi formanţii tuturor celor şapte tipuri structurale ale verbului 
(binianim), ca şi fondul lexical de bază (dar şi o mare parte a altui lexic, inclusiv cel  
derivat, format prin afixe tipice semite, cum sunt în special difixul şi transfixul).

Anumite deosebiri de limbă biblică au apărut în fonetică, sintaxă, precum şi în  
lexic, acesta de la urmă îmbogăţindu-se mereu în concordanţă cu cerinţele diferitor epoci.

În fonetică1, ebraica modernă (chiar dacă facem abstracţie de felul de a vorbi  
al evreilor orientali, la care fonematica antică s-a păstrat mai bine) s-au petrecut urmă- 
toarele schimbări principale. A dispărut distincţia dintre vocalele lungi şi scurte, unele 
cuvinte devenind omofone, de ex., ceea ce e scris cu literele kaf şi lamed însemnând „tot” 
şi kof, vav şi lamed, însemnând „sunet, voce”, sună la fel ca kol, uşor distinse în context 
(iar relevându-se deosebirea se poate pronunţa în cel de-al doilea caz un q gutural). Tot  
aşa au coincis într-un /s/ fonemele redate prin literele samech şi sin, dar în acest caz e greu 
de găsit o pereche minimală (cf. chiar denumirea acestei litere sin şi sin „China”).

1 Din motive tehnice transcrierea şi transliterarea de mai jos sunt simplificate. Prin ch  
notăm sunetul rusescului x.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A6698 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



82

buletin  de  lingvistică,  2013,   nr.  14

Nu se respectă de obicei deosebirea dintre cele două ocluziuni glotale, notate  
prin literele alef şi ayn, cf. resp. ’or „lumină” şi ‛or „piele” sau ’armon „palat” şi ‛armon  
„castan(ă)’, uşor distinse în context şi ele. Iar însăşi ocluziunea (de ambele feluri)  
se deosebeşte uşor de lipsa ei: cf. lir’ot  „a vedea”, lir‛ot „a paşte” omofone în pronun- 
ţare, deosebite de lirot „a trage, a împuşca”.

Unele permutări au avut loc în sfera literelor grupului begadkefat, adică a celor  
cu câte două variante de pronunţare, cu explozie şi fără. S-a păstrat distincţia dintre 
[b] şi [v], dintre [k] şi [ch], ca şi dintre [p] şi [f], iar [g], [d] şi [t], scris ca tav, se 
pronunţă peste tot fără variere (variantele odată fricative ale fonemelor, notate ca β, δ, γ,  
de tipul alofonelor spaniole, resp. [b] [d] [g] au dispărut, ca şi varianta fricativă a lui [t] 
notat ca tav. În acest fel s-au omofonizat cuvintele ca, de ex., kol şi qol (vezi mai sus),  
dar şi cele ce se deosebesc în scris doar prin literele kav şi het (cf. machar, resp.  
„a vândut” şi „mâine”) şi tav şi tet (cf. tik resp. „servietă” şi „un fel de copac”). Numărul 
unor asemenea omofonii e mic, deosebirea sensurilor fiind indicată prin contexte  
(ca o paralelă se poate aduce, de exemplu, omofonizarea, într-o mare parte a Americii 
Latine, a fonemelor spaniole /s/ şi /θ/, coincizând în pronunţare cuvinte ca abrazar  
„a îmbrăţişa” şi abrasar „a arde”, casa „casă” şi caza „vânătoare”, cocer „a coace”  
şi coser „a coase” ş.a.). Cazuri analoage se pot aduce şi din alte limbi, însuşi fenomenul 
omofoniei fiind unul glotic general.

Sub acelaşi raport trebuie adusă în discuţie geminarea consoanelor: cf. cel puţin  
cele şapte tipuri structurale de verbe: kal sau nif’al, pi’el, pu’al, hif’il, huf’al şi hitpa’el 
care se identifică uşor fără notarea geminării consoanelor (ca şi a lungimii vocalelor)1.

Prin urmare, în evoluţia de la ebraica biblică s-a m i c ş o r a t  r e d u n d a n ţ a 
textelor, dar inteligibilitatea lor s-a păstrat, ceea ce nu aboleşte identitatea uneia  
şi aceleiaşi limbi în ambele cazuri. 

Ceea ce contribuie în mod deosebit la identitatea ebraicei biblice şi a celei moderne 
ca o singură limbă este păstrarea locului accentului.

Acest lucru poate fi relevat bine prin contrast. Căci nu degeaba E. Ben Iehuda  
a ales ca modelul ebraicei vii moderne varianta ei orientală (sefardă), nu cea a vorbi- 
torilor de idiş (deşi din aceştia el însuşi făcea parte), de la care a luat doar distincţia  
dintre /s/ şi /ţ/. Idişul, precum se ştie, s-a individualizat în Evul Mediu ca o ramificare  
a germanei, din care cauză accentul şi la pronunţarea cuvintelor ebraice s-a permutat 
spre începutul lor. Din această cauză versurile scrise în ebraica aşkenază (chiar făcân- 
du-se abstracţie de schimbările fonematice, care şi ele îngreunează înţelegerea) nu apar  
ca versuri: ori în ele cuvintele poartă accent impropriu, ori versurile trebuie traduse  
în ebraica apropiată la maximum de cea antică.

În acelaşi mediu au survenit şi alte schimbări, anume prefacerea lui tav fricativ  
în s, dar şi a lui [a] lung, dar uneori şi a celui scurt, tonic în [o] în idişul de nord şi [u]  

1 De notat că, de exemplu, în rusa contemporană, geminarea prescrisă de normă, dacă  
nu e la joncţiunea morfemelor, nu se respectă în vorbirea unei părţi mari a purtătorilor limbii.  
Aşa este în cuvintele группа, колонна, оперетта ş.a. În alte cazuri însă şi norma e ambiguă  
(ca în программа, телеграмма, принцесса, баронесса ş.a.).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A6698 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



83

buletin  de  lingvistică,  2013,   nr.  14

în cel de sud, iar a lui [o] tonic, respectiv în [oi] şi [ei]. Aşa, textele ebraice, deşi scrise 
peste tot la fel, au devenit, fiind citite de vorbitorii idişului, practic ininteligibile pentru 
cei ce (ca sefarzii) erau deprinşi cu pronunţarea păstrată în Orient. Pentru ilustrare putem 
aduce câteva ebraisme din idiş, cunoscute şi vorbitorilor de limbă rusă din locurile  
în care idişul a fost odată pe larg întrebuinţat (cum sunt Chişinăul şi în special Odesa).  
De ex., ebr. mişpachá „familie” devenit la aşkenazim mişpúche; chalomót „visuri”,  
în idiş chaloimăs „vorbe goale”, bekiţúr „în scurt”, în idiş bekíţer „(hai) repede”; 
ktivá „scriere”, în idiş ksíve „răvaş, bileţel”; parúţ „om destrăbălat”, în idiş púriţ „boer  
mare, om cu aere” etc. Se înţelege, dacă ebraica ar fi rematernizată pe această bază, ea  
ar fi (chiar omografă cu cea antică) practic neînţeleasă în vorbire pentru purtătorii  
variantei ei celei mai apropiate în pronunţare de ebraica antică. În acest caz într-adevăr  
ar trebui să se constate existenţa a două limbi ebraice, cea antică şi cea modernă (cum  
sunt, de exemplu, greaca veche şi cea nouă). Dar acesta nu e cazul.

Cele spuse sunt suficiente (fără să aducem detalii mai particulare) ca să afirmăm  
că fonetica nu permite să privim ebraica antică şi cea modernă ca două limbi diferite.

Un precedent edificator al acestei calificări îl constituie cazul, foarte bine cunoscut, 
al limbii latine.

Aceasta, precum ştim, încetând să fie o limbă maternă, prin secolul VI (căci se 
prefăcuse în diferite limbi romanice) a continuat să se întrebuinţeze pe larg ca limba 
administraţiei, a bisericii, a ştiinţei, a literaturii culte, dar şi a celei populare, cum a 
fost poezia vaganţilor, a căror Gaudeamus igitur o cântăm şi acum. Totuşi concomitent  
cu schimbările din sintaxă, s-a modificat şi fonologia, dispărând ceea ce fusese propriu  
latinei clasice, adică distincţia de vocale lungi şi scurte (nepăstrată în nici o limbă romanică), 
ca şi diftongii ae şi oe, aspiraţia din grecisme ş.a. Iar îmbinările ce, ci, ge, gi fiecare ţară 
romanică le pronunţă ca şi în cuvintele moştenite de limbile romanice respective. Totuşi 
această latină persistă ca limba bisericii catolice, dar şi, în scris, a filologiei clasice1 
(nemaivorbind de alte sfere2) până în zilele noastre. Dar în lingvistică nu se consideră, 
nici pe departe, că în acest fel în locul latinei ar fi apărut limbi diferite postlatine  
(în afară de cele romanice), adică nu există îndoieli că în toate cazurile de acest fel  
avem de a face cu latina, nu cu diferite alte limbi. Cu alte cuvinte, dacă la latina diferitor 
epoci s-ar aplica aceleaşi criterii pe care le promovează negatorii identităţii limbii ebraice 
(antică şi israeliană modernă, vezi mai sus), ar reieşi că în locul latinei din diferite 
epoci există câteva limbi diferite. Nu este însă aşa: latina nu a dispărut, ci a devenit mai  
puţin redundantă ca expresie (pe când, dimpotrivă, transformarea ei în alte limbi  

1 Putem cita un articol al filologului clasic B. Maslov din Sankt-Petersburg din anul 2008 
despre greaca veche, publicat în latineşte.

2 De notat că în vremea celui de-al Doilea Război Mondial au fost traduse de urgenţă  
din latină în rusă operele renumitului chirurg N. I. Pirogov. (Singur am învăţat latina de la profesorii 
din Odesa care pronunţau lat. ce (cae), ci ca це, ци din rusă, pe urmă am învăţat la Leningrad 
pronunţarea кe, кu, iar mai târziu am aflat că la Chişinău aceleaşi îmbinări se pronunţă ca ce, ci  
din română. Cam tot aşa le pronunţă şi Radio Vatican vorbind în latină, în care nu auzim nici  
vocale lungi şi nici scurte (este pronunţarea italiană a latinei).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A6698 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



84

buletin  de  lingvistică,  2013,   nr.  14

e manifestată de apariţia limbilor romanice). Adică în cazul latinei, unificată în perioada 
clasică şi variată local în epocile posterioare, avem tot odată şi varierea temporală în 
cadrul unei limbi ce-şi păstrează unitatea, neîmpiedicată de această variere.

Un caz analog este folosirea slavonei (după ce încetase de a fi limba bulgară veche)  
ca limbă liturgică, ramificată în câteva redacţii (rus. „изводы”). Până şi pe aria dacoro-
mână se foloseau două redacţii ale ei: cea ucraineană în Moldova şi cea din Muntenia,  
cu variantele bulgară şi sârbă. Dar se consideră că acestea au fost doar adaptări naţionale 
a singurei limbi odată bulgară veche, nu diferite limbi slave.

Printre faptele de ordin fonetic a mai figurat şi aceea că în ebraica modernă  
predomină pronunţarea graseiată a lui /r/, care, în vorbirea neîngrijită câteodată se şi  
omite, ca în aíti în locul lui raíti „am văzut” [2, p. 174]1. Această graseiere este într-
adevăr pe larg răspândită, dar nu este unica pronunţare a lui /r/ ebraic. Oricum însă, ea nu  
schimbă, chiar spre deosebire de omofonizările descrise mai sus, fonematica limbii: cf. bine 
cunoscuta graseiere din franceză, germană şi alte limbi (iar în portugheza braziliană /rr/  
se pronunţă des ca /h/ german), ceea nu schimbă de loc identitatea sau genealogia lor.

În ceea ce priveşte gramatica, nici ea nu permite să vedem în ebraica antică  
şi cea modernă limbi diferite. Însăşi Biblia este o culegere de opere scrise pe parcursul  
a aproximativ o mie de ani, şi în diferite genuri literare. Din această cauză limba ei  
nu poate să fie unificată ca stil (din bogata literatură pe această temă vezi, de exemplu,  
[6, p. 125-131]). Cu atât mai puţin aceasta se poate aştepta de la ebraică incluzând  
perioada mişnaică (cea postbiblică din vremea când era încă limbă vorbită, cam până  
în sec. II al erei noastre). Deja în Mişná întrebuinţarea lui vav consecutiv (care cu vocali-
zarea va comunica formei de imperfect sensul de trecut, iar cu ve dădea formei de perfect 
sensul de viitor, deseori imperativ) a rămas ca figură stilistică, sistemul verbal nemarcat 
prin vav trecând la schema tipologic obişnuită (dominantă şi acum) de trecut-prezent-viitor. 
Iar ca procedeu narativ vav consecutiv este viu şi în vremea noastră.

Acum în limba vorbită exponenţilor obiectivali conjuncţi de pe lângă verb li  
se preferă ligaturile prepoziţiei et cu pronumele personale, ceea ce se consideră o deose- 
bire importantă a ebraicei moderne de cea antică. Dar deja în Facerea, II, 3, citim  
vaykadéş otó „şi l-a sfinţit”. Iar formele posesive ale substantivelor, mai ales în expresiile  
de tipuri pe larg întrebuinţate, nu au fost înlocuite prin sintagmele atributive în şel  
(un analog al romanicului de), ci au distribuit cu ele sfera de întrebuinţare, şel fiind  
preferat în limba vorbită. În mod analog, sintagmele atributive bisubstantivale cu acelaşi  
şel predomină în limba vorbită, pe când în stilurile mai înalte se preferă „status 

1 Cât despre provenirea acestui /r/ graseiat din substratul idiş despre care vezi [1; 5,  
p. 11] (în care ea este tot răspândită, însă nu obligatorie), aceasta este explicaţia cea mai plau- 
zibilă, dar la ea se cere făcută următoarea observaţie. Se prea poate că graseierea exista deja  
în ebraica antică care odată a constituit substratul germanei evreieşti (vezi [1, p. 222-223]),  
devenită pe urmă idiş (deşi tot aşa o evoluţie a avut loc şi în însăşi germană). E greu de spus  
dacă aceastase reflectă în faptul că în ebraică nu se geminează /r/, la fel ca şi cele patru  
foneme guturale.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A6698 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



85

buletin  de  lingvistică,  2013,   nr.  14

constructus”, obişnuit în primul rând în îmbinări stabile de cuvinte (de ex., bet sefer 
„şcoală” sau sde te’ufa „aerodrom”). În toate cazurile de acest fel nu are loc sărăcirea  
limbii, ci stratificarea mijloacelor ei de exprimare, în special în plan stilistic.

Se înţelege, limba întrebuinţată în atâtea epoci şi în circuitul altor limbi  
de civilizaţie n-a putut decât să experimenteze influenţe din partea lor. Aceasta priveşte  
în special sintaxa. Şi dacă în cursul secolelor structurii biactanţiale obişnuite în stilul  
narativ de tipul VSO i-a fost preferată cea de tip european SVO, prima s-a păstrat totuşi 
ca procedeu stilistic. În schimb nu s-au schimbat tipurile sintagmelor atributive de tipul 
„substantiv + adjectiv” şi „substantiv + substantiv”. În genere, chiar varierile în cadrul 
modelelor sintactice de acest nivel sunt obişnuite până şi într-o limbă a unei singure 
epoci. Astfel, în rusa standard verbul predicat nu se pune la sfârşitul propoziţiei: cf. titlul  
filmului în stil neutru Как Горбачев пришел к власти, dar în stil popular e altfel:  
cf. filmul Как царь Петр арапа женил. Iar un limbaj foarte deosebit de rusa standard 
este cel al bâlinelor, ale căror particularităţi nu este posibil să le enumerăm pe toate aici:  
cf. cel puţin aspectul nedesăvârşit în locul celui desăvârşit (de ex., говорил таковы  
слова), formele verbale frecventative (ca сиживал, хаживал), formele scurte ale 
adjectivelor (ca în золот стул), particulele relevatoare (ca -от, -ет, -то, -та), pronumele 
atone ca мя, тя ş.a.m.d. şi câte şi mai câte varieri ale cuvintelor concrete. Prin urmare,  
dacă gramatica ebraicei biblice ar fi privită ca una deosebită de a celei moderne, apoi  
după acelaşi criteriu s-ar putea vorbi şi de gramatica rusei bâlinice, tot ca a unei limbi 
aparte1. În măsură mai redusă acelaşi lucru s-ar putea spune despre limbajul bisericesc 
al rusei, reactivizat în ultima vreme, în relaţiile lui cu rusa standard. Dar şi în această 
ultimă există deosebiri de nivelul celor în discuţie. Astfel, participiile active, nelipsite  
din limbajele cultivate, practic nu se întrebuinţează în limba vorbită (se înţelege, dacă  
nu e vorba de substantivatele lor lexicalizate, ca ведущий, провожающие, отъезжающие, 
трудящиеся ş.a.m.d.).

Concluzia din toate aceste fapte este aceea că limbile, în special cele cu o lungă  
tradiţie literară, trebuie privite ca totalităţi de limbaje uneori deosebite simţitor unul  
de altul.

Ce e drept, negaţia prin ebr. lo, iniţial adverbal, a formelor de prezent (ca în ani  
lo oved „nu lucrez”, nu prin particula negativă conjugată, ca în eneni oved) este  
consecinţa reinterpretării tipului oved din participii în forme de prezent, ceea ce este  
o influenţă a limbilor europene (în stilurile reglementate se menţine însă construcţia  
cu en). Iar modelul yeş li et ha-bayit „am casă” este mai degrabă pur şi simplu  
o contaminare incorectă a două construcţii corecte, în care caz greu s-ar putea vedea  
un prototip imitat străin. Tot aşa, dacă acum e la modă să se spună, de ex., ioter tov  
„mai bun” cu exponentul comparativului ioter permutat în antepoziţie, asta nu  
se datoreşte deloc vreunei greutăţi de a spune tov ioter pentru vorbitorii unei limbi  
europene de substrat (cu atât mai puţin pentru vorbitorii nativi).

1 E o trăsătură destul de originală a rusei. De exemplu, româna nu cunoaşte atâtea 
particularităţi ale poeziei populare care ar putea constitui obiectul unei gramatici speciale (sunt 
puţine fenomenele ca, de exemplu, imperfectul invariabil după număr la persoana a treia).	

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A6698 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



86

buletin  de  lingvistică,  2013,   nr.  14

În schimb, şi în ebraica modernă sunt obişnuite construcţiile originale corecte, 
necunoscute limbilor europene care au influenţat-o. Cf. tautologiile de tipul kol’iş va’iş 
„orice om” (textual „orice om şi om”) sau îmbinările cu infinitivul exprimând sensurile  
lui „lucrează mult”, „se scoală devreme”, „învaţă bine” ş.a., care, traduse textual, ar 
suna ca resp. „mulţeşte a lucra”, „devremeşte a se scula”, „bineşte a învăţa”. Nu au fost  
înlocuite nici vechile formaţii (cu sens gerunzial şi altul) paraverbale, adică neavând  
toate trăsăturile necesare nici ale verbului, nici ale numelui, greu de tradus textual  
în limbile europene (formaţii în care abundă textul biblic).

Precum am mai spus, se păstrează bine structura verbului din şapte tipuri  
(„biniane”), deşi deja în antichitate caracterul lor era nu numai flexionar, ci şi derivativ 
(vezi mai sus şi despre păstrarea tuturor categoriilor morfologice).

În sfârşit, în ceea ce priveşte lexicul, folosirea pe larg a fondului lui moştenit  
este în afara oricărei îndoieli. În acest scop a fost folosit la maximum tot lexicul Bibliei,  
a Talmudului şi a altor surse vechi, atât utilizându-se cuvintele gata, cât şi formându-se  
pe baza lor o mulţime de cuvinte noi pentru toate necesităţile vieţii moderne. Afixarea 
ebraică (difixele, transfixele, sufixele, prefixele) satisface pedeplin aceste necesităţi.  
În comparaţie cu unele limbi europene ebraica apare ca o limbă mai puristă, alăturându-
se sub acest raport limbilor greacă, ungară sau finlandeză. De acest lucru se poate 
convinge oricine ar asculta (chiar fără să înţeleagă) emisiunile ebraice în care ar observa 
un număr evident scăzut de internaţionalisme. Lexicul ebraic modern e cu mult mai 
băştinaş comparativ cu epoca mişnaică, când era împânzit cu grecisme şi latinisme inutile.  
În privinţa acesta munca lexicologilor israelieni e analoagă cu cea a promotorilor puri- 
ficării altor limbi (cf. curăţirea limbii bulgare de turcisme, a celei ungare de interna- 
ţionalisme, a înseşi limbii turceşti de arabisme şi iranisme, în măsura în care aceste 
împrumuturi au fost considerate inutile).

Tot odată se înţelege că folosirea pe larg a lexicului băştinaş pentru denotarea  
realiilor moderne înseamnă eo ipso dotarea cuvintelor lui cu un strat de sememe noi, 
dar şi derivarea proprie de neologisme. În acest fel nu poate decât să se schimbe planul 
conţinutului vechiului fond lexical (un analog grăitor în acest sens este folosirea lexicului 
antic pentru nevoile vieţii moderne în limba greacă). Însăşi împrumutul lexicului străin 
sau crearea lexicului propriu din surse interne nu schimbă genealogia limbii, adică, oricare 
ar fi, de exemplu, lexicul limbii bulgăreşti, ungureşti, turceşti etc., ele rămân respectiv,  
o limbă slavă, turcică, finougrică etc. Tot aşa ebraica mişnaică era limba semită, deşi  
cu planul expresiei parţial desemitizat în sfera nondefinitorie. Dar nici modificarea  
modernă a planului conţinutului lexicului băştinaş nu schimbă genealogia limbii.  
De aceea ni se prezintă ca fiind cu totul inconsistente tezele lui H. B. Rosén ca promotor 
al ideii „indoeuropeismului” limbii ebraice, teză bazată pe faptul că lexicul ei modern este 
semit doar în planul expresiei, dar occidental în planul conţinutului, deoarece volumul 
sensurilor cuvintelor s-a schimbat sub influenţa europeană. În acelaşi sens figurează  
şi prefixele bi-, pre-, şi faptul că verbelor de stare (cf. rom. a înverzi) li se preferă îmbi-
nările cu „a fi” + adjectiv [2, p. 375-376]. Aşa clasifică H. B. Rosén limba ebraică  
luând ca bază structura purtătorilor ei „conceptuală occidentală”, definită iniţial  
de necesităţile lexicului. Acest criteriu de clasificare a limbilor este de-a dreptul straniu.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A6698 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



87

buletin  de  lingvistică,  2013,   nr.  14

Aşa, de exemplu, nici malteza n-ar fi o limbă semită (ori, poate, ar fi semită din cauza 
multiplelor împrumuturi italiene exprimând noţiuni moderne ?), nici ungara, finlandeza, 
estona şi altele n-ar fi limbi finougrice? Iar limbile mici iranice din Pamir n-ar fi limbi 
indoeuropene… Lucrul e cu atât mai mult de mirare, că însuşi H. B. Rosén este autorul 
unuia din cele mai bune cursuri de ebraică în ambele varietăţi. Cf. titlul „Manual  
de ebraică israeliană. Cu o introducere în limba clasică” [7, 400 p.]. Credem deci  
că „indoeuropenismul” ebraicei este rodul unui epataj1. Acest „indoeuropenism”2 poate  
fi găsit în epoca globalizării moderne într-o mulţime de limbi de origini cu totul diferite.

Totodată, e de relevat că planul conţinutului ebraicei moderne nu e chiar atât  
de „indoeuropenizat” cum uneori se afirmă. Astfel, în mai multe cazuri fiecărei sememe  
a unei semanteme din fondul lexical european modern îi corespund câte două sau trei 
cuvinte ebraice diferite. Aşa este, de exemplu, pentru „clasă” în sensul lui didactic,  
în cel social, în cel sistematic sau pentru „operaţie” în sensul lui medical, cel militar, cel  
economic etc. Până şi cele două prefixe internaţionale bi- şi pre- (vezi mai sus)  
au demult în ebraică echivalente băştinaşe, resp. du- şi trom-, de ex., du-lşoni „bilingv” sau  
trom-mahpchani „prerevoluţionar”.

Cât priveşte faptul că ebraica nouă, fiind o limbă rematernizată, s-a dezvoltat  
în întregime pe substrat (deşi el însuşi la rândul său fusese bazat pe substratul băştinaş,  
ebraic şi aramaic), acest fapt nu este hotărâtor în evoluţia ebraicei. Cultivarea ei asiduă  
timp de multe secole când nu era maternă (să ne amintim de poezia clasică ebraică medi-
evală din Spania, Italia şi Orient) a asigurat o continuitate suficientă pentru unitatea  
limbii, înţeleasă în diferite varietăţi ale ei din trecut pentru purtătorii ei contemporani.  
Cu titlu de contrast putem invoca limbile etiosemite, bazate doar parţial pe substratul  
cuşitic, dar care le-a îndepărtat mai mult, decât au făcut cu ebraica substraturile ei,  
de prototipul semit (cf. cel puţin postpunerea verbului, antepunerea adjectivului, o mare 
parte a radicalilor nebăştinaşe în vechiul lexic de bază etc.). Totuşi semitismul limbilor 
etiosemite nu se pune la îndoială.

Aşadar, ebraica nouă este, în afara oricărei îndoieli o limbă semită, iar manifestările 
ei, cea iniţial maternă, cea nematernă3 şi cea rematernizată, trebuie calificate ca  
v a r i a n t e  t e m p o r a l e ale ei. Criteriul cel mai de nădejde al acestei calificări  
este următorul. În cazul limbilor vechi şi noi e necesară traducerea textelor vechi  
în limba nouă, ca, de exemplu, din greaca veche în cea nouă, din germana medie în cea 
contem-porană etc. Dimpotrivă, din ebraica biblică sau medievală (ca şi din rusa bâlinelor  
în cea standard) nu este nevoie de traducere, iar în stilul lor se scrie, pe înţelesul  
vorbitorilor de rând, în anumite genuri şi acum.

1 De altfel însuşi H. B. Rosén scrie în prefaţa cărţii sale: „Aspectul literaturii ebraice  
israeliene este aşa că înţelegerea ei nu este posibilă fără cunoştinţa perfectă a acelor fenomene  
ale limbii clasice care se descriu în carte în legătură cu selecţiile din Biblie” [7, p. VI], aceste  
selecţii fiind mereu prezente în manual.

2 În [2, p. 375] este citată şi părerea asemănătoare subiectivă a lui E. U. Ullendorf, pe care 
însuşi F. Díaz Esteban nu o susţine, reafirmând semitismul ebraicei.

3 Ca să denotăm ce este ebraica modernă faţă de cea veche ni se pare reuşit termenul 
„modificaţie”, vezi [4, p. 170].

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A6698 © 2013 Academia de Științe a Moldovei



88

buletin  de  lingvistică,  2013,   nr.  14

Referinţe bibliografice

1. М. И. Занд, Идиш как субстрат современного иврита, в: Семитские языки, 
Москва, «Наука», 1965, с. 221-245.

2. F. Díaz Esteban, Tensiones en el hebreo contemporáneo// Sefarad, XXX (1970),  
p. 366-381.

3. И. М. Дьяконов, Древнееврейский язык, в: Лингвистический энциклопе- 
дический словарь2, Москва, БРЭ, 2002, с. 140-141.

4. И. Ш. Шифман, Иврит, в: Лингвистический энциклопедический словарь2,  
Москва, БРЭ, 2002, с. 170.

5. А. Ю. Айхенвальд, Современный иврит, Москва, «Наука», 1990.
6. Ф. Ш. Шапиро, Древнееврейский язык-иврит, в: Ф. Шапиро, И. Гури,  

Б. Подольский, А. Соломоник, Очерки истории иврита, Тель-Авив, Иврус, 2000,  
с. 110-141.

7. H. B. Rosén, A textbook of Israeli Hebrew. With an introduction to classical  
language2, Chicago-London, University of Chicago Press, 1969.

Institutul de Filologie
(Chişinău)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:39:57 UTC)
BDD-A6698 © 2013 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

