
 

 205 

Retorica paulină evidenţiată în 
Epistola către Romani (9-10) 

Ilie MELNICIUC-PUICĂ 

The Romans epistle of  St. Paul, the gentile Apostle, are in chapters 9-11 an amazing 
demonstration of rhetoric, using the quotations of Old Testament text. The purpose of the 
Christian missionary was to solve, in a dialog with an imaginary Jews, the problem of 
elected people in relation with Christians. This doubt, erected between Christians and Jews 
inhabitants of Rome is annulated in Pauline biblical argumentations, showing that only 
God give his redemption to humankinds. This paper show how God keep a “rest” of Israel 
in fidelity, what is the meaning of “only”, “elected” and “believe” terms in Romans 
chapters 9-11. The image of olive tree, the potter will - like allegory of Israel and God – 
show the rhetoric of Romans epistle, who Paul persuade an reveal the divine goals. 

 
Introducere 
Ca o culme a retoricii pauline din Epistola Romani, Apostolul învaţă pe 

credincioşi că „toate cîte s-au scris mai înainte, s-au scris spre învăţătura 
noastră, ca prin răbdarea şi mîngîierea, care vin din Scripturi, să avem nădejde” 
(Rom 15,4). Cu toate că ştia puţine lucruri despre locuitorii Romei, cărora le 
scria (Rom 1,13; 15, 14-16), nu i-a lăudat pentru înţelepciunea lor (Heil, 2002: 
187) sau pentru abilitatea de a se educa unii pe alţii (Rom 1,12.14; 15,14), ci i-a 
îndemnat să urmeze imediat învăţătura pe care el – ca Apostol – le-o oferă 
(Rom 16,17-20), structurîndu-şi educaţia cu citate din Vechiul Testament, pe 
care le leagă şi desface fără a folosi forme retorice greco-romane (adică fără 
cuvîntări de tipul protrepticului filosofic) specifice epistolografiei greceşti. 

Epistola către Romani conţine cu mult mai multe citate din Scripturile 
iudaice decît oricare din celelalte epistole pauline, trei sferturi dintre ele fiind 
concentrate în 3 pasaje: Rom 4,1-25; 9,6-11,36 şi 15,1-12. Cantitatea de citate 
care apar în aceste pasaje joacă un rol subsidiar în argumentaţia misionarului, 
de obicei subliniind un punct deja abordat cu propriile cuvinte de Apostolul 
Pavel. Scopul retoric regăsit în cele 3 pasaje este centrat pe o temă comună: 
planul lui Dumnezeu de a alcătui un popor ales, care i-ar include şi pe iudei şi 
neamurile. Urmărind conţinutul tematic şi strategia retorică observăm că 
acestea sînt singurele pasaje din epistolă unde citările provoacă şi 
argumentează tema teologică în mod explicit, în timp ce alte citate apar în mod 
sporadic în alte părţi din epistolă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:09:29 UTC)
BDD-A64 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 206 

 
Paradigma retorică exprimată în Romani 9-10 
Potrivit teoriei intertextualităţii, descrierea felului cum se face o citare este o 

subsecvenţă  a modului cum înţelegem întreg textul ca fiind argumentativ. Julia 
Kristeva propune o relaţie dialogală între „texte”, întreţesute ca un sistem de 
coduri şi semne (Kristeva, 1986: 69). Intertextualitatea sugerează că 
însemnătatea textului nu este complet fixată ci totdeauna este deschisă la 
revizuire, ca nou text ce trebuie re-poziţionat. În felul acesta nu este necesar ca 
textul nou să citeze forma celui vechi, ci doar ideea care se schimbă (Beale, 
1999: 157). Cu cît mai mult un text este adăugat la colecţia autoritativă, el este 
inevitabil repoziţionat sau reconfigurat faţă de ceea ce a fost înainte. Teoria 
intertextualităţii accentuează complexitatea interacţiunii textuale. Un autor 
poate avea un motiv special să citeze Scriptura, dar nu poate controla efectele 
(sau urmările) pe care citarea o poate genera (Worten & Still, 1990: 11). Hays 
afirmă că sînt cel puţin cinci moduri diferite de a identifica înţelesul unei citări 
pauline:1. Intenţia Apostolului Pavel; 2. Felul cum este receptată citarea de 
adresanţii epistolei; 3. Textul însuşi; 4. Felul în care eu îl înţeleg pe Apostolul 
Pavel; şi 5. Felul în care noi, în comuniune, îl înţelegem pe Apostolul Pavel 
(Hays, 1989: 33).  

Apostolul Pavel oferă în Rom 9-11 un argument bine închegat, intercalat din 
plin cu citate şi aluzii scripturistice, a cărui principală sarcină este să insiste 
asupra faptului că în ciuda rezistenţei curente a multor iudei faţă de Evanghelie, 
alegerea păgînilor nu înseamnă respingerea de către Dumnezeu a propriului său 
popor Israel. Dimpotrivă, învîrtoşarea temporară a lui Israel faţă de Evanghelie 
este parte a planului divin de a extinde mîntuirea spre păgîni (Childs, 2001: 
182). Chiar şi acum, Dumnezeu a păstrat un rest de credinţă la Israel; la sfîrşit 
Dumnezeu va demonstra credinţa Sa faţă de făgăduinţele făcute patriarhilor, 
mîntuind „tot Israelul” (Rom 11,25-32). 

Cuvîntul introductiv al secţiunii din Rom 9-11 confirmă mesajul alegerii şi 
făgăduinţa cuvîntului lui Dumnezeu adresat evreilor (Rom 9,4-5) care nu a 
căzut (9,6; cf Is 40,7-8) (Gheorghiu, 1940: 239). Printr-o re-povestire scurtă şi 
selectivă a istoriei lui Israel Sf. Pavel spune că apartenenţa la „Israel” a depins 
întotdeauna de alegerea sfîntă a lui Dumnezeu şi nu pur şi simplu doar datorită 
descendenţei fizice din Avraam (9,6-13). Apostolul Pavel, apelînd la textul 
Exodului şi folosind analogia profetică privind vasul şi lutul, nu doar afirmă 
libertatea lui Dumnezeu de a arăta milă sau de a învîrtoşa atunci cînd alege, ci 
reaminteşte expunerea paradigmatică a hotărîrii lui Dumnezeu de slăvire a 
numelui Său, alegînd liber şi cu milă pe Israel drept propriul Său popor (9,14-
23) (Melniciuc-Puică, 2009: 117-131).  

În Rom 9,24 Apostolul Pavel identifică „vasele milei pregătite înainte [de 
Dumnezeu] pentru slăvire” (9,23), ca „pe noi, pe care ne-a şi chemat, nu numai 
dintre iudei, ci şi dintre păgîni”. Sf. Pavel susţine această afirmaţie îndrăzneaţă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:09:29 UTC)
BDD-A64 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 207 

apelînd la doi martori numiti „profetici”, Osea (Rom 9,25-26) şi Isaia (Rom 
9,27-28).  

a) Primul său citat este o combinaţie între Os 2,25 şi 2,1b. Apostolul Pavel 
lărgeşte descrierile lui Osea asupra lui Israel ca „cel ce nu este poporul Meu” şi 
„cea care nu era iubită” pentru a găsi în aceste numiri o referire la păgîni, cei 
din afara poporului lui Dumnezeu cu care a încheiat legămîntul. Cei cîndva 
îndepărtaţi de la poporul lui Dumnezeu sînt cei cărora li se adresează cu 
formula legămîntului „poporul Meu” şi chemaţi cu numele „fiii Dumnezeului 
celui viu”. 

b) Al doilea martor profetic vorbeşte în v.27-28. Prin invocarea retorică 
paulină – „Isaia strigă pentru Israel” – însuşi profetul stă în faţa adunării 
creştine din Roma (Rom 9,27). Greutatea „prezenţei” lui Isaia cuprinde atît 
autoritatea cît şi veridicitatea prezicerilor sale. În prima propoziţie din acest 
citat, Apostolul Pavel include Is 10,22 împreună cu Os 2,1a, în aceeaşi ordine a 
cuvintelor, înlocuind „numărul fiilor lui Israel” a lui Osea cu „poporul Israel” 
de la Isaia. Ca rezultat, cuvintele întunecate ale lui Isaia privind pe „fiii lui 
Israel” se află într-un contrast puternic cu vestea strălucitoare (Pentiuc, 2001: 
151) a lui Osea că Dumnezeu i-a făcut pe păgîni „fiii lui Dumnezeu Celui viu” 
(Rom 9,26). Din Israel, conform profetului Isaia aflăm că: „[doar] rămăşiţa se 
va mîntui”. 

Şi totuşi, pentru a auzi cuvintele lui Isaia rămîn doar părţi din plîngerea sa 
pentru a asigura o contra-melodie persistentă în aceste profeţii, care cîntă 
credincioşia devotată a lui Dumnezeu faţă de Israel. La Isaia, ca în mare parte 
din literatura iudaică biblică şi post biblică, limbajul privind „rămăşiţă” şi 
„sămînţă” (cf. Rom 9,29/Is1,9) conţine făgăduinţa viitorului pentru Israel, ca 
alternativă pentru judecata la care vor fi supuşi necredincioşii (Porter, 2006: 
157). Într-adevăr, în contextul profeţiei lui Isaia (10,5-12,6) - şi mai precis la 
10,22-23 - făgăduieşte că Dumnezeu cu siguranţă va elibera pe Israel din 
invazia asiriană, pe care a folosit-o pentru a pedepsi abaterile lor. „În ziua 
aceea” cînd Dumnezeu încheie (suntele,w) certarea poporului său (10,12), 
el îşi va întoarce mînia asupra asupritorului Asiria, iar distrugerea acelora va fi 
totală încît un copil va putea să numere restul care rămîne (10,19) (Lindars, 
1987: 521). În cazul lui Israel, totuşi - „în acea zi” - restul va putea cu adevărat 
să se încreadă în Dumnezeu (10,20-21). Cuvintele care urmează, citate de 
Apostolul Pavel, afirmă că eliberarea lui Israel este sigură. Deşi mai puţin 
numeroşi decît urmaşii cîndva promişi lui Avraam, cei ce reprezintă „restul” 
vor fi mîntuiţi (10,22). Dumnezeu va împlini repede (suntelevw) mîntuirea 
pentru rămăşiţa din Israel împrăştiată prin lume (10,23). 

Chemîndu-l pe Isaia în faţă, pentru a vorbi în Rom 9,27-28, autorul epistolei 
plasează imaginativ pe contemporanii săi într-o situaţie analogă celei original 
transmise de profet, o situaţie în care Israel deja stă sub judecata lui Dumnezeu, 
avînd nevoie absolută de eliberare (cf Rom 9,1-5; 10,1; 11,13-15) (Porter, 
2006: 162). Ca şi în Is 10,22-23,  în Rom 9 ecoul făgăduinţei lui Avraam către 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:09:29 UTC)
BDD-A64 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 208 

urmaşi „precum nisipul mării”, în mod dramatic opune diferenţa numerică între 
„fiii lui Israel” şi „restul” care se va mîntui (Wagner, 2002: 65). Prin 
interpretarea paulină, cuvintele lui Isaia din Romani devin mesaj de speranţă în 
mijlocul dezastrului. Apostolul Pavel îl invocă pe Isaia ca să ceară mila divină 
amintind că „am fi ajuns ca Sodoma şi ne-am fi asemănat cu Gomora”. 
Dumnezeu păstrează cu credinţă o rămăşiţă a lui Israel ca făgăduinţă că Israel 
încă mai are un viitor. Concluzia plină de speranţă cu care se încheie 
argumentul paulin - „tot Israelul va fi mîntuit” (Rom 11,26) - deja este văzută 
prin aplicarea făgăduinţei lui Isaia privind „restul” din Rom 9,27-28 (Aletti, 
1991: 107). 

Mărturia lui Isaia continuă şi în versetul următor al Epistolei către Romani. 
Citatul paulin din Isaia 1,9 urmează cuvintelor din LXX. Formula sa 
introductivă „aşa cum a profeţit Isaia” pune în valoare dimensiunea de 
proororcire a cuvintelor lui Isaia, subliniind că ceea ce se sperase în vremea 
Apostolului Pavel este o împlinire a planului divin prezis lui Israel cu mult 
timp înainte (Alexander, 1988: 108). Două legături verbale leagă acest citat din 
cuvintele lui Isaia în versetele anterioare: verbul „a lăsa [o rămăşiţă] (ejgkatev 
lipw) din Rom 9,29 (Is 1,9) reaminteşte „restului” (uJpovleimma) în Rom 9,27 
(Is 10,22) că în vreme ce „Domnul Savaot” din Rom 9,29 (Is 1,9) răspunde 
„Domnului” din Rom 9,28 (Is 10,23/28,22). Aşa cum era cazul în prezicerea lui 
Isaia din Rom 9,27-28, cuvintele profetului au aici o funcţie dublă în 
argumentaţia paulină. Isaia compară distrugerea de proporţii precum a Sodomei 
cu revolta lui Israel împotriva lui Dumnezeu. Dar în acelaşi timp cuvintele 
profetului oferă o rază de speranţă. Israel nu va deveni precum Sodoma şi 
Gomora, şterse fără a rămîne vreo urmă, deoarece Dumnezeu „ne-a lăsat 
sămînţă”, cea mai cinstită restaurare viitoare a lui Israel printr-un Dumnezeu 
care rămîne credincios poporului Său. Cele două profeţii isaianice cu referire la 
„rest” şi „sămînţă” sînt folosite împreună în Rom 9,27-29 nu doar pentru 
pronunţarea judecăţii, ci ca o făgăduinţă a mîntuirii care va veni” (Watson, 
1986: 179). 

La un text paulin greu de interpretat, Sf. Ioan Gură de Aur descoperă 
silogismul paulin, care se adresa iudeilor: „La început Dumnezeu nu voia să vă 
dea poruncă să aduceţi jertfe. Ca să vă dovedesc aceasta îl voi aduce ca martor 
pe profet, care spune aşa: "Ascultaţi cuvîntul Domnului, domni ai Sodomei! 
Luaţi aminte la legea lui Dumnezeu, voi, popor al Gomorei!". Proorocul nu le 
grăia nici sodomiţilor, nici locuitorilor Gomorei, ci iudeilor, îi numeşte aşa, 
pentru că s-au înrudit cu ei prin imitarea răutăţii lor. Tot aşa îi numeşte şi cîini 
şi armăsari neînfrînati, nu pentru că ar fi ajuns cîini sau armăsari, ci pentru că 
erau tot atît de desfrînaţi ca şi aceste animale: "Ce trebuinţă am Eu de mulţimea 
jertfelor voastre?, zice Domnul". Sodomeii niciodată n-au adus jertfe; dar 
cuvîntul acesta e spus iudeilor” (Sf. Ioan Gură de Aur, 2007: 301). 

Întrebarea retorică din Rom 9,30-31 marchează un nou stadiu în 
argumentaţia paulină, deoarece Apostolul începe să diagnosticheze cauza 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:09:29 UTC)
BDD-A64 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 209 

nereuşitei lui Israel de a primi Evanghelia. În mod paradoxal, „neamurile care 
nu căutau dreptatea” au dobîndit dreptatea – dreptatea din credinţă, însă Israel, 
deşi căuta o Lege care ducea la dreptate, nu a ajuns la Lege1.  

Explicaţia Apostolului Pavel pentru această întorsătură ironică a 
evenimentelor este că cei din Israel căutînd Legea „prin fapte” mai degrabă 
decît „prin credinţă” (ekJ pisteuvw") „s-au poticnit de piatra poticnirii” (cf Is 
8,14) „aşa cum este scris” (Rom 9,32). Ce urmează în versetul 33 este un citat 
compus în formă A-B-A, cu o parte din Is 8,14 (descrierea pietrei) –B– plasată 
în mijlocul lui Is 28,16 (Wagner, 1988: 83). Efectul acestei combinaţii de texte 
este de a prezenta „piatra” din ambele citate ca fiind cauza poticnirii pentru cei 
necaracterizaţi prin „credinţă” (pisth") şi terenul pentru mîntuirea celor care 
„cred” (pisteuvw) (Delitzsch, 1954: 483). În mod semnificativ Isaia 8 şi 28 
confirmă o împărţire evidentă a lui Israel, între o minoritate credincioasă lui 
Dumnezeu şi majoritatea care refuză să se bazeze pe Dumnezeu. Profetul 
avertizează pe rebeli că vor cădea într-o criză deosebită (8,15; 28,13) dar îi 
asigură pe credincioşi că Dumnezeu îi va face să rămînă drepţi (8,14; 28,16). 

Identitatea „pietrei” la Rom este deschisă printr-un număr de citate cu 
referire la Dumnezeu, Hristos, Lege, iar polivalenţa acestei metafore poate fi 
intenţională (Juel, 1988: 153). Într-adevăr, toate cele trei referiri sînt aduse 
împreună de Apostolul Pavel în Rom 10,3-4 unde „dreptatea lui Dumnezeu se 
descoperă prin dreptatea care vine prin Hristos spre cei ce cred”, dreptate care 
este ultimul ţel (telos) al Legii înseşi. 

Textul citării din Lev 18,5 trebuie citit în strînsă legătură cu Deut 30,12-14. 
Avem în cele două citări biblice tripla repetare a verbului poie,w, iar din 
acest motiv textele au fost interpretate drept paralele verbale. Citarea din 
Levitic insistă pe punerea în practică a Legii (împlinirea poruncilor ei), pe cînd 
Deut 30,12-14 pe adeziunea inimii. Apostolul citează Lev 18,5 pentru că acesta 
este drumul cerut iudaismului, unde ascultarea de Lege poate asigura viaţa: „va 
trăi prin ea”. Urmarea poruncilor din Lege ajută la menţinerea unei dreptăţi 
umane, ca formă premergătoare a binecuvîntării şi harului care vin prin jertfa 
Dreptului Iisus Hristos înaintea lui Dumnezeu. Din omiterea secţiunii a doua 
din Deut 30, 12-14 (adică 14b) reiese că Apostolul nu doreşte să sublinieze 
valoarea etică a Legii, cît mai ales supunerea totală înaintea Domnului, adică 
ascultarea credinţei. 

Textul din Deut. 30, 12-14, utilizat în comunitatea creştină, se actualizează 
pînă la personificarea unei dreptăţi a lui Dumnezeu care indică ce nu trebuie să 
spui (v. 6-7) şi ce trebuie să spui (v. 9-10). Mîntuirea nu vine de la un Hristos 
din viitor care ar coborî din cer pentru a-Şi arăta domnia Sa, nici în trecutul 
unui Hristos care s-ar ridica din abisuri pentru a-Şi arăta învierea, ci în 
apropierea şi intimitatea prezente ale unui rema (cuvînt) situat în spaţiul 
credinţei (inima) şi al zicerii (gura) (v. 8). Şi acest rema este calificat de pistis.  
                                                

1 Ideea paulină este exprimată în Rom 2 şi Rom 8, evidenţiind nevoia credinţei în Dumnezeu care 
depăşeşte orice lege scrisă, preţuind mila divină şi accentuînd necesitatea statorniciei în relaţia cu El. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:09:29 UTC)
BDD-A64 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 210 

Apostolul asistă comunitatea din Roma în înţelegerea propriei sale 
evanghelii, pregătindu-o pentru venirea sa. Bazat pe cunoştinţele sale privind 
istoria păcătoasă a lui Israel în v. 6-8, Apostolul Pavel schimbă în mod radical 
citatul Deuteronomului, care afirmă clar că legea nu este prea greu de aplicat 
(Juel, 1988: 201). Caracterul parenetic paulin al folosirii Deuteronomului arată 
în mod clar despre dezbaterea curentă la Roma. Re-citirea hristologică a Deut 
30 de către Apostolul Pavel se bazează pe axioma sa hermeneutică din Rom 
10,4: faptul că Hristos este sfîrşitul legii. Imposibilitatea omenească a unei 
înălţări la ceruri şi a coborîrii la iad pentru a-l readuce înapoi pe Hristos este 
juxtapusă intenţionat cu imposibilitatea înălţării la ceruri şi trecerea mării 
pentru readucerea legii în Deut 30,12-13. 

În Rom 10, 9 pasajul din Deuteronom este mai apoi încorporat în 
mărturisirea hristologică (cu gura şi cu inima). La Deut 30,14 textul afirmă: „Ci 
Cuvîntul acesta este foarte aproape de tine; el este în gura ta şi în inima ta, ca 
să-l faci”. Cuvîntul din gura cuiva este acum o formulă de mărturisire: Iisus 
este Domn (kuvrion  vjVIhsou/n). Aceasta explică cum Apostolul Pavel afirmă că 
Hristos este tevlo" novmou, care a început în v.5. Astfel conform interpretării 
pauline al tiqre, el vede în Israel neputinţa de a împlini Legea (Deut 30,14), dar 
şi puterea lui Hristos de a împlini Legea (Rom 10,4) (Davies, 1998: 35). 

Mărturisirea: „Iisus este Dumnezeu” din v. 9 poate fi întîlnită şi în In 9,22; 
1In 2,23; 4,2.15; 2In 7; Filip 2,11 şi 1Cor 12,3 (Dunn, 1998: 142). Cele două 
jumătăţi ale afirmaţiei „mărturisire” şi „credinţă” sînt legate în mod 
necondiţionat cu înălţarea şi învierea pentru a produce mîntuirea eshatologică 
(swqhvsh). Verstele 9 şi 10 sînt fragmente aranjate în mod chiastic şi retoric 
(prin paralelismul membrelor) folosind limbajul interpretativ împărţit de 
kardiva/ pisteuvetai şi stomati oJmologetai. 

După citarea pasajului Deuteronomului (Harl, 1993: 194) din v. 19 autorul 
Epistolei către Romani furnizează o altă referinţă scripturistică pentru a-şi 
susţine ideea. Apostolul, totuşi, re-interpretează în mod radical referinţa de la 
Isaia 65,1-2, într-un mod bifurcat, în Rom10,20-21.  

Sf. Pavel plasează mai întîi citatul din Deut 32,21 (despre o naţiune 
nevrednică) în v.19 înainte de Is 65,1 (Gaston, 1987: 138). Cînd face asta, el  
face din păgîni o naţiune nevrednică schimbînd înţelesul real al  celor afirmate 
în Is 65,1. Subiectul din Is 65,1 este Israel, dar folosirea midraşică a Scripturii 
de către Apostolul Pavel, aplicată păgînilor în Deut 32,21, suprapune 
„neamurile” peste subiectul real al acestui verset (Fishbane, 1998,: 552).  

În al doilea rînd Apostolul Pavel introduce propria sa prefaţă între versetele 
1-2 în acest pasaj, astfel încît acum v.2 i se aplică lui Israel. Astfel, Sf. Pavel 
foloseşte pasajele din Deut şi Isaia pentru a arăta nu doar respingerea ci şi 
transformarea lui Israel prin provocarea acceptării de către Iahve a unui „ne-
popor” şi „o naţiune fără înţelegere”. Este important de spus că Apostolul Pavel 
în 9,33;10,16 şi 10,21 citează pe Isaia ca avînd un mesaj relevant pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:09:29 UTC)
BDD-A64 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 211 

necredinţa lui Israel, lipsa de supunere şi opoziţia faţă de legămîntul lui 
Dumnezeu.  

De aici observăm măiestria apostolului privind tehnicile exegetice 
midraşice, prin folosirea lui Isaia şi a Deuteronomului. Sf. Pavel găseşte ajutor 
la Isaia pentru a clarifica respingerea masivă a Evangheliei de către iudei. Încă 
o dată Isaia avansează pentru a vorbi prin propriile cuvinte: „Doamne, cine a 
crezut celor auzite de la noi?” (Rom 10,16/Is 53,1). Citatul îi zugrăveşte pe 
proorocul Isaia şi apostolul Pavel ca vestitori ai evangheliei, mesaj „făgăduit[ă] 
mai înainte, prin proorocii Săi, în Sfintele Scripturi” (Rom 1,2).  

Ar fi putut Apostolul Pavel să înţeleagă profeţia lui Isaia despre un sluijitor 
care „S-a dat pentru păcatele noastre” (Is 53,6.12 cf Rom 4,25; 8,32) şi a fost 
preaslăvit prin Dumnezeu (Is 52,13-53,12) pentru a fi o vestire a „cuvîntului lui 
Hristos” (Rom 10,17)?  

În aparenţă se pare că Apostolul Pavel utilizează acest verset ca un exemplu 
pentru necredinţa israeliţilor. 

Oricum, semnificaţia acestui citat este mai profundă, atunci cînd este 
prezent în context, în cazul de faţă al patrulea cîntec al Robului (Is. 52,13-
53,12). Primii creştini credeau în mare măsură că Iisus Mesia este Robul 
amintit în Is. 53.2 Paralelismul poetic al Is. 53,1 arată că necredinţa se referă la 
mesajul divin cu privire la „braţul Domnului”. În Isaia „braţul Domnului” se 
referă la puterea lui Dumnezeu care a lucrat în istorie pentru mîntuirea 
poporului Său ori pentru judecata duşmanilor Săi. În acest pasaj, expresia se 
referă la lucrarea de răscumpărare din păcat (de ex. Is. 53,5-6.10). De aceea, Is. 
53,1 prezice că Israel nu va crede mesajul despre Robul-Mesia, care face 
această lucrare de răscumpărare. În Rom. 10,16-17 Pavel numeşte acest mesaj 
„cuvîntul lui Hristos” (rJhvmato" Cristou~, v. 17)3 şi „evanghelia” 
(euVaggevlion, v. 16). De aici Is. 53,1 se potriveşte temei pauline cum că Israel 
n-a acceptat vestea ce bună despre Iisus. 

În contextul original din Isaia, contrastează de asemenea necredinţa lui 
Israel cu răspunsul pozitiv al neamurilor la chemarea Robului. Is. 52,15 spune 
că neamurile vor beneficia de lucrarea Robului şi îi vor răspunde în mod 
pozitiv. El va „stropi multe neamuri”, care se referă la un rit purificator4. Regii 
acestor neamuri „vor tăcea” înaintea lui. Răspunsul neamurilor înaintea 
Robului Domnului în contrast cu răspunsul lui Israel se potriveşte temei lui 
Pavel în Rom. 10-11. 
                                                

2 Ioan 12,38 spune de asemenea că necredinţa evreilor în Iisus se împlineşte în Is 53,1.  
3 „Cuvîntul lui Hristos” (r̀hmatoj Cristou/, v. 17) se referă la mesajul despre Hristos, adică 

Evanghelia (J.A. Fitzmyer, Romans, p. 598. Unii argumentează că rh̀matoj Cristou/ foloseşte un 
genitiv subiectiv, „mesajul de la Hristos” (M. J. Lagrange, Saint Paul: Épitre aux Romains, p. 261). 
Alţii spun că auzirea mesajului vine prin trimişii lui Hristos (C.E. B. Cranfield, A Critical and 
Exegetical Commentary on the Epistle to the Romans, vol. 2, p. 537). Expresia poate fi ambiguă în 
mod intenţionat: „Hristos este şi conţinutul şi autorul” (James D. G. Dunn, Romans 9-16, Word 
Biblical Commentary 38B, p. 623).  

4 Nazah în forma ebraică a verbului, la Hiphil înseamnă „a stropi” în sens ceremonial. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:09:29 UTC)
BDD-A64 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 212 

 
Remarci concluzive 
În Rom 9-10, descrierea Scripturilor ca mod performant de a educa din 

partea Apostolului Pavel se face imediat, numind şi personificînd Scriptura 
drept „Cuvînt spus de Hristos către cei care pot auzi”. În pericopa largă din 
Rom 9-11 Apostolul Pavel aplică Scripturii tehnica retorică a prosopopeii – 
personificînd-o ca fiind Cuvînt – pentru a demonstra că Hristos este finala 
diferenţiere între Israelul etnic şi toţi cei ce cred. 

Apostolul Pavel, tributar celor două sisteme de educaţie – pentru că a 
dobîndit cunoştinţe atît din şcoala greco-romană din Tars cît şi cunoştinţe 
iudaice prin frecventarea riguroasă a scolii lui Gamaliel la Ierusalim – implică 
ceea ce are mai bun fiecare din aceste sisteme educaţionale în educaţia creştină.  

Deoarece epistola reprezintă apărarea anticipată a sfîntului Pavel privind 
misiunea sa înaintea apostolilor (sau a oponenţilor iudei) din Ierusalim, el 
argumentează că Dumnezeu acceptă acum neamurile în termeni egali cu iudeii. 
Ca iudeu credincios, fără îndoială, Apostolul Pavel s-ar fi luptat să formuleze 
un argument biblic pentru a întări descoperirile sale misionare privind modul în 
care tratează Dumnezeu pe iudei şi neamurile. Din acest punct de vedere, 
folosirea paulină a citatelor biblice, ne spune mai multe privind percepţia sa în 
privinţa expectanţei publicului din Ierusalim decît a audienţei reale din Roma.  

Oricare ar fi argumentele, este evident că există o legătură strînsă între 
strategia de argumentaţie biblică a Apostolului Pavel la Epistola către Romani 
şi încrederea că Dumnezeu primeşte pe iudei şi neamurile în mod egal, pe baza 
credinţei lor. Era aceasta o strategie eficientă pentru ca Pavel s-o fi folosit cu 
romanii? Răspunsul depinde în parte de felul cum înţelegem nivelul de 
literatură biblică din Roma. Gîndindu-ne că Sfîntul Pavel are destulă dreptate în 
privinţa cunoştinţelor romanilor, vom conchide că a gîndit bine să citeze din 
autoritatea Scripturilor, atunci cînd se ocupa de conţinutul misionar. 

Înţelegem, astfel, de ce Apostolul neamurilor foloseşte Scriptura Vechiului 
Testament drept sursă a pedagogiei divine (Rom 10,4-5), modificînd tipul 
educaţiei, prin folosirea unei metode pragmatice, bazată nu pe stereotipuri 
exterioare ci pe trăirea mesajului transmis de ele. 

Informaţia este preluată din Scriptură, conţinutul educaţiei este viaţa în 
Hristos, iar abordarea retorică urmează traseul auz-inimă-vestire prin cuvînt 
(cf. Rom 10,8-11). Este o călătorie prin Scriptură, cu etape şi cu un final 
deschis în Hristos. 

 
Bibliografie 
 
Aletti, J.-N., 1991, Comment Dieu est-il juste ? Clefs pour interpréter l'épître aux 

Romains, Paris 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:09:29 UTC)
BDD-A64 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 213 

Alexander, Philip, 1998, Retelling the Old Testament, în It Is Written: Scripture Citing 
Scripture - Essays in Honour of Barnabas Lindars, D. A. Carson & H. G. M. 
Williamson (eds.), Cambridge, Cambridge University Press 

Beale, G. K., 1999, Questions of Authorial Intent, Epistemology, and Presuppositions 
and their Bearing on the Study of the Old Testament in the New: A Rejoinder to 
Steve Moyise, în Irish Biblical Studies, 21 

Childs, Brevard, 2001, Isaiah, OTL, Louisville, Westminster, John Knox, 2001 
Davies, W. D., 1998, Paul and Rabbinic Judaism: Some Rabbinic Elements in Pauline 

Theology5, Mifflintown, Sigler Press 
Delitzsch, Franz, 1954, Biblical Commentary on the Prophecies of Isaiah, (reprint), 

Grand Rapids, Eerdmans 
Dunn, James D. G., 1998, The Theology of Paul the Apostle, Grand Rapids, Eerdmans 
Fishbane, Michael, 1998, Midrash and the Meaning of Scripture, în The Interpretation 

of the Bible: The International Symposium in Slovenia, J. Krasovec (ed.), Sheffield, 
Sheffield Academic Press 

Gaston, Lloyd, 1987, Paul and the Torah, Vancouver, University of British Columbia 
Press 

Gheorghiu, V., 1940, Epistola către Romani a Sf. Apostol Pavel2, Ed. Autorului, 
Cernăuţi 

Hays, Richard B., 1989, Echoes of Scripture in the Letters of Paul, Yale University 
Press 

Harl, Marguerite, 1993, Le grand cantique de Moise en Deuteronome 32: quelques 
traits originaux de la version grecque des Septante, în Rashi 1040-1990: Hommage 
a Ephraim E. Urbach,  Sed-Rajna (ed.), Paris, Cerf 

Heil, J. P., 2002, The Voices of Scripture and Paul’s Rethorical Strategy of Hope in 
Romans 15: 7-13, în Theoforum 33  

Juel, Donald, 1988, Messianic Exegesis: Christological Interpretation of the Old 
Testament in Early Christianity, Philadelphia, Fortress 

Kristeva, J., 1996, Word, Dialogue and Novel, în The Kristeva Reader, T. Moi (ed.), 
New York, Columbia University Press 

Lindars, Barnabas, 1987, The Old Testament and Universalism in Paul, în Bulletin of 
the John Rylands University Library of Manchester 69  

Melniciuc-Puică, Ilie, 2009, Răbdarea şi mîngîierea care vin din Scripturi. 
Argumentaţia veterotestamentară în Epistola către Romani, Ed. Performantica, Iaşi 

Pentiuc, E. J., 2001, Cartea profetului Osea: Introducere, traducere şi comentariu, Ed. 
Albatros, Bucureşti 

Porter, S. E., 2006, Hearing the Old Testament in the New Testament, Eerdmans, 
Grand Rapids 

Sf. Ioan Gură de Aur, 2007, Către iudei, trad. Pr. Prof. D. Fecioru, EIBMBOR, 
Bucureşti 

Wagner, Gunther, 1988, The Future of Israel: Reflections on Romans 9-11, în 
Eschatology and the New Testament: Essays in Honor of George Raymond Beasley 
Murray, W. H. Gloer (eds.), Peabody, Mass, Hendrickson 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:09:29 UTC)
BDD-A64 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 214 

Wagner, J. Ross, 2002, Heralds of the Good News: Isaiah and Paul "In Concert" in the 
Letter to the Romans, NovTSup 101, Leiden, Brill 

Watson, Francis, 1986, Paul, Judaism and the Gentiles: A Sociological Approach, 
SNTSMS 56, Cambridge, Cambridge University Press 

Worten, M. & Still, J., 1990, Intertextuality: Theories and Practices, Manchester, 
Manchester University Press 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 02:09:29 UTC)
BDD-A64 © 2010 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

