
 291 

AUT, XLIV, 2006, p. 291-298 

 

MUZICALITATE ŞI POLIFONIE LA GÓNGORA 

de 

LuminiŃa VLEJA 

  

„Marea Góngora trebuie ascultată 
pe Ńărmurile ei adevărate”1. 

 

 O distincŃie esenŃială între Clasicism, Baroc şi Modernism o putem 
opera făcând apel la deosebirea dintre artele dominante ale fiecăruia dintre 
aceste stiluri. Edgar Papu, într-un studiu extrem de interesant despre 
Baroc2, făcea observaŃia că arta definitorie a Barocului, având ca însuşire 
dominantă virtutea arătării, este teatrul. Romantismul, dimpotrivă, se 
distinge prin calitatea pătrunderii, deŃinută exemplar de muzică. Natura 
muzicii mai contribuie şi la o altă distincŃie a altor stiluri faŃă de Baroc. 
„Acesta practică o aplicare extremă, aproape un hybris al ideii de mimesis. 
ImitaŃia, care în Clasicism se limitează numai la formă, se vede extinsă de 
către Baroc şi la materie, în variatele ei modificări date de diferitele 
unghiuri din care se lasă privită. Teatrul rămâne expresia cea mai radical 
imitativă a vieŃii. Dimpotrivă, muzica, artă care – prin caracterul ei 
penetrant – reprezintă în mod ideal şi exemplar romantismul, se opune 
categoric acelei trăsături teatrale şi baroce. Ea «este singura artă care nu are 
aproape niciun caracter de ordin imitativ». Aceasta, în parte, fiindcă «nu 
există stări obiective în muzică». Încă de mult o atare însuşire specială a 
muzicii s-a văzut pusă în corelaŃie cu subiectivitatea romantismului”3.  
 InterferenŃa unor arte diferite pentru a conlucra convergent poate 
părea confuză în aparenta ei complexitate. În volumul de acumulare al 
Barocului se integrează foarte adesea şi fenomenul de totală integrare a 
elementului muzical în cel plastic. După Oswald Spengler, gânditor 
modern de factură barocă, muzica s-ar vedea cuprinsă şi în artele vizuale. 
El vorbea, în cazul unei Venus sculptate de Antoine Coysevox (1686), 
despre sculptura ca muzică, în sensul că ar exista în felul mişcării, în 

                                                 
1 Darie Novăceanu, Luis de Góngora y Argote. Polifem şi Galateea, Bucureşti, Ed. 
Univers, 1982, p. 119. 
2 Edgar Papu, Barocul ca tip de existenŃă, Bucureşti, Minerva, 1977, capitolul InterferenŃa 

artelor, p. 213-221. 
3 Idem, ExistenŃa romantică, Bucureşti, Minerva, 1980, p. 125.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:23 UTC)
BDD-A6390 © 2006 Editura Universității de Vest



 292 

fluviul liniilor, în curgerea înscrisă în însăşi fiinŃa pietrei inflexiuni 
muzicale, care pot descrie opera: staccato, accelerando, andante, allegro. 
„Ceea ce, adaugă el, se numeşte colorit – al unei gravuri, al unui grup 
scupltural – înseamnă muzică”4.   

IntenŃia de clarificare a acestei interferenŃe baroce a artelor, care ar 
putea să ne apară confuză în complexitatea ei, ne îndreaptă către distincŃia 
operată de Edgar Papu, aceea a trei grade diferite în cadrul acestui proces: 
„Primul este al conlucrării prin asociere exterioară, când fiecare termen al 
relaŃiei îşi păstrează în ansamblu propria identitate. Al doilea grad priveşte 
amestecul sau chiar contopirea totală a artelor ce se conjugă. Identificăm 
aici trecerea de la exosmoză la endosmoză în relaŃiile dintre domenii 
artistice diferite. În sfârşit, al treilea grad fixează intrarea completă a unei 
arte în altă artă. La suprafaŃă acŃionează vizibil numai aceasta din urmă, dar 
nu prin mişcările sale autonome, ci prin propulsarea pe care, dinlăuntru sau 
din adânc, i-o transmite cea dintâi”5. 

Ni se pare interesant, pornind de la aceste observaŃii generale cu 
aplicabilitate la tema noastră, să mergem  pe linia interferenŃei muzicii cu 
opera gongorină. Poate ar fi indicată, în acest sens, o întoarcere în timp, ca 
să menŃionăm vechile rădăcini ale polifoniei. Polifonia se dezvoltă în 
Spania începând cu introducerea liturghiei şi muzicii vocale romane, în 
secolul al  
XI-lea. Originea ei este, deci, foarte îndepărtată şi acest lucru explică de ce 
o compoziŃie spaniolă pe trei voci este cea mai veche din câte se conservă 
în Europa. Mare parte din poezie se compunea pentru a fi cântată. Din 
nefericire, nu s-a păstrat muzica, cu excepŃia câtorva cantigas sau cántigas 
(„cântece”), cum sunt cele ale lui Alfonso X el Sabio6, ale căror melodii 
sunt astăzi cunoscute şi chiar fac parte din repertoriul discografic. 

                                                 
4 Oswald Spengler, apud Edgar Papu, Barocul ca tip de existenŃă, p. 217. 
5 Edgar Papu, Barocul ca tip de existenŃă, p. 215. 
6 Durante la Edad Media se inician y se desarrollan movimientos musicales tan ricos e 
interesantes como el de los juglares y los trovadores. El juglar, en contacto con la vida 
popular y algo saltimbanqui; el trovador, culto y cortesano. Los nobles y aún los reyes no 
se sienten disminuidos por trovar en letra y música. Rey trovador fue ALFONSO X EL 
SABIO de Castilla y León (Toledo, 1230 – Sevilla, 1284). A través de su madre, conocía 
el repertorio de los cantores alemanes, y en su corte se reunieron trovadores provenzales y 
gallegos, juglares castellanos, músicos moros y judíos. Alfonso X, que obtuvo sus 
triunfos, pero también sus grandes fracasos en lo político, se rodeó de sabios de todas las 
procedencias y supo impulsar personalmente las artes y las ciencias. El gótico se 
perfecciona en las catedrales de Burgos y Toledo, mientras los musulmanes comienzan la 
Alhambra en Granada. Santo Tomás de Aquino expone su doctrina y el humilde Gonzalo 
de Berceao sienta los cimientos del idioma castellano escrito. Las cuatrocientas Cantigas 

de Santa María, del rey y sus colaboradores, están escritas en gallego, idioma entonces de 
la poesía lírica. Su fin es ensalzar a Nuestra Señora y referir sus milagros. La bella música 
de las cantigas se interpretaba vocalmente, pero también se tocaba con instrumentos, ya 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:23 UTC)
BDD-A6390 © 2006 Editura Universității de Vest



 293 

Locul pe care îl ocupă arta sonoră în ansamblul cultural al Spaniei 
corespunde dezvoltării politice şi culturale din diferitele epoci. Muzicieni 
iluştri din secole trecute – ca şi cei de astăzi – erau ancoraŃi în lumea 
intelectuală. De exemplu, când orbul Salinas era profesor la Universitatea 
din Salamanca (pe atunci muzica făcea parte din studiile universitare), un 
poet de talia lui Fray Luis de León îi putea dedica o odă inspirată. 
 S-a vorbit deseori de redusa cultură muzicală  a elitei literelor 
spaniole. Exceptându-l pe fabulistul Tomás de Iriarte, care ne-a lăsat în 
poemul său La Música un interesant document, şi intrând în secolul XX, în 
care există muzicieni spanioli de valoare universală, vom observa că marii 
scriitori care se interesează de muzică sunt foarte puŃini: Galdós, care a fost 
critic muzical, în oarecare măsură  Baroja, căruia îi plăcea doar muzica de 
la Mozart la Chopin, Ortega y Gasset într-un eseu în care dă impresia de 
puŃină siguranŃă în legătură cu tema, García Lorca (despre care se ştie, 
cânta la pian şi armoniza cântece populare), poetul şi pianistul Gerardo 
Diego, care era un comentator muzical de înaltă valoare. Există şi cazuri 
speciale, ca cel al lui Unamuno, care respingea muzica, „como algo 
adormecedor de las facultades del entendimiento”. Dintre intelectualii care 
au iubit muzica trebuie amintit José Calvo Sotelo, care a exercitat critica 
muzicală cu pricepere şi subtilitate, reuşind să fie la zi cu noutăŃile. 
 Transmiterea orală a operei gongorine a fost şi ea foarte importantă, 
mai ales datorită muzicii aşa numitelor letrillas şi canciones, care îi vor 
aduce  o timpurie celebritate populară. S-au păstrat până astăzi partiturile a 
24 de poezii gongorine, ceea ce ne permite să presupunem că au fost mult 
mai multe: practic, fără îndoială, toate celelalte  letrillas şi romances cu 
estribillo. Toate cele 24 de poezii autentice păstrate se află în Cancionero 

musical de Góngora, alcătuit de Miguel Querol Gavaldá; celelalte zece 
compoziŃii care figurează în aceeaşi colecŃie sunt apocrife sau de 
provenienŃă îndoielnică. Unele poezii au două sau trei partituri diferite. 
Printre cele care s-au pierdut se numără cele care erau închinate divinităŃii, 
dat fiind că versiunea religioasă se obişnuia să fie cântată „al mismo tono” 
cu versiunea profană originală: este cazul, de exemplu, unei romance 
anacreontice, Las flores del romero, imitată de Lope  de Vega  în Pastores 

de Belén (Las pajas del pesebre), cu o docilitate ritmică ce reflectă 
necesitatea de a se adapta la o arie cunoscută. În afară de Cancionero 

musical de Góngora s-au mai păstrat, prin intermediul unei difuzări 
manuscrise şi orale, romancerillos şi flores de romances, care s-au 
multiplicat în ultimul deceniu al secolului al XVI-lea şi vor apărea în 
marele Romancero general  din 1600 şi 1604. Astfel, Góngora ajunge să 
                                                                                                                          
muy variados, que se reproducen en las miniaturas que adornan los códices. Las Cantigas 
de Alfonso X el Sabio son buena muestra de lo que fue la música en la Edad Media, y no 
sólo en España (Carlos Gómez Amat, Historia de la música española, tomo I). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:23 UTC)
BDD-A6390 © 2006 Editura Universității de Vest



 294 

fie poetul spaniol cel mai admirat al timpului său, lucru confirmat explicit, 
cu puŃini ani mai târziu, chiar de adversarii săi, care aveau să se înfrunte în 
polemicile generate de difuzarea poemului Polifemo şi mai ales de Soledad 

Primera. 
 În versurile 267-290 din Soledad Primera întâlnim: 
  „De una encina embebido 
  en lo cóncavo, el joven mantenía 
  la vista de hermosura, y el oído 
  de métrica armonía. (s.n.) 
  El Sileno buscaba 
  de aquellas que la sierra dio Bacantes, 
  ya que Ninfas las niega ser errantes 
  el hombro sin aljaba, 
  o si, del Termodonte 
  émulo el arroyuelo desatado 
  de aquel fragoso monte,  
  escuadrón de Amazonas desarmado 
  tremola en sus riberas 
  pacíficas banderas. 
        Vulgo lascivo erraba 
  al voto del mancebo 
  (el yugo de ambos sexos sacudido),  
  al tiempo que (de flores impedido 
  el que ya serenaba 
  la región de su frente rayo nuevo) 
  purpúrea terneruela, conducida 
  de su madre no menos enramada, 
  entre albogues (s.n.) se ofrece, acompañada 
  de juventud florida”. 
 
 Aceste versuri sună astfel, în versiunea stabilită de Robert Jammes7 
pentru înŃelegerea poemului: „Escondido en el hueco de una encina, 
contemplaba el joven la hermosura y escuchaba la armonía cadenciosa de 
las serranas. Trataba de descubrir al sileno de aquellas bacantes salidas de 
la sierra (ya que conocía que no eran ninfas en venir sin aljaba al hombro), 
o si acaso (emulando al Termodonte aquel arroyuelo que se despeñaba 
desde el  monte) era algún escuadrón de amazonas desarmadas que 
tremolaban en sus riberas pacíficas banderas. Pero le pareció que no 
estaban sometidas a ninguna autoridad, masculina o femenina, de manera 

                                                 
7 Luis de Góngora, Soledades, Edición, introducción y notas de Robert Jammes, Madrid, 
Editorial Castalia, 1994, p. 253-259. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:23 UTC)
BDD-A6390 © 2006 Editura Universității de Vest



 295 

que era sencillamente una multitud bulliciosa de villanas que iban y 
venían, al tiempo que se ofreció a su vista – coronados de flores los tiernos 
cornezuelos que comenzaban a descubrirse en su frente – una terneruela 
muy joven que seguía a su madre, no menos enramada que ella, en medio 
de una bizarra tropa de jóvenes, que venían acompañandolas con música de 
albogues”. 
 Albogue este un fluier rustic. Góngora utilizează acest cuvânt 
pentru a desemna fiecare din tuburile care compun flautul (flauta de Pan)8. 
Este foarte probabil ca pluralul albogues să desemneze aici un singur 
instrument, un flaut. 
 În versurile 743-754 apare citat flautul (zampoñas): 
 

  „Y en la sombra no más de la azucena, 
  que del clavel procura acompañada 
  imitar en la bella labradora 
  el templado color de la que adora, 
  víbora pisa tal el pensamiento, 
  que el alma, por los ojos desatada, 
  señas diera de su arrebatamiento, 
  si de zampoñas (s.n.) ciento 
  y de otros, aunque bárbaros, sonoros 
  instrumentos, no en dos festivos coros, 

 vírgines bellas, jóvenes lucidos, 
llegaran conducidos”. 
 

Iar în versiunea explicativă a lui Robert Jammes: „Y entre las flores 
de la tez de la bella labradora (azucena, o más bien sombra de azucena que, 
mezclada con el clavel, trata de imitar el templado color de su dama) su 
pensamiento pisa una víbora tan ponzoñosa, que sus lágrimas (como si el 
alma derretida le saliera por los ojos) hubieran dado indicios de su 
arrebatamiento, si, en aquel instante, no llegaran, conducidos por una 
flauta de Pan y otros instrumentos – sonoros, aunque rústicos – un grupo 
de vírgenes bellas y otro de mancebos gallardos, en dos alegres coros”9. 

La zampoña poate fi un singur fluier sau un instrument format din 
mai multe fluiere. Specialiştii sunt de părere că este vorba de cea de-a doua 
variantă, adică de un flaut format din mai multe (v. numeralul cien, folosit 
aici cu valoare hiperbolică) zampoñas (sau albogues), ca cea din Polifemo:  

 
  „Cera y cañamo unió, que no debiera, 

                                                 
8 Cf. Polifemo, v. 89-92 („Cera y cáñamo unió…cien cañas, … albogues” etc. şi 347 („a 
los albogues que agregó la cera”). 
9 Luis de Góngora, Soledades, op. cit., p. 347-349. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:23 UTC)
BDD-A6390 © 2006 Editura Universității de Vest



 296 

  cien cañas, cuyo bárbaro tuido, 
  de más ecos que unió cáñamo y cera 
  albogues, duramente es repetido” (v. 89-92). 
 

Prin contrast cu melancolia călătorului,  muzica iese în evidenŃă şi 
dă un ton vesel  acestei părŃi a poemului: în versurile 750-754 putem 
remarca expresivitatea inversiunii care structurează ultima parte a frazei, 
sugerând mai întâi percepŃia confuză (muzica, mulŃimea) a grupului, a 
cărui repartizare simetrică („vírgenes bellas, jóvenes lucidos”) apare după 
aceea, când se apropie. 

În versul 1078 apare „al son de otra zampoña”, care se referă la 
instrumentul muzical care îi conduce pe tinerii căsătoriŃi până la templu. 
Acesta este asemănător cu cel care apare în versul 750, la care cântă alt 
interpret. 

Este foarte interesant de analizat, pe de altă parte, cum apare 
sugerată polifonia la Góngora în Soledad Primera prin intermediul naturii, 
de data aceasta fără aluzii la instrumente muzicale:  

  „Músicas hojas viste el menor ramo 
  del álamo que peina verdes canas; 
  no céfiros en él, no ruiseñores 
  lisonjear pudieron breve rato 
  al montañes, que, ingrato 
  al fresco, a la armonía y a las flores, 
  del sitio pisa ameno 
  la fresca hierba cual la arena ardiente 
  de la Libia......................” 
 
„Verdes canas” trimite la frunzele de plop, care au partea de 

deasupra verde şi cea de dedesubt albă: imaginea corespunde perfect 
impresiei pe care o produc când sunt agitate de vânt, acelaşi vânt care, în 
versul precedent, a fost sugerat prin expresia „músicas hojas”. Acest aspect 
ne revelă un tip de integrare profundă a omului în natură, exprimată prin 
conferirea dimensiunilor eternităŃii actelor omeneşti, tip de integrare pe  
care îl găsim interpretat, pe o altă claviatură, în poezia populară 
românească.  

Multe din poeziile populare româneşti au ca laitmotiv sintagma 
frunză verde sau frunzuliŃă. Cu privire la aceasta, V. Alecsandri scria: 
„Cele mai multe dintre cânticele poporale încep cu frunză verde. Aceasta 
provine din iubirea românului pentru natura înverzită. Primăvara cu ceriul 
el albastru, cu dulcea sa căldură, cu însufleŃirea ce ea aduce lumei amorŃită 
de viforele iernii, naşte în inima românului doruri tainice, porniri entuziaste 
carele îl fac a uita suferinŃele trecutului şi a visa zile de iubire, de vitejie.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:23 UTC)
BDD-A6390 © 2006 Editura Universității de Vest



 297 

Lui îi place, când vine primăvara cea verzie, a se întinde pe iarbă, a 
se rătăci prin lunci şi codri, a cânta şi a pocni din frunze, a  se scălda în 
lumina soarelui şi în aerul parfumat al câmpului. Frunza cea nouă îi insuflă 
cântice pline de o melancolie adâncă, ce esprimă jalea unui trecut de mărire 
şi aspirarea către un viitor măreŃ. 

Frunza verde ce încunună cânticele poporale servă totodată de 
caracteristică cânticului. Astfel, când subiectul este eroic, când el cuprinde 
faptele unui viteaz, poetul alege frunzele de arburi sau de flori ce sunt în 
potrivire cu puterea şi cu tinereŃea, precum frunza de stejar, frunza de brad, 
frunza de bujor, căci voinicii baladelor sunt nalŃi ca bradul, tari ca stejarul 
şi rumeni ca bujorul. Cânticele de iubire se încep cu frunzele de 
lacrimioară, de sulcină, de busuioc, pentru că aceste flori, după crederea 
poporului, au o menire fărmecătoare. Când e cânticul de durere sau de 
moarte, el preferă frunzele de mărăcină, de mohor etc. 

În legendele şi în baladele unde figurează copile frumoase, aceste 
sunt întovărăşite de cele mai gingaşe flori ale câmpiilor, poetul le încunună 
cu ghirlande mirositoare de frunzi de viorele, de trandafiri, de micşunele 
etc. şi astfel se poate cunoaşte subiectul unui cântic chiar de la cel întâi 
vers. 

Românii dovedesc, prin această formă poetică ale  împrovizărilor 
lor, o şi mai strânsă rudire cu fraŃii lor din Italia, căci în cânticele poporale 
ale umbrilor, ale ligurilor, ale picenilor, şi ale piemontezilor, frunza e 
înlocuită prin floare. De pildă: 

   Fior de viole 

  Li vostri ochietti furono le strale 

  Che fece la ferita che mi dole etc. 

   Fior di cerasa 

  E d’una siepe de mortella  e rosa 

  Io la vorré siepa’ la vostra casa. 

   Fior di mela 

  Vattene a casa che mamma ti chiama 

  Mamma ti chiama e lo mio core pena. 

   etc. etc.”10.   
  
Revenind la Soledades, nu putem omite că autori importanŃi 

semnalau armonia naturii şi faptul că în poem există multe aluzii la 
muzică, ceea ce contribuie la formarea  imaginii unui univers armonios, ale 
cărui părŃi emit, fiecare, sunete în deplin acord cu celelalte. În sens mai 
larg, poemul este un sistem de reprezentare poetică a acestei armonii. „Esta 
armonía eterna puede contener discordancias concretas, violencias o 

                                                 
10 V. Alecsandri, Poezii populare ale românilor, Bucureşti, Minerva, 1982, p. 104-105.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:23 UTC)
BDD-A6390 © 2006 Editura Universității de Vest



 298 

carencias; pero la discordancia se resuelve en la avasalladora armonía del 
conjunto”11. 

Paul Verlaine, un alt poet inovator, primul mare poet francez al 
secolului al XIX-lea, avea pentru Góngora o profundă admiraŃie. Aşa că a 
început să înveŃe castiliana pentru a-l putea traduce. Una din compoziŃiile 
sale din ciclul Poèmes Saturniens are ca motto acest vers al lui don Luis de 
Góngora: A combates de amor, campo de plumas. Chiar şi acest singur 
detaliu ar fi, poate, concludent, pentru gloria poetului cordobez, deoarece 
el reflectă, din punct de vedere interpretativ, ca o partitură  (Jauss), 
dinamismul textual căruia îi corespunde dinamismul lecturii care îl 
istoricizează.   
 
 

BIBLIOGRAFIE 
 
 
Alecsandri, Vasile, Poezii populare ale românilor, Bucureşti, Minerva, 1982. 
Balbín Nuñez de Prado, Rafael, La renovación poética del barroco, Madrid, 

Anaya, 1991. 
Blecua, J. M., Poesía de la edad de oro, II. Barroco, Madrid, Castalia, 1984.  
Góngora, Luis de, Soledades, Edición, introducción y notas de Robert Jammes, 

Madrid, Editorial Castalia, 1994. 
Papu, Edgar, Barocul ca tip de existenŃă, Bucureşti, Minerva, 1977.  
Papu, Edgar, ExistenŃa romantică, Bucureşti, Minerva, 1980.  
Rico, Francisco Historia y crítica de la literatura española, III, Siglos de Oro: 

Barroco, Barcelona, Editorial Crítica, 1983. 
 
 
 

MUSICALIDAD Y POLIFONÍA EN GÓNGORA 

(Resumen) 
 
 El artículo se propone estudiar algunas interferencias de la obra gongorina 
con la música. Resulta interesante analizar cómo se sugiere la polifonía a través 
de la naturaleza o por los instrumentos musicales: verdes canas, músicas hojas, 
zampoñas, albogues. En su sistema de representación poética Góngora coincide a 
veces con la poesía popular rumana. 
 

                                                 
11 Elias L. Rivers, Emilio Orozco, R. O. Jones y Leo Spitzer, En torno a las Soledades, en 
Francisco Rico, Historia y crítica de la literatura española, III, Siglos de Oro: Barroco, 
Barcelona, Editorial Crítica, 1983, p. 445. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 22:58:23 UTC)
BDD-A6390 © 2006 Editura Universității de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

