
 316

UN PARADIGME DE REPRÉSANTATION VISUELLE ET 
VERBALE DE L’IMAGINAIRE DU SACRÉ: SACROSANCTAE 
SCIENTIAE INDEPINGIBILIS IMAGO OU LE SYMBOLISME 

ASCENSIONNEL1  
 
 

Abstract : Keeping with the theologians it is out of the question to limit the Divinity. On 
the contrary, Dimitrie Cantemir prouves that is possible. In his theolo – philosophans, 
Sacrosanctae Scientiae Indepingibilis Imago (translated Metafizica, in 1928 ), the prince,  rhetor 
and artist too, reiterates the way of King Avgar and the example of the Old Fathers. After a 
tormenting effort to bring the Light of Divinity, he offers to us the most importants 
representations of the verticality (after the classification of Gilbert Durand) – the unmistakables 
tools to touch the Skies. The author conceives the visuals and verbals ways of representation and 
communication to the imaginary of  sacred – a remarkable formula not only for his readers of the 
Middle Ages, but for those of today. The verb "ascendo", the nouns "sagitta" and  "speculum" are 
the mains paradigms visuals and orals of sacred imagery. 
 Key words : climbing, imaginary, sacred 
 
 La littérature est le résultat d’un mélange entre les deux facettes de la vie, le 
sacré et le profane, manifestées en magie, cérémonies et rituels. (Boghici, C., 2010: 45). 
Entre le II-ème et le III-ème siècle après J. –C., le concept de littérature sacrée fait sa 
place dans la sphère culturelle.  Ainsi, l’expression sacris litteris couvre une gamme des 
textes: les livres bibliques, les écrits patristiques dont le contenu est doctrinaire, 
apologétique, moral etc.; les écrits canoniques, institutionnalisés dans le culte par 
l’Église; la poésie mystique ou les œuvres d’inspiration religieuse... (ibidem, 48).  
 Pour toutes les formes de discours religieux (récit, sagesse, prophétie, hymne), 
le référent Dieu prend la place centrale (Ricoeur, P., 1999: 113) et c’est aussi Lui celui 
qui organise tous ces divers discours, mais, le même temps, l’indice d’incomplétude – 
d’après le même autheur – de ces dicours partiels. Le terme Dieu est conçu, par le 
penseur français, comme le contexte total de l’espace de gravitation des histoires, des 
prophéties, des législations, des hymnes etc; en plus, comprendre le terme Dieu signifie 
suivre la flèche de sens du mot.2  
 Les théologiens ont décrété l’impossibilité de circonscrire la Divinité, le sacré 
en général. Alors, pour interpréter et illustrer les multiples significations du Texte Sacré 
on a mis au point la méthode de l’allégorie, la meillure pour cette sorte de  littérature. 
Clément d’Alexandrie et Origène ces sont ceux qui ont inauguré cette méthode dans 
l’espace byzantin. En Occident, au contraire, Ambroise et Augustin ont l’utilisée 
seulement dans leurs discours pour renforcer les croyants. D’ici, le tone « intimiste et 
piétiste » des textes de Thérèse d’Ávila et de Jean de la Croix (Tatakis, B., 2010:51). Le 
fil commun de tous ces textes c’est la voie d’initiation pour la découverte de Dieu par 
une âme prise entre espoir et désespoir, entre lumière et noir, une voie transfigurée 
artistiquement dans des images contradictoires, le résultat des termes dont le sens est 
négatif, en suggérant une connaissance partielle du sacré: « Moïse s’est libéré [...], en 

                                                 
1 Comănescu Florentina Maria, Université de Piteşti, comanescuflorentina@yahoo.com  
2 Paul Ricoeur comprend par flèche de sens le double pouvoir du terme Dieu: de réunir toutes les 
significations des discours partiels et d’ouvrir un horizon qui puisse se soustraire à la clôture du 
discours. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)
BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitești



 317

saisisant l’obscurité de l’ignorance [...] pour arriver à Celui totalement impossible de 
révéler et invisible » (Areopagitul, D., 1996: 248) 
 Pour l’espace spirituel situé à la confluence de l’Occident et de l’Orient, 
Dimitrie Cantemir imagine, dans les pages de son œuvre Sacrosanctae scientiae 
indepingibilis imago, et donne la forme du besoin d’une asscension spirituelle. Les mots 
utilisés sont très expressifs: in valle, in caligine, in cacumine, labyrinthus. Par ces 
termes il dénonce les inventions obscures de la raison, les faiblesses de la raison 
orgueilleuse, incapable d’atteindre la vérité. Le verbe préféré par l’auteur est ascendo 
avec le sens dénotatif et, respectivement, connotatif: escalader, s’élever. La 
détermination d’un tel effort est exprimée par la métaphore misellus humanus 
intellectus, un exemple d’image du monde tombé dans La Vallée de la Lamentation, 
après l’impulsion de Satan de se laisser enchaîné par les sens. 
 Comme le roi Avgar, le personnage-narrateur veut prendre l’image de Dieu, 
indepingibilis imago, mais il s’égare par cette vallée-là, Labyrinthus, parce que les 
mensonges de l’ange tombé nous a éloignés de Dieu, de l’Unique Vérité, pour devenir 
des êtres errants dans des abîmes profonds. Le peintre de la science sacrée est obligé de 
reprendre, ainsi, la voie des Pères, autrement dit l’apprentissage humble et soumis sous 
la surveillance  de la Charité, un vénérable vieux. L’état artistique dans ce cas 
correspond à un état mystique qui nous révèle une expérience métaphysique conforme 
aux trois phases de la vie mystique, d’après Denys l’Aréopagite: purificative, 
illuminative et unitive. (Mladin, N., 1947-1948: 156-157) 
 Tenant compte de l’avertissement fait par l’apôtre Jean1 en ce qui concerne la 
tentation de la relecture du texte sacré, pour récrire le texte norme, la Bible, Dimitrie 
Cantemir adopte la méthode des Pères, tout en subordonnant la communication 
artistique du sacré « aux rigueurs des théologiens chrétiens » (Bădescu. L., 2000: 35) et 
aussi aux rigueurs éthiques, tenant compte du fait que l’imagination – l’élément 
essentiel de l’acte artistique – peut produire une fausse image  de Dieu ou des « vaines 
illusion » (Boghici, C., op. cit. : 55). On a besoin, dans ce cas, de ce que Saint Grégoire 
Palamas appelle imagination divine (Grigorie, P., 1999 : 343) ou les découvertes divines 
suggérées par le miroir de la science sacrée du texte de Cantemir.  
 Mais la réflexion sur le sacré est condionnée par les différents moyens de la 
pensée des gens, aussi par l’acceptation de la thèse de l’ambiguité du langage 
(Augustin, 1991:99) et par les moyens de représentation verbale et visuelle du sacré: « 
J’ai entendu les sons des mots par lesquels ils sont signifiés quand on en parle, mais les 
sons et les choses montrées sont si différents ». (Augustin, 1994: 99) 
 Finalement, communiquer artistique le sacré c’est un « acte avec des 
significations transcendantales en nous proposant une transfiguration du mot » (Frye, 
N., 1972:142). Un tel processus donne naissance aux plusieures images et, le même 
temps, « provoque et encourage l’imagination et met la raison à l’épreuve » (ibidem). 
 Dans Sacrosanctae... Dimitrie Cantemir nous propose un tel exercice, 
également au niveau verbale et visuel par le portrait du Vieux – une image allégorique 
de la science sacrée – et aussi par une représentation graphique allégorique de la même 
science. 

                                                 
1 Apocalypse, le 22-ème chapitre: 18.  Je le déclare à quiconque entend les paroles de la prophétie 
de ce livre: Si quelqu’un y ajoute quelque chose, Dieu le frappera des fléaux décrits dans ce 
livre; 19. Et si quelqu’un retranche quelque chose des paroles du livre de cette prophétie, Dieu 
retranchera sa part du livre de la vie et de la ville sainte et des choses décrites dans ce livre. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)
BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitești



 318

 L’image du Créateur du monde nous impressionne. Il est un vénérable vieux, 
une sorte de figure des contes populaire. Mais cette image est l’une théologique, 
Cantemir étant parmi les premiers érudits roumains qui ont essayé (Ruşti, D., 2009: 
148) une telle perspective. Mais « Dieu, un  être absolu, qui existe par lui même , a la 
plénitude des toutes perfections, il n’est conditionné par personne et de rien sauf lui ». 
(Aga, V., 2005: 124) Le peintre lui même en devient conscient et la seule attitude qu’il 
puisse adopter dans une telle situation est le silence pieuse. Dans l’Ancien Testament 
personne ne pouvait voir Dieu,  le maître du temps. À peine dans le XIIIème siécle, 
Dieu est représenté comme un « vieillard assis sur un siège, tenant le sceptre du 
pouvoir, comme l’a vu Daniel  » (ibidem: 125). 
  La voix délicat, plaisante, éloquente, douce c’est la parole de la Bible, la 
nourriture vivante de chacun d’entre nous. En général, dans le texte sacré la voix du 
Dieu nous rappelle le coup de tonnnerre, le  mugissement des eaux ou la brise. Par la 
multitude de symboles que Dimitrie Catemir attribue à Dieu il accomplit artistiquement 
l’image de l’iconographie classique. 
 Le sceptre est le signe du pouvoir (ibidem: 340), l’arc et la flèche 
n’apparaissent pas du tout dans le symbolisme biblique. Le diadème a été, dans l’Ancien 
Testament, un cercle avec un ornement large au-dessus du front. En plus, la couronne et 
la mitre sont les réprésentations d’aujourd’hui de ce diadème. (ibidem) Il est aussi le 
signe de la dignité royale (Samuel, I, 10, 24) et de l’honneur, un  aspect suggéré dans le 
Psaume 20. C’est un mystère pour nous l’absence, de ce portrait,  du symbole de l’épée, 
le signe du pouvoir de l’Être et de la parole de Jésus-Christ, son évangile, « l’Ancien et 
le Nouveau Testament, c’est à dire la Bible et tout la sagesse chrétienne vue comme une 
arme pour tout chrétien véritable » (ibidem: 321). 
 Dans le sixième livre, les IIème et IIIème chapitres, c’est l’auteur même celui 
qui nous offre les sens de ces symboles: le diadème signifie « les choses accomplies 
pendant le temps Universel et arrivées dans la vie particulière », les prééminences du 
diadème signifient « la prescience divine », le sceptre, la disposition de la majesté 
divine ou, après nous, l’engagement de l’autorité, l’arc tendu signifie l’absolue « 
omnipotence du Dieu » et détendu, « la libre volonté des gens », la flèche, dans notre 
traduction, toujours en mouvement, en glissement continu, nous montre le progrès et la 
régression des choses particulières, le vêtement préfigure l’expérience inconnue du futur 
humain qui « perçoit les vies longues et sensibles ».  
 Ce portrait est, le même temps, l’image du rapport Créateur – être. C’est 
impossible pour les gens de voir et de comprendre Dieu. Sa pensée profonde nous 
provoque la honte de l’ignorance. Quand Moïse demande à notre Dieu de lui dire son 
nom, il a crainte de regarder vers Lui, parce ce qu’il l’avait vu en flammes sur le mont 
Horeb et il a pu voir, sur la place où Dieu avait été résté, les choses trouvées au-dessous 
de Ses pieds:  « une sorte de brique de saphir et comme l’apparence de l’énérgie des 
cieux ».(Cantemir, D., op. cit. : 293) 
 Plusieurs éléments de ce portrait nous déterminent à réfléchir au portrait de 
Dieu, suite de la vision de l’apôtre Jean sur l’île Patmos.1 On doit retenir, de ces deux 

                                                 
1 Apocalypse, le 1-er chapitre: 12 Je me retournai pour connaître quelle était la voix qui me 
parlait. Et, après m’être retourné, je vis sept chandeliers d’or, 13 et, au milieu des sept 
chandeliers, quelqu’un qui ressemblait à un fils d'homme, vêtu d’une longue robe, et ayant une 
ceinture d'or sur la poitrine. 14 Sa tête et ses cheveux étaient blancs comme de la laine blanche, 
comme de la neige; ses yeux étaient comme une flamme de feu; 15 ses pieds étaient semblables à 
de l’airain ardent, comme s’il eût été embrasé dans une fournaise; et sa voix était comme le bruit 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)
BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitești



 319

portraits, les yeux comme une flamme de feu, la longue robe. Le peintre est incapable de 
distinguer la texture da la robe, sa couture, son matériel et ça relève l’incapacité 
éternelle de l’homme de connaître avec ses yeux physiques.1 Cette robe préfigure la 
chemise de Jésus Christ, singulière et sans couture, image de l’unité de la foi et de 
l’amour dans l’église, mais aussi, à l’avis de Victor Aga, la robe des prêtres de l’Ancien 
Testament, « confectionnée en lin, longue, sans manches, tissée tout d’une pièce depuis 
le haut jusqu’en bas, symbolisait l’intégrité de l’âme du prêtre. Elle préfigure le type de 
la robe des prêtres de l’église chrétienne ». (Aga, V., op. cit. : 71) 
  Mais ce qu’attire les regards du peintre c’est un miroir de la poitrine du Vieux 
qui l’encourage à regarder les eaux de ce miroir pour lui montrer son infamie et pour 
corriger sa route vers « le bien et l’acquisition de la sagesse juste de la vie » (Cantemir, 
D., op. cit. : 265), par réflexion, savoir et volonté – les marches principales vers le sacré. 

Les éléments végétals et minérals qui organisent visuellement et verbalement 
ce portrait suggèrent l’armonie initiale entre toutes les créatures de Dieu, mais, le même 
temps, l’image de l’homme vu comme un microcosme. 
 L’initié, soumis et humble, guidé par le vieux sage, a  la révélation de la vérité 
dans les eaux du miroir. 
 L’image de la Science sacrée et impossible à peindre a une représentation 
graphique dans le manuscrit latin du Cantemir. Dans ce tableau sont  figurés les bustes 
des deux personnages: un homme, probablement l’artiste, et une figure énigmatique, 
croyons nous – Sacrosanctae... 

 Même si l’image est confuse, on a la possibilité de surprendre la tête penchée 
de celui qui essaie de comprendre et d’expliquer le sacré. Il regarde en bas, pieusement, 
vers une vallée d’un chaos contouré en grosses touches des plusieures lignes fermées 
brisées et courbes. La plume qu’il tient fermement de sa main droite au niveau de sa 
tête, ayant les dimensions de son buste, nous laisse l’impression qu’elle surcharge 
l’entière être et vie du maître-peintre. Le dos tourné envers lui, Sacrosanctae..., qui tient  
la balance de la justice divine, au niveau de l’épaule gauche du peintre-écrivain, 
regarde, par opposition, vers l’horizon. Les deux ailes de ce personnage pourraient 
suggérer aussi la présence de l’Archange Michel (Evseev, I., 2007: 52) qui porte, dans 
l’iconographie chrétienne, la balance de la justice. 

Il est intéressant le fait que les ailes de la sainte science et la plume de l’artiste, 
recourbées l’unes vers l’autres, situées presque au même niveau et orientées vers les 
cieux, créent  l’impression d’un cercle suggéréaussi par l’icône de la Trinité de 
Roublev. C’est un mouvement circulaire et ascensionnelle, le même temps, qui dresse 
l’être vers la lumière divine.  

À l’horizon, dans un demi-cercle, on retrouve les rayons bienfaisants de la 
Sacrosanctae...  – une image ressemblant à un vitrail. Il n’y pas des couleurs, mais la 
composition translucide des rayons est maintenue par un réseau des tiges brisées 
formant des angles alternativement saillants et rentrants. La lumière de l’horizon fait 
contraste avec l’abîme ténèbreux du plan proche – c’est une image qui dépasse le réel, 
une représentation allégorique du même scénario initiatique, mais aussi, l’épreuve du 
charme, de la profondeur et de la maturité du penseur roumain attiré irrésistiblement par 
le sacré.  

                                                                                                                        
de grandes eaux. 16 Il avait dans sa main droite sept étoiles. De sa bouche sortait une épée aiguë, 
à deux tranchants; et son visage était comme le soleil lorsqu’il brille dans sa force. 
1 L’apôtre Paul a dit qu’il apercevait comme à l’oeil nu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)
BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitești



 320

Les deux paradigmes de représentation verbale et visuelle du sacré, le portrait 
du Vieux et le tableau de la Sacrosanctae, images allégoriques de la sainte vérité vécue 
dans la lumière de la conscience, par révélation, offre aux lecteurs « un champ entier 
d’événements et de conflits humaines ». (Ingarden, R., 1978: 174) Les deux 
personnages peuvent illustrer ainsi la double condition de l’homme. Le dessin de la 
sainte science et de la misère humaine ainsi que la jérémiade de l’intellect  atrappé dans 
le piège des sens, de la première partie du texte, nous rappellent Pascal1 – par la force 
expressive et le contenu troublant. 

En plus, la décoration abondante des zigzags en touches fines et lumineuses, 
une réminiscence du style gothique intégré organiquement dans la « synthèse du style 
moldave » (Florea, V., 2007: 219), représente, au niveau visuel, les recherches de 
longue durée parmi les sciences de son époque, les recherches d’un esprit 
encyclopédique.  

La raie qui sépare les deux plans avertissent qu’on doit renoncer aux autres 
sciences – il s’agit d’un mouvement en bas, un mouvement humble – pour qu’on puisse 
arriver à la sainte science – il s’agit d’un mouvement en haut.  C’est un mouvement 
suggéré par le sens du fil unique de la tunique du Vieux. Dans le langage symbolique de 
la Bible « ceindre la raie », « Ceinture ta hanche! », signifie « le préparatifs pour le 
voyage et pour la propagation de l’évangile ». (Aga, V., op. cit. : 64) À la fin du livre on 
découvre même cette exhortation. 

On découvre aussi dans cette allégorie illustrée la synthèse des trois phases de 
la vie mystique: purificative ou « la domination de l’esprit sur les passions », 
l’illumination intérieure et la phase de l’accomplissement – « l’union de l’homme avec 
Dieu » ou la voie ascensionnelle vers le bonheur. (Mladin, N., op. cit. : 156-247) Mais 
une telle voie est si difficile et néanmoins simple, parce que la vérité doit être 
recherchée en nous mêmes – c’est une autre suggestion du tableau allégorique en tenant 
compte de la position penchée de la tête; au niveau de la foi on peut parler de l’image du 
sacré dans l’image de l’âme purifiée du péché mortel. 

Les deux méthodes de représentation du sacré, visuelle et verbale, sont aussi 
deux « amples métaphores axiomatiques » à l’aide desquelles on peut sensibiliser et 
valoriser « toutes les représentations de la verticalité de l’ascension jusqu’à l’élévation 
», des images allégoriques des quelques voies pour toucher le ciel, des images aussi 
d’un  « héroïsme de l’ascension ». (Durand, G., 1998: 127-130)  
 L’aile est, dans l’allégorie de Cantemir, « l’outil ascensionnel » (ibidem: 130) 
et l’instrument de l’écrit, la plume. On doit déduire d’ici la fonction de catharsis de 
l’écriture. L’écrit nous purifie l’âme, puis nous mène vers l’horizon du sacré. 

L’espace sacré détient, conformément à la théorie de Gilbert Durand, une 
remarquable force d’être amplifié à l’infini (ibidem: 242); on peut conclure que l’espace 
sacré du miroir du Vieux est le prototype de l’espace du temps sacré. (idem) Dans les 
rayons ondulatoires du miroir nous avons la révélation de l’omniprésence de Dieu, 
maître de l’espace et du temps, même si, généralement, le miroir nous offre une image 
renversée de l’objet renvoyé, donc « un éloignement du Principe et de l’Essence ». 
(Evseev, I., op. cit. : 295) 

                                                 
1 Quelle chimère est-ce donc que l’homme, quelle nouveauté, quel monstre, quel chaos, quel sujet 
de contradiction, quel prodige, juge de toutes choses, imbécile ver de terre, dépositaire du vrai, 
cloaque d’incertitude et d’erreur, gloire et rebut de l’univers ! 
Qui démêlera cet embrouillement ?  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)
BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitești



 321

On a vu jusqu’ici comment l’acte artistique littéraire et celui pictural se 
complètent heureusement l’un l’autre, dans le texte de Dimitrie Cantemir. L’objet 
représenté dans le tableau, le sacré, est surpris dans une forme de discours au caractère 
religieux, un modèle pour une littérature qui traite l’un des plus difficiles thèmes avec 
l’une des plus compliquées méthodes de travail : le symbolisme du sacré 

Unique pour son époque, le texte de Cantemir surprend le lecteur 
d’aujourd’hui. L’auteur en peut être considéré une autorité pour son temps et pour le 
notre. 
 
Références 
Bădescu, Laura, Retorica poeziei religioase a lui Nichifor Crainic, Bucureşti, Minerva, 2000 
Boghici, Cezar, Sacrul şi imaginarul poetic românesc din secolul al XX-lea, Sibiu-Braşov, 
Psihomedia, 2010 
Cantemir, Dimitrie, Metafizica, Bucureşti, România Nouă – Theodor I. Voinea, 1929 
Cantemir, Dimitrie, Sacro-sanctae..., Ms. fotocopiat de Grigore Tocilescu, Biblioteca Academiei 
Române 
Durand, Gilbert, Structurile antropologice ale imaginarului, Introducere în arhetipologia 
generală, Bucureşti, Univers Enciclopedic, 1998 
Evseev, Ivan, DicŃionar de simboluri, Bucureşti, Vox, 2007 
Florea,Vasile, Istoria artei româneşti, Bucureşti-Chişinău, Litera InternaŃional, 2007  
Frye, Nothrop, Anatomia criticii, Bucureşti, Univers, 1972 
Ingarden, Roman, Studii de estetică, Bucureşti, Univers, 1978 
Î. P. S. Mladin, Nicole, Prelegeri de mistică ortodoxă, Iaşi, CredinŃa Strămoşească 
Pr. Aga, Victor, Simbolica biblică şi creştină. DicŃionar enciclopedic, Arhiepiscopia Timişoarei, 
Învierea, 2005 
Ricoeur, Paul, De la text la acŃiune, Eseuri de hermeneutică, Cluj-Napoca, Echinox, 1999 
Ruşti, Doina, DicŃionar de teme şi de simboluri din literatura română, Bucureşti, Polirom , 2009 
Sf. Augustin, De dialectica, Bucureşti, Humanitas, 1991 
Sf. Augustin, Confesiuni, Bucureşti, Institutul Biblic şi de Misiune Ortodoxă al BOR, 1994 
Sf. Dionisie Areopagitul, Despre teologia mistică, I, 3, en Opere complete, Bucureşti, Paideia, 
1996  
Sf. Grigorie Palama, „Cuvânt pentru cei ce se liniştesc cu evlavie”, en Filocalia, vol. 7, 
Humanitas, 1999 
Tatakis, Basile, Filosofia bizantină, Bucureşti, Nemira, 2010 

 
Ressources éléctroniques 
http://www.penseesdepascal.fr/Contrarietes/Contrarietes14-moderne.php, accesat în 3 iunie 2012. 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)
BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

