UN PARADIGME DE REPRESANTATION VISUELLE ET
VERBALE DE L’IMAGINAIRE DU SACRE: SACROSANCTAE
SCIENTIAE INDEPINGIBILIS IMAGO OU LE SYMBOLISME

ASCENSIONNEL'

Abstract : Keeping with the theologians it is out of the question to limit the Divinity. On
the contrary, Dimitrie Cantemir prouves that is possible. In his theolo — philosophans,
Sacrosanctae Scientiae Indepingibilis Imago (translated Metafizica, in 1928 ), the prince, rhetor
and artist too, reiterates the way of King Avgar and the example of the Old Fathers. After a
tormenting effort to bring the Light of Divinity, he offers to us the most importants
representations of the verticality (after the classification of Gilbert Durand) — the unmistakables
tools to touch the Skies. The author conceives the visuals and verbals ways of representation and
communication to the imaginary of sacred — a remarkable formula not only for his readers of the
Middle Ages, but for those of today. The verb "ascendo", the nouns "sagitta" and "speculum" are
the mains paradigms visuals and orals of sacred imagery.

Key words : climbing, imaginary, sacred

La littérature est le résultat d’un mélange entre les deux facettes de la vie, le
sacré et le profane, manifestées en magie, cérémonies et rituels. (Boghici, C., 2010: 45).
Entre le II-éme et le I1I-éme siécle aprés J. —C., le concept de littérature sacrée fait sa
place dans la sphére culturelle. Ainsi, I’expression sacris litteris couvre une gamme des
textes: les livres bibliques, les écrits patristiques dont le contenu est doctrinaire,
apologétique, moral etc.; les écrits canoniques, institutionnalisés dans le culte par
I’Eglise; la poésie mystique ou les ceuvres d’inspiration religieuse... (ibidem, 48).

Pour toutes les formes de discours religieux (récit, sagesse, prophétie, hymne),
le référent Dieu prend la place centrale (Ricoeur, P., 1999: 113) et c’est aussi Lui celui
qui organise tous ces divers discours, mais, le méme temps, /'indice d’incomplétude —
d’aprés le méme autheur — de ces dicours partiels. Le terme Dieu est congu, par le
penseur frangais, comme le contexte total de ’espace de gravitation des histoires, des
prophéties, des législations, des hymnes etc; en plus, comprendre le terme Dieu signifie
suivre la fléche de sens du mot.”

Les théologiens ont décrété 1’impossibilité de circonscrire la Divinité, le sacré
en général. Alors, pour interpréter et illustrer les multiples significations du Texte Sacré
on a mis au point la méthode de 1’allégorie, la meillure pour cette sorte de littérature.
Clément d’Alexandrie et Origéne ces sont ceux qui ont inauguré cette méthode dans
I’espace byzantin. En Occident, au contraire, Ambroise et Augustin ont 1’utilisée
seulement dans leurs discours pour renforcer les croyants. D’ici, le tone « intimiste et
piétiste » des textes de Thérése d’Avila et de Jean de la Croix (Tatakis, B., 2010:51). Le
fil commun de tous ces textes c’est la voie d’initiation pour la découverte de Dieu par
une ame prise entre espoir et désespoir, entre lumiére et noir, une voie transfigurée
artistiquement dans des images contradictoires, le résultat des termes dont le sens est
négatif, en suggérant une connaissance partielle du sacré: « Moise s’est libéré [...], en

1 < . . " I .
Comanescu Florentina Maria, Université de Pitesti, comanescuflorentina@yahoo.com
2 . \ : - P
Paul Ricoeur comprend par fléche de sens le double pouvoir du terme Dieu: de réunir toutes les
significations des discours partiels et d’ouvrir un horizon qui puisse se soustraire a la cloture du
discours.

316

BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



saisisant 1’obscurité de 1’ignorance [...] pour arriver a Celui totalement impossible de
révéler et invisible » (Areopagitul, D., 1996: 248)

Pour I’espace spirituel situé a la confluence de I’Occident et de I’Orient,
Dimitrie Cantemir imagine, dans les pages de son ceuvre Sacrosanctae scientiae
indepingibilis imago, et donne la forme du besoin d’une asscension spirituelle. Les mots
utilisés sont trés expressifs: in valle, in caligine, in cacumine, labyrinthus. Par ces
termes il dénonce les inventions obscures de la raison, les faiblesses de la raison
orgueilleuse, incapable d’atteindre la vérité. Le verbe préféré par ’auteur est ascendo
avec le sens dénotatif et, respectivement, connotatif: escalader, s’élever. La
détermination d’un tel effort est exprimée par la métaphore misellus humanus
intellectus, un exemple d’image du monde tombé dans La Vallée de la Lamentation,
apres I’impulsion de Satan de se laisser enchainé par les sens.

Comme le roi Avgar, le personnage-narrateur veut prendre 1’image de Dieu,
indepingibilis imago, mais il s’égare par cette vallée-1a, Labyrinthus, parce que les
mensonges de I’ange tombé nous a ¢loignés de Dieu, de ’Unique Vérité, pour devenir
des étres errants dans des abimes profonds. Le peintre de la science sacrée est obligé de
reprendre, ainsi, la voie des Péres, autrement dit 1’apprentissage humble et soumis sous
la surveillance de la Charité, un vénérable vieux. L’état artistigue dans ce cas
correspond a un éfat mystique qui nous révéle une expérience métaphysique conforme
aux trois phases de la vie mystique, d’aprés Denys 1’Aréopagite: purificative,
illuminative et unitive. (Mladin, N., 1947-1948: 156-157)

Tenant compte de I’avertissement fait par I’apdtre Jean' en ce qui concerne la
tentation de la relecture du texte sacré, pour récrire le texte norme, la Bible, Dimitrie
Cantemir adopte la méthode des Péres, tout en subordonnant la communication
artistique du sacré « aux rigueurs des théologiens chrétiens » (Badescu. L., 2000: 35) et
aussi aux rigueurs éthiques, tenant compte du fait que I’imagination — I’élément
essentiel de I’acte artistique — peut produire une fausse image de Dieu ou des « vaines
illusion » (Boghici, C., op. cit. : 55). On a besoin, dans ce cas, de ce que Saint Grégoire
Palamas appelle imagination divine (Grigorie, P., 1999 : 343) ou les découvertes divines
suggérées par le miroir de la science sacrée du texte de Cantemir.

Mais la réflexion sur le sacré est condionnée par les différents moyens de la
pensée des gens, aussi par l’acceptation de la thése de I’ambiguité du langage
(Augustin, 1991:99) et par les moyens de représentation verbale et visuelle du sacré: «
J’ai entendu les sons des mots par lesquels ils sont signifiés quand on en parle, mais les
sons et les choses montrées sont si différents ». (Augustin, 1994: 99)

Finalement, communiquer artistique le sacré c’est un « acte avec des
significations transcendantales en nous proposant une transfiguration du mot » (Frye,
N., 1972:142). Un tel processus donne naissance aux plusieures images et, le méme
temps, « provoque et encourage 1’imagination et met la raison a I’épreuve » (ibidem).

Dans Sacrosanctae... Dimitrie Cantemir nous propose un tel exercice,
également au niveau verbale et visuel par le portrait du Vieux — une image allégorique
de la science sacrée — et aussi par une représentation graphique allégorique de la méme
science.

! Apocalypse, le 22-éme chapitre: 18. Je le déclare a quiconque entend les paroles de la prophétie
de ce livre: Si quelqu’un y ajoute quelque chose, Dieu le frappera des fléaux décrits dans ce
livre; 19. Et si quelqu’un retranche quelque chose des paroles du livre de cette prophétie, Dieu
retranchera sa part du livre de la vie et de la ville sainte et des choses décrites dans ce livre.

317

BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



L’image du Créateur du monde nous impressionne. Il est un vénérable vieux,
une sorte de figure des contes populaire. Mais cette image est 1'une théologique,
Cantemir étant parmi les premiers érudits roumains qui ont essay¢ (Rusti, D., 2009:
148) une telle perspective. Mais « Dieu, un étre absolu, qui existe par lui méme , a la
plénitude des toutes perfections, il n’est conditionné par personne et de rien sauf lui ».
(Aga, V., 2005: 124) Le peintre lui méme en devient conscient et la seule attitude qu’il
puisse adopter dans une telle situation est le silence pieuse. Dans /’Ancien Testament
personne ne pouvait voir Dieu, le maitre du temps. A peine dans le XIIIéme siécle,
Dieu est représenté comme un « vieillard assis sur un siége, tenant le sceptre du
pouvoir, comme 1’a vu Daniel » (ibidem: 125).

La voix délicat, plaisante, éloquente, douce c’est la parole de la Bible, la
nourriture vivante de chacun d’entre nous. En général, dans le texte sacré la voix du
Dieu nous rappelle le coup de tonnnerre, le mugissement des eaux ou la brise. Par la
multitude de symboles que Dimitrie Catemir attribue a Dieu il accomplit artistiquement
I’image de I’iconographie classique.

Le sceptre est le signe du pouvoir (ibidem: 340), D’arc et la fléche
n’apparaissent pas du tout dans le symbolisme biblique. Le diadéme a été, dans [’Ancien
Testament, un cercle avec un ornement large au-dessus du front. En plus, la couronne et
la mitre sont les réprésentations d’aujourd’hui de ce diadéme. (ibidem) 1l est aussi le
signe de la dignité royale (Samuel, 1, 10, 24) et de ’honneur, un aspect suggéré dans le
Psaume 20. C’est un mystére pour nous I’absence, de ce portrait, du symbole de I’épée,
le signe du pouvoir de I’Etre et de la parole de Jésus-Christ, son évangile, « I’ Ancien et
le Nouveau Testament, ¢’est a dire la Bible et tout la sagesse chrétienne vue comme une
arme pour tout chrétien véritable » (ibidem: 321).

Dans le sixiéme livre, les IIéme et [IIéme chapitres, c’est 1’auteur méme celui
qui nous offre les sens de ces symboles: le diademe signifie « les choses accomplies
pendant le temps Universel et arrivées dans la vie particuliére », les prééminences du
diadéme signifient « la prescience divine », le sceptre, la disposition de la majesté
divine ou, aprés nous, I’engagement de 1’autorité, /’arc tendu signifie 1’absolue «
omnipotence du Dieu » et détendu, « la libre volonté des gens », la fleche, dans notre
traduction, toujours en mouvement, en glissement continu, nous montre le progres et la
régression des choses particuliéres, le vétement préfigure I’expérience inconnue du futur
humain qui « pergoit les vies longues et sensibles ».

Ce portrait est, le méme temps, I’image du rapport Créateur — étre. C’est
impossible pour les gens de voir et de comprendre Dieu. Sa pensée profonde nous
provoque la honte de I’ignorance. Quand Moise demande a notre Dieu de lui dire son
nom, il a crainte de regarder vers Lui, parce ce qu’il ’avait vu en flammes sur le mont
Horeb et il a pu voir, sur la place ou Dieu avait été résté, les choses trouvées au-dessous
de Ses pieds: « une sorte de brique de saphir et comme 1’apparence de I’énérgie des
cieux ».(Cantemir, D., op. cit. : 293)

Plusieurs éléments de ce portrait nous déterminent a réfléchir au portrait de
Dieu, suite de la vision de 1’apétre Jean sur I’ile Patmos.' On doit retenir, de ces deux

' Apocalypse, le 1-er chapitre: 12 Je me retournai pour connaitre quelle était la voix qui me
parlait. Et, aprés m’étre retourné, je vis sept chandeliers d’or, 13 et, au milieu des sept
chandeliers, quelqu’un qui ressemblait a un fils dhomme, vétu d’une longue robe, et ayant une
ceinture d'or sur la poitrine. 14 Sa téte et ses cheveux étaient blancs comme de la laine blanche,
comme de la neige; ses yeux étaient comme une flamme de feu; 15 ses pieds étaient semblables a
de l’airain ardent, comme s’il elit été embrasé dans une fournaise; et sa voix était comme le bruit

318

BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



portraits, les yeux comme une flamme de feu, la longue robe. Le peintre est incapable de
distinguer la texture da la robe, sa couture, son matériel et ¢a reléve 1’incapacité
éternelle de I’homme de connaitre avec ses yeux physiques.' Cette robe préfigure la
chemise de Jésus Christ, singuli¢re et sans couture, image de 1’unit¢ de la foi et de
I’amour dans I’église, mais aussi, a ’avis de Victor Aga, la robe des prétres de /’Ancien
Testament, « confectionnée en lin, longue, sans manches, tissée tout d’une pi¢ce depuis
le haut jusqu’en bas, symbolisait ’intégrit¢ de I’ame du prétre. Elle préfigure le type de
la robe des prétres de I’église chrétienne ». (Aga, V., op. cit. : 71)

Mais ce qu’attire les regards du peintre ¢’est un miroir de la poitrine du Vieux
qui ’encourage a regarder les eaux de ce miroir pour lui montrer son infamie et pour
corriger sa route vers « le bien et ’acquisition de la sagesse juste de la vie » (Cantemir,
D., op. cit. : 265), par réflexion, savoir et volonté — les marches principales vers le sacré.

Les éléments végétals et minérals qui organisent visuellement et verbalement
ce portrait suggérent 1’armonie initiale entre toutes les créatures de Dieu, mais, le méme
temps, 1’image de ’homme vu comme un microcosme.

L’initi¢, soumis et humble, guidé par le vieux sage, a la révélation de la vérité
dans les eaux du miroir.

L’image de la Science sacrée et impossible a peindre a une représentation
graphique dans le manuscrit latin du Cantemir. Dans ce tableau sont figurés les bustes
des deux personnages: un homme, probablement ’artiste, et une figure énigmatique,
croyons nous — Sacrosanctae...

Méme si I’image est confuse, on a la possibilité de surprendre la téte penchée
de celui qui essaie de comprendre et d’expliquer le sacré. Il regarde en bas, picusement,
vers une vallée d’un chaos contouré en grosses touches des plusicures lignes fermées
brisées et courbes. La plume qu’il tient fermement de sa main droite au niveau de sa
téte, ayant les dimensions de son buste, nous laisse ’impression qu’elle surcharge
I’entiere étre et vie du maitre-peintre. Le dos tourné envers lui, Sacrosanctae..., qui tient
la balance de la justice divine, au niveau de 1’épaule gauche du peintre-écrivain,
regarde, par opposition, vers 1’horizon. Les deux ailes de ce personnage pourraient
suggérer aussi la présence de 1’Archange Michel (Evseev, 1., 2007: 52) qui porte, dans
I’iconographie chrétienne, la balance de la justice.

11 est intéressant le fait que les ailes de la sainte science et la plume de Partiste,
recourbées 1’unes vers I’autres, situées presque au méme niveau et orientées vers les
cieux, créent I’impression d’un cercle suggéréaussi par ’icone de la Trinité de
Roublev. C’est un mouvement circulaire et ascensionnelle, le méme temps, qui dresse
I’étre vers la lumiére divine.

A I’horizon, dans un demi-cercle, on retrouve les rayons bienfaisants de la
Sacrosanctae... — une image ressemblant a un vitrail. Il n’y pas des couleurs, mais la
composition translucide des rayons est maintenue par un réseau des tiges brisées
formant des angles alternativement saillants et rentrants. La lumiére de 1’horizon fait
contraste avec I’abime ténébreux du plan proche — c’est une image qui dépasse le réel,
une représentation allégorique du méme scénario initiatique, mais aussi, 1’épreuve du
charme, de la profondeur et de la maturité du penseur roumain attiré irrésistiblement par
le sacré.

de grandes eaux. 16 Il avait dans sa main droite sept ¢étoiles. De sa bouche sortait une épée aigué,
a deux tranchants; et son visage ¢tait comme le soleil lorsqu’il brille dans sa force.
! L’apétre Paul a dit qu’il apercevait comme & ’oeil nu.

319

BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



Les deux paradigmes de représentation verbale et visuelle du sacré, le portrait
du Vieux et le tableau de la Sacrosanctae, images allégoriques de la sainte vérité vécue
dans la lumiére de la conscience, par révélation, offre aux lecteurs « un champ entier
d’événements et de conflits humaines ». (Ingarden, R., 1978: 174) Les deux
personnages peuvent illustrer ainsi la double condition de ’homme. Le dessin de la
sainte science et de la misére humaine ainsi que la jérémiade de I’intellect atrappé dans
le piége des sens, de la premiére partie du texte, nous rappellent Pascal' — par la force
expressive et le contenu troublant.

En plus, la décoration abondante des zigzags en touches fines et lumineuses,
une réminiscence du style gothique intégré organiquement dans la « synthése du style
moldave » (Florea, V., 2007: 219), représente, au niveau visuel, les recherches de
longue durée parmi les sciences de son époque, les recherches d’un esprit
encyclopédique.

La raie qui sépare les deux plans avertissent qu’on doit renoncer aux autres
sciences — il s’agit d’un mouvement en bas, un mouvement humble — pour qu’on puisse
arriver a la sainte science — il s’agit d’'un mouvement en haut. C’est un mouvement
suggéré par le sens du fil unique de la tunique du Vieux. Dans le langage symbolique de
la Bible « ceindre la raie », « Ceinture ta hanche! », signifie « le préparatifs pour le
voyage et pour la propagation de I’évangile ». (Aga, V., op. cit. : 64) A la fin du livre on
découvre méme cette exhortation.

On découvre aussi dans cette allégorie illustrée la synthése des trois phases de
la vie mystique: purificative ou « la domination de I’esprit sur les passions »,
I’illumination intérieure et la phase de I’accomplissement — « I’union de ’homme avec
Dieu » ou la voie ascensionnelle vers le bonheur. (Mladin, N., op. cit. : 156-247) Mais
une telle voie est si difficile et néanmoins simple, parce que la vérité doit étre
recherchée en nous mémes — c’est une autre suggestion du tableau allégorique en tenant
compte de la position penchée de la téte; au niveau de la foi on peut parler de I’'image du
sacré dans I’image de 1’ame purifiée du péché mortel.

Les deux méthodes de représentation du sacré, visuelle et verbale, sont aussi
deux « amples métaphores axiomatiques » a 1’aide desquelles on peut sensibiliser et
valoriser « toutes les représentations de la verticalité de 1’ascension jusqu’a 1’élévation
», des images allégoriques des quelques voies pour toucher le ciel, des images aussi
d’un « héroisme de I’ascension ». (Durand, G., 1998: 127-130)

L aile est, dans I’allégorie de Cantemir, « I’outil ascensionnel » (ibidem: 130)
et 'instrument de I’écrit, la plume. On doit déduire d’ici la fonction de catharsis de
I’écriture. L’écrit nous purifie I’ame, puis nous méne vers [’horizon du sacré.

L’espace sacré détient, conformément a la théorie de Gilbert Durand, une
remarquable force d’étre amplifié a I’infini (ibidem: 242); on peut conclure que 1’espace
sacré du miroir du Vieux est le prototype de I’espace du temps sacré. (idem) Dans les
rayons ondulatoires du miroir nous avons la révélation de I’omniprésence de Dieu,
maitre de I’espace et du temps, méme si, généralement, le miroir nous offre une image
renversée de I’objet renvoyé, donc « un éloignement du Principe et de I’Essence ».
(Evseev, L., op. cit. : 295)

! Quelle chimére est-ce donc que I’homme, quelle nouveauté, quel monstre, quel chaos, quel sujet
de contradiction, quel prodige, juge de toutes choses, imbécile ver de terre, dépositaire du vrai,
cloaque d’incertitude et d’erreur, gloire et rebut de I’univers !

Qui démélera cet embrouillement ?

320

BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)



On a vu jusqu’ici comment I’acte artistique littéraire et celui pictural se
complétent heureusement 'un 1’autre, dans le texte de Dimitrie Cantemir. L objet
représenté dans le tableau, le sacré, est surpris dans une forme de discours au caractére
religieux, un mod¢le pour une littérature qui traite 1’un des plus difficiles thémes avec
I’une des plus compliquées méthodes de travail : le symbolisme du sacré

Unique pour son ¢époque, le texte de Cantemir surprend le lecteur
d’aujourd’hui. L’auteur en peut étre considéré une autorité pour son temps et pour le
notre.

Références

Bédescu, Laura, Retorica poeziei religioase a lui Nichifor Crainic, Bucuresti, Minerva, 2000
Boghici, Cezar, Sacrul §i imaginarul poetic romdnesc din secolul al XX-lea, Sibiu-Brasov,
Psihomedia, 2010

Cantemir, Dimitrie, Metafizica, Bucuresti, Romania Noud — Theodor 1. Voinea, 1929

Cantemir, Dimitrie, Sacro-sanctae..., Ms. fotocopiat de Grigore Tocilescu, Biblioteca Academiei
Romane

Durand, Gilbert, Structurile antropologice ale imaginarului, Introducere in arhetipologia
generala, Bucuresti, Univers Enciclopedic, 1998

Evseev, Ivan, Dictionar de simboluri, Bucuresti, Vox, 2007

Florea,Vasile, Istoria artei romdnesti, Bucuresti-Chisinau, Litera International, 2007

Frye, Nothrop, Anatomia criticii, Bucuresti, Univers, 1972

Ingarden, Roman, Studii de esteticd, Bucuresti, Univers, 1978

i. P. S. Mladin, Nicole, Prelegeri de misticd ortodoxd, lasi, Credinta Strimoseasci

Pr. Aga, Victor, Simbolica biblica i crestina. Dictionar enciclopedic, Arhiepiscopia Timisoarei,
invierea, 2005

Ricoeur, Paul, De la text la actiune, Eseuri de hermeneuticd, Cluj-Napoca, Echinox, 1999

Rusti, Doina, Dictionar de teme §i de simboluri din literatura romdnd, Bucuresti, Polirom , 2009
Sf. Augustin, De dialectica, Bucuresti, Humanitas, 1991

Sf. Augustin, Confesiuni, Bucuresti, Institutul Biblic si de Misiune Ortodoxa al BOR, 1994

Sf. Dionisie Areopagitul, Despre teologia mistica, 1, 3, en Opere complete, Bucuresti, Paideia,
1996

Sf. Grigorie Palama, ,, Cuvdnt pentru cei ce se linistesc cu evlavie”, en Filocalia, vol. 7,
Humanitas, 1999

Tatakis, Basile, Filosofia bizantind, Bucuresti, Nemira, 2010

Ressources éléctroniques
http://www.penseesdepascal. fr/Contrarietes/Contrarietes14-moderne.php, accesat in 3 iunie 2012.

321

BDD-A6134 © 2012 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:47 UTC)


http://www.tcpdf.org

