MIRCEA ELIADE : LA LOGIQUE DU SYMBOLE COMME
STRUCTURE DE TOUTE EXPERIENCE RELIGIEUSE'

Abstract: Mircea Eliade has promised to explain his conception of religious symbolism,
a logic of sacred symbols, even to write a book entitled Man as a symbol. Yet he succeded in
giving only some brief methodological considerations. However, the logic of religious symbols is
reflected throughout his entire scientific work. It is also interesting to find what he inherited from
the Romantics, how he used the notion of archetypes borrowed from Goethe and how he built a
phenomenology of religion as morphology. In this study, I will try to reconstruct analytically and
clarify some important aspects of this theory, based on more or less favourable comments of his
critics.

Key words: logic of symbols, archetype, morphology, religious experience

Bien qu'il soit reconnu partout comme un historien des religions, Eliade a
pratiqué cette discipline d’une manié¢re moins orthodoxe. C'est parce qu’il s’est intéressé
surtout aux structures, aux éléments qui ne supportent pas les transformations, aux
constantes, aux invariants qui peuvent étre trouvés dans les formes les plus diverses du
rapport entre I’homme et le sacré. Certains ont considéré que Eliade faisait partie de la
vénérable tradition méthodologique de la phénoménologie de la religion, comme R.
Otto, G. van der Leeuw et Kristensen. Eliade préférait appeler son approche
«morphologie de religions». C'est ce qu’il a magistralement réalisé dans son traité
d’histoire des religions, qui porte un nom plus inspiré et suggestif en anglais: Patterns
in comparative religion, ou il présente les grands ensembles des symboles et des
expressions archétypales qui sont groupés essentiellement autour des grandes régions de
la réalité cosmique naturelle et des activités sociales connexes: le ciel, les dieux
uraniens, les rites et les symboles célestes, le soleil et les cultes solaires, les eaux et le
symbolisme aquatique, les pierres sacrées, la terre, la femme et la fécondité, la
végétation et les symboles du renouvellement, 1’agriculture et les cultes de la fertilité,
I’espace sacré, le temps sacré et quelques derniers chapitres consacrés a l'interprétation
des mythes et des symboles.

Il doit sa préoccupation pour la morphologie a Goethe, d’ou 1'hypothése que
dans la diversité des expressions sacrées, certains modéles formatifs exemplaires se
distribuent sans se partager, en revétant des caractéristiques culturelles spécifiques aux
différents cultes et aux traditions concrétes qu’ils informent.

Eliade est aussi un historien des religions qui s’est moins intéressé au contexte
social et culturel de I’apparition des différentes croyances et idées religieuses, aux
aspects institutionnels ou a la dynamique confessionnelle de la religion. Comme Jung, il
a considéré que le phénomene originaire de la vie religieuse représentait 1’expérience
religieuse, qu’autour d’elle s’articulaient progressivement les croyances, qu’une certaine
expérience fondatrice remarquable était ensuite codifiée dogmatiquement et devenait
finalement le noyau doctrinal de toute religion.

Un autre moment décisif dans la configuration de sa position en tant
qu'interpréte du sacré fut la recherche du lien indissoluble entre 1’expérience religicuse
et ses structures symboliques. Autrement dit, pour ’homme religicux, dés qu’il entre
dans I’horizon de la perception du monde comme véhicule des significations d’un autre
monde, dés qu’il le pergoit comme ceuvre divine, 1’expérience commune est transfigurée

! Daniel Cojanu, Université «Valahia» de Targoviste, cojanu.daniel@gmail.com

308

BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:54:01 UTC)



et recoit des significations nouvelles. Les expressions des expériences religicuses
s’expriment par des symboles. Les expériences religieuses ne sont jamais isolées. Eliade
estime que chaque religion a un centre, une certaine conception centrale qui informe le
corpus entier des mythes, rituels et croyances. Par conséquent, les symboles d’une
tradition spirituelle, d’un corpus de significations et manifestations religicuses renvoient
aussi a ’idéologie sous-jacente, qui assure leur liaison et continuité. Les symboles
résument métonymiquement I’armure idéologique d’une pratique religieuse, d’une
tradition sacrée, et la religion peut étre regardée aussi comme systéme culturel (Geertz,
1977, pp. 87-126). Eliade est conscient du fait que les expériences de la vie ordinaire ne
sont pas significatives en soi. ,,Normal, everyday experience is seen as illusory, unreal,
profane (...) Yet that same experience, when apprehended in a specific way, when
interpreted in a certain manner, becomes authentic, real, sacred, it becomes a
hierophany” (Rennie, 1996, pp. 10-11)

Continuant la tradition d’interprétation romantique, Eliade refuse la définition
de I'homme comme animal rationnel. Il croit que I’étude des religions permet de
récupérer le profil de I’homme intégral (pas simplement rationnel): ,,le symbole apporte
dans 1’actualité de l’expérience des valeurs et événements trans-personnels et que
I’individu n’était pas capable de saisir consciemment et volontairement.” (Eliade,
Jurnal, 1993, p. 353). Comme homo religiosus, ’homme est aussi un homo symbolicus.
Ainsi, Eliade cherche a mettre en valeur les dimensions préréflexives, inconscientes et
trans-conscientes du rapport entre ’homme et la réalité. Les symboles, les hiérophanies
— comme langage préréflexif — nécessitent une herméneutique spéciale (destinée a
interpréter les significations préréflexives, donc non-discursives de 1’expérience
religicuse). Le symbolisme comme langage préréflexif est aussi un langage sui generis,
comme les hiérophanies représentent une modalité autonome de la révélation (du sens
sacré).

C’est aussi des romantiques aussi qu’il a emprunté la maniére d’interpréter le
symbole religieux et la notion d’archétype. Les romantiques opposent rigoureusement le
symbole et 1’allégorie ; seul le symbole est capable de communiquer, bien que d’une
fagon paradoxale, des intuitions, des suggestions, des évocations sur la nature
mystérieuse, abyssale, inexprimable des choses. Les allégories ne font que revétir les
idées humaines dans des formes plus concrétes, familiéres, presque pédagogiques, ou
personnifier des concepts. Goethe est le premier qui a expliqué cette idée: ,,Goethe’s
idea of the symbol was that it was not only representative, but was also a ,living,
instantaneous (lebendig-augenblickliche) revelation of the inscrutable” (Rennie, 1996,
p.48). Plus tard, la distinction est reprise par Schlegel et Novalis. Le besoin du
symbolisme provient du fait que le référent de l'expérience religieuse, puisqu'il est
transcendant, n'est jamais donné directement. Il est vrai que pour Eliade I’archétype a
aussi une signification méthodologique qu’il désigne le principe formatif présumé a
déterminer les phénomeénes religieuses, les mythes, les rites, les croyances des
civilisations les plus diverses et des traditions spirituelles de 1’humanité les plus
¢éloignées, étant donné qu'il a décidé d'offrir une morphologie des religions et pas
seulement leur histoire. Mais il a une signification ontologique aussi. Eliade s’efforce de
récupérer de fagon empathique les rapports de I’homo religiosus avec le monde et avec
les autres, et les circonstances de la vie quotidienne, celui qui ne regardait jamais la
nature comme simplement naturelle.

Or, pour ’homme qui appartenait aux civilisations archaiques, la réalité
transcendante est investie non seulement de sacralité, mais aussi de réalité pleine, tous
les étres, les processus et les choses de la réalité immédiate acquicrent leur existence et

309

BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:54:01 UTC)



leur identité par la participation au plan transcendent fournisseur d’existence et
d’identité, le plan des mode¢les formatifs, des archétypes.

C’est ce qui permet a Eliade d’affirmer & plusieurs reprises que les ontologies
archaiques possédent une structure platonicienne, qui va se retrouver aussi dans la
forme mentale des cultures structurées par les grandes religions historiques.
L’événement historique de I’Incarnation de Dieu en tant que Jésus institue, il est vrai, le
modele de la temporalité linéaire, irréversible, 1’histoire orientée téléologiquement vers
la fin des temps, vers le deuxiéme aveénement du Christ, mais Eliade charge cet
évenement sans égal, remarquable, d’exemplarité, de pouvoir formatif et de I’autorité
normative des archétypes des anciennes religions paiennes. Les archétypes
demandaient la restauration périodique, cyclique de 1’univers, de la cosmogonie ou de
I’intervention des dieux ou des héros civilisateurs (par la récitation des mythes et
I’accomplissement des rites accompagnantes).

Paul Tillich, qui partage avec Eliade la conviction que les symboles, d’autant
plus les symboles religieux permettent 1’accés aux régions les plus profondes de la
réalité et de la conscience, qui s’avérent inaccessibles pour la rationalité discursive, croit
que la qualité principale du symbole est de renvoyer au-deld de soi-méme. (Eliade,
1995, p.1994.) C’est aussi ce que pense Ricceur aussi, qui voit dans cette particularité
fonctionnelle et sémantique des symboles une double intentionnalité: un «premier sens,
littéral, qui renvoie analogiquement par soi-méme a un deuxiéme sens, qui n’est pas
donné autrement que par l’intermédiaire du premier» (Ricceur, 1960, p. 22). Les
symboles, religieux en particulier, ont une structure paradoxale. Ils renvoient au-dela
d’eux mémes parce qu’ils sont autoréférentiels. L’expression symbolique retient dans
son exemplarité autant D’irréductibilit¢ de la signification, qu’elle présentifie
analogiquement et par participation, que la nécessité d’associer le signifiant empirique
et le contenu signifié transcendent. C'est ce qu'Eliade appelle « rupture de niveau ». Le
symbole religieux comme dispositif de signification met en jeu en méme temps le plan
de l'expression et de l'intuition sensible et le plan approprié¢ de la signification et de
l'intuition intellectuelle, eidétique, étant donné que la réalité signifiée est sacrée,
transcendante, en d'autre termes, inexprimable de fagon discursive, ineffable, au-dela de
l'expérience et de la pensée. Sumballein, en grec ancien, signifie jeter ensemble, ce qui
pourrait signifier aussi coincidence de destin, chemin commun, confluence, harmonie
préétablie; acceptions qu'on pourrait identifier fonctionnellement entre le plan du
signifiant symbolique, de I'expression proprement dite et le plan du contenu signifié.

La continuité d'une tradition refléte la continuité paradoxale entre le plan
immanent de I'expérience commune, profane et le plan transcendant que I’expression
symbolique révéle et cache en méme temps. La dialectique du sacré et du profane qui
caractérise les diverses hiérophanies se prolonge dans la dialectique du rapport
sémantique des échanges entre l'incarnation de la signification transcendante et la
sublimation de l'expression immanente. Le symbole en général, le symbole religicux en
particulier est discontinuité existentielle et continuité essentielle en méme temps. Il y a
une certaine asymétrie. La signification joue par rapport a 1'expression un réle formatif
et structurant, en lui offrant d'exemplarité. Cette asymétrie s'appuie sur un modéle
ontologique, tacitement accepté comme présupposition trés répandue dans les sociétés
archaiques et traditionnelles, dans les traditions spirituelles et dans les formes de la
sacralité qui les caractérisent: le plan transcendent est apprécié positivement et est
considéré comme réel, ayant un réle fondateur pour les réalités mondaines, soit d'ordre
naturel, soit social. D'oul une fonction d’orientation du symbole, une certaine dimension
vectorielle; seule l'expression peut étre le «signe» de 1’archétype transcendent signifié;

310

BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:54:01 UTC)



jamais le rapport ne doit étre renversé. L’engagement de 1’homme des cultures
traditionnelles envers le plan transcendent de la réalité explique la réalité et I’efficacité
des symboles. Jean Borella a souligné I’importance d’une ontologie scalaire comme
ontologie de référence pour 1’explication de ’efficacité des symboles; c’est ce qu’il
appelle « causalit¢ sémantique ». (Borella, 1995, p. 17) Eliade interpréte le sens de
P’expérience religieuse, essayant de distinguer par la méthode comparative des
invariants, des configurations intentionnelles, des structures qui se dégagent de la masse
amorphe et variée du matériel documentaire. Il a été critiqué car il met l'accent sur les
similitudes, en négligeant les contextes culturels particuliers, les différences. La
supposition méthodologique directrice qu’Eliade a adoptée est la perspective
synchronique, qui ressemble beaucoup a celle du structuralisme: les similitudes
structurelles ont une plus grande importance herméneutique que les variations
contextuelles ou les variations culturelles et historiques.

La compréhension morphologique ne surgit pas quand on cherche a
reconstruire le contexte particulier de la production d’un phénoméne religieux, mais
quand on essaie de ’intégrer dans un systéme d’associations et d’affinités avec d’autres
phénomenes. Si on le contextualise historiquement, on risque de 1’isoler et de perdre son
sens. On doit lui rendre son emplacement de droit dans le syst¢tme de significations
partagées avec d’autres phénoménes similaires, il ne suffit pas de reconstruire le cadre
de sa manifestation concréte, de fait, qui n’a qu’une pertinence herméneutique dérivée,
secondaire. D’ou I’'intérét d’Eliade pour le symbolisme religieux, pour la fonction du
symbole d’unification, sa fonction d’intégration des expériences et des expressions
religicuses particuliéres les plus variées dans un systéme des significations, dans un
pattern, dans un archétype. Cette option méthodologique du comparatiste met en
lumiére aussi le rapport entre la hiérophanie et le symbole. Seule 1’interprétation d’une
hiérophanie en tant que symbole, c’est-a-dire en I’intégrant dans un ensemble cohérent
et structuré d’associations symboliques, la rendra compréhensible par contextualisation,
par le détachement d’un cadre particulier d’apparition.

Sinon, on risque de l’interpréter en la réduisant aux conditions historiques,
sociales et économiques, comme une expression accidentelle, contingente: «on se
trouve, selon la situation, en présence d’un symbolisme céleste ou tellurique, végétal,
solaire, spatial, temporel etc. Ces différents symbolismes peuvent étre considérés a juste
titre comme des «systémes» autonomes dans la mesure ou ils manifestent de plus en
plus clairement, totalement et avec une cohérence supérieure les significations que les
hiérophanies manifestent d’une maniére spéciale, locale et successive. Ainsi, on s’est
efforcé chaque fois que le document examiné permettait d’interpréter une hiérophanie a
la lumiére de son propre symbolisme, afin qu’on pourrait saisir sa signification de
profondeur.» (Eliade, 1993, pp. 409-410)

La contribution herméneutique essentielle qu’Eliade a apportée est qu’il ne
regarde jamais un symbole comme isolé, comme résultat du contexte ou de causes
culturelles historiques, mais comme une possible expression de valoriser un systéme
structurel des affinités et correspondances entre les significations. Le symbolisme dans
son ensemble soutient la polysémie d’un symbole particulier, méme ses connotations
contradictoires.

Les documents religieux restent opaques s’ils ne sont pas déchiffrés a la
lumiére d’un réseau des correspondances, c¢’est-a-dire en les intégrant en tant que
symboles dans un systéme des significations. Les symboles agrégent en systémes car ils
possedent leur propre logique; ces systemes ont de la cohérence et de 1'universalité et
tendent & conserver leur structure, que celui qui les utilise les comprenne ou pas. C’est

311

BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:54:01 UTC)



la dimension syntactique qui agrége les séries ou les constellations symboliques (selon
les termes de G. Durand). Mais la dimension sémantique (verticale) du symbole est
essentielle pour son fonctionnement.

D’ou découle la capacité du symbole de médiation exemplaire pour les sens
sacrés et quelques fonctions exemplaires qu’Eliade montre briévement dans
Methodological remarcs on religious symbolism (Eliade, Kitagawa, 1959, pp. 86-107),
reprises aussi dans Mephistopheles et I’'androgyne.

Les symboles religieux peuvent révéler les structures du monde qui ne sont pas
évidentes au niveau de I’expérience immédiate; le symbolisme religieux est multivalent;
grace a cette polyvalence, le symbolisme religieux peut intégrer les différentes
significations dans une totalité, dans un systéme; grace a cette capacité d’unifier et de
systématiser, les symboles religieux peuvent exprimer des situations paradoxales ou
d’autres structures qui sont impossible a exprimer autrement; aussi, le symbolisme
religieux a une valeur existentielle. (Eliade, 1994, 194-196).

La logique du symbole devra étre considérée comme une logique analogique,
opposée et complémentaire a la logique identitaire, une logique de I’imaginaire
religieux. Car les images religieuses, les mythes, les symboles véhiculent d’une manicre
cohérente des significations sacrées, lesquelles, méme si elles ne peuvent étre vérifiées
empiriquement, recoivent leur validité au moins de l’appartenance a une idéologie
cohérente, car elles articulent et véhiculent un message doctrinaire efficace dans
I’économie des biens symboliques destinés au salut, a la rédemption. Ainsi, les images
ne doivent pas encore étre rejetées comme des obstacles pour la connaissance
rationnelle, objective, comme simples déviations et errances, mais elles doivent étre
acceptées et assumées par [’herméneute, qui va reconstruire ainsi 1’horizon de ’homme
religieux de toujours et de partout. L’image ne doit plus étre assimilée a 1’erreur
épistémique, mais & une possible voie d’accés dans un autre régime de compréhension
de la réalité et de la condition humaine.

Eliade reconnait I’importance de I’imagination, des images religieuses comme
symboles, et méme la nécessité d’expliciter une logique des symboles. En outre,
reconnaissant la prééminence des images-symboles comme instrument d’une valeur
inestimable pour I’interpréte du phénomeéne religieux, Eliade fait une distinction entre
les diverses hypostases de 1’imagination, en insistant sur leurs fonctions et sur leur
efficacité différenciée pour saisir les significations non-discursives. Par exemple, il
distingue entre I’imagination symbolique et I’imagination matérielle, dont parle Gaston
Bachelard: «L’imagination représente un instrument de connaissance, car elle nous
dévoile d’une fagon intelligible et actuelle les modalités du réel... une fois formé, le
symbole est investi d’une double fonction, «existentielle» et «cognitive». D’un c6té, un
symbole unifie les secteurs différents du réel (le symbolisme aquatique, par exemple,
révele la solidarité structurelle entre les Eaux, la Lune, le devenir, la végétation, la
féminité, les germes, la naissance, la mort, la résurrection etc.); d’un autre coté, le
symbole est toujours ouvert, dans le sens qu’il est susceptible de révéler des
significations transcendantes, qui ne sont pas «données» (évidentes) dans I’expérience
immédiate; par exemple, les rites baptismaux révelent un autre niveau du réel que le
niveau bio-cosmique (naissance-mort-renaissance), il révéle la «naissance spirituelley,
la renaissance a une modalité transcendante d’étre (le «salut» etc.). Le symbole
aquatique [...]Jest [...] un moyen d’apercevoir le réel dans sa totalité, car il reléve I’unité
fondamentale du Cosmos. Un symbole devient autonome du moment ou il se constitue
comme tel, et sa polyvalence nous aide a découvrir les homologies entre les différentes

312

BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:54:01 UTC)



fagons d’étre, correspondances que la simple imagination de la matiére ne rendrait pas
possibles» (Eliade Jurnal, 1993, pp. 58-59)

Le mode symbolique se montre solidaire non seulement avec la manifestation
du sacré (les hiérophanies), avec la présentification de la transcendance, mais aussi
avec la présence de la forme. Lorsque 1’ame sent le besoin de considérer les formes du
monde qui nous entourent non seulement comme un simple accident, mais comme
profondément justifiées dans ’ordre des choses, alors les formes vont montrer (révéler)
leur exemplarité. Le symbole apparait comme «création de la psychéy, est constitué «a
la suite des tensions existenticlles»; mais il n’est pas une projection arbitraire;
I’expérience symbolique n’est pas I’extériorisation d’une subjectivité contingente (et
empirique) — le moi empirique ou psychologique — mais il est la manifestation d’une
intentionnalité formative, qui engendre des formes (structures) non-arbitraires.

Le symbole et le symbolisme montrent I’importance des significations non-
conditionnées pour I’existence et pour la condition humaine. (L’homme a la vocation de
transgresser sa propre situation et ses conditionnements). Il est propre a ’homme d’étre
capable de lire dans les formes et les événements qui I’entourent les signes de
I’inconditionné (qui est aussi la source des formes). Le symbolique survient et s’institue
dans le champ de la conscience lorsque ces formes (autrement communes, familiéres)
révélent leur «étrangeté» (i.e. leur altérité qualitative, leur dimension transcendante)
constitutive, leur irradiation d’inconditionné, d’irréductible et du non-limitatif. La
signification symbolique d’une chose commune ne I’annule pas, ne le dissout pas, ne le
détruit pas, mais lui rend de 1’exemplarité, en dévoilant sa dimension de profondeur. Un
arbre symbolisant 1’ Arbre du monde reste pourtant un arbre. La pensée symbolique est
une sorte de connaissance autonome, qui surgit comme une création, comme une
réponse du psychique aux tensions existentielles (conditionnements/le besoin
d’inconditionné).

Devient évidente la valeur existentielle du symbolisme religieux: ,,un symbole
vise toujours une réalité ou une situation qui engagent directement l'existence humaine”
(Eliade, 1995, p. 198) Par rapport au concept, le symbole exprime une liaison avec la
vie. Les symboles expriment le ,,spirituel vécu”. Toute manifestation de 1'Esprit est une
manifestation de la Vie. Les symboles engagent directement la condition humaine, sont
des révélations existentielles pour I'homme qui déchiffre leur message. D'autre part, les
symboles révéelent la solidarité profonde entre I'homme et le cosmos. Ils donnent au
milieu cosmique une apparence familiére. IIs contribuent aussi a aider I'homme a
dépasser une certaine condition particuliére, personnelle, subjective. Grace a
l'expression symbolique, l'expérience humaine recoit de l'objectivité. ,, [...] celui qui
comprend un symbole s'ouvre vers le monde objectif, en réussissant a quitter sa
situation particuliére et a accéder a la compréhension de 1'universel”. (Eliade, 1994, p.
199)

Les formes-archétypes (qui ne limitent pas en séparant) sont celles qui
autorisent 1’intelligibilité analogique-symbolique (métaphores, analogies qui défient la
logique identitaire). Cette intelligibilité transforme la linéarité du signifiant (du type
linguistique) en 1’arborescence des significations du symbole. Le symbole est une
ceuvre ouverte, non pas indéfiniment interprétable, indéterminée, mais ouverte vers
I’horizon, c’est-a-dire vers la  délimitation qualitative, vers 1’infini intensionnel
(qualitatif), qui est en méme temps convergence sémantique et surmonte toute fixation,
toute stabilité cartésienne dans la sphére du possible strictement discursif. Le symbole
n’est pas une idée claire et distincte. «Si I’Esprit fait appel aux images (voir symboles,
n.m.) pour saisir la réalité¢ ultime des choses, c’est parce que cette réalité se manifeste

313

BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:54:01 UTC)



d’une maniére contradictoire et, en tant que telle, ne pourrait pas étre exprimée par
concepts» (Eliade, 1994, p. 19). Il faut remarquer que la réalité ultime (i. e. la
Transcendance) est la réalité ultime des choses, donc elle n’est pas une réalité séparé.
«Peut-étre que la plus importante fonction du symbolisme religieux [....] est sa capacité
d'exprimer des situations paradoxales ou certaines structures de la réalité ultime qui ne
peuvent pas étre exprimés autrement. » (Ibidem, p. 197) Si pour les modernes, la réalité
ultime est la matiére, pour les civilisations anciennes la réalité ultime est presque
toujours de nature spirituelle, elle est Esprit. L'Esprit (personnel ou impersonnel)
comme réalité ultime signifie la réalité pleine. Les modernes sont ceux qui commencent
a regarder les réalités spirituelles comme quelque chose de secondaire, de dérivé, ou
peut-étre quelque chose d'illusoire.

La raison instrumentale entraine indifférence axiologique, réduit les
significations a la valeur ustensile des choses (et des étres), a leur seuil inférieur. La
conscience symbolique est une attitude (un type de rapport) métaphysique, qui supprime
les bornes de la manipulation discursive et technique du monde, la présentant comme
transcendance présente. La transcendance présente est celle qui institue I’ordre des
significations. La conscience symbolique signifie la conversion de I’intelligence du
régime strict de la manipulation discursive a I’institution du sens a déchiffrer: contexte —
horizon métaphysique — Totalité (pas extensionnelle, mais qualitative, intensionnelle).

La conscience symbolique dévoile 1’aspect qualitatif, intensionnel des formes
(qui autrement pourraient devenir seulement des contours limitatifs et séparatifs). On
peut parler de I’intériorité des choses, qui leur donne la possibilité d’étre intégrées dans
des complexes de significations de plus en plus larges, qui affirment 1’Unité-Totalité du
Monde et ensuite la hiérarchie des formes et des significations. (Hiérarchie signifie
valeur et ordre). L’aperception symbolique renverse les habitudes de la discursivité de
I’expérience profane. Elle ne sépare pas, mais elle intégre; elle ne réduit pas, mais elle
totalise, elle institue 1’universel comme présence et l'anime. Le symbolisme et la
sensibilité qui lui est associée sont fondés sur un ordre qui n’est pas évident
(strictement) empiriquement, du point de vue utilitaire, ustensile, mais comme présence.
Les significations symboliques se partagent sans division; elles ne sont pas des
abstractions, des généralisations, le résultat de 1’abstraction, c¢’est-a-dire de la séparation
qui s’opére ainsi envers le concret et le particulier des choses. La conscience
symbolique (d’un certain type alternatif d’intelligibilité) dévoile I’aspect qualitatif,
intensionnel (dans le sens archétypal, pas conceptuel) des formes (qui risquent
autrement de devenir seulement des contours limitatifs et séparatifs) et dévoile
I’intériorité entourant les choses.

Références

Borella, Jean, Criza simbolismului religios, Institutul european, lagi 1995.

Douglas, Allen, Structure and creativity in religion: Hermeneutics in Mircea Eliade's
phenomenology and new directions, Mouton Publishers, the Hague, the nethelands, 1978.
Douglas, Allen, Mit si religie la Mircea Eliade. Casa Cartii de Stiinta, Cluj-Napoca, 2011.
Eliade, Mi., Kitagawa, j., The History of Religion: Essays in Methodology,Chicago, 1959.

Eliade, Mircea, Tratat de istoria religiilor, Ed. Humanitas, Bucuresti, 1993.

Eliade, Mircea, Jurnal, vol. I, Humanitas, Bucuresti, 1993.

Eliade, Mircea, Imagini si simboluri, Editura Humanitas, Bucuresti, 1994.

Eliade, Mircea, Mefistofel si androginul, Ed. Humanitas, Bucuresti, 1995.

Geertz, Clifford, Interpretations of cultures, Basic Books, New York, 1977.

Rennie, Brian, Reconstructing Eliade: making sense of religion, State University of New York
Press, New York, 1996.

314

BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:54:01 UTC)



Ricoeur, Paul, Finitude et culpabilité, Tome 1I, La symbolique du mal, Editions Montaigne
Aubier , Philosophie de 1'Esprit 1960.

315

BDD-A6133 © 2012 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:54:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

