
 248

LA VISION SUR SOI ET SUR LE MONDE DANS L’ŒUVRE DE 
DIMITRIE CANTEMIR. RECONSTITUTION DES VALEURS 

TRANSCENDANTALES PAR L’ART DE LA PAROLE1 

 
 

Abstract: This scientific paper aims to present the perception of the self and the world 
in Dimitrie Cantemir’s works, with the balance between the self and the transcendent, the 
relationship between the world and the spirit, as well as the metaphysical significance of the 
imaginary element as compared to reality. Present-day readers perceive Dimitrie Cantemir as an 
exception in the Romanian culture. In the same manner as Eminescu has become an ontological 
model for Romanians, Cantemir epitomizes our encyclopaedic ablities , our gnoseological 
capacities, or, to quote Constantin Noica, our ’encyclopaedism’ or ’polyhistorism’.  The 
Moldavian ruler’s biography and the continuation of his myth into posterity, the multitude of his 
scientific interests and projects, many of which were left unfinished, represent not only the data 
for the birth of Cantemir’s myth, but also the landmarks of his destiny. Although they have 
observed the strict norms of a scientific paper– among which I can mention variety and the 
element of surprise, certain aspects of research have determined a certain degree of spontaneity 
and fragmentary structure, specific to the essay genre. 

Key words: perception, word, works  
 

Images du soi – l’enfance et l’adolescence  
 

Si on me demandait de caractériser par anticipation et 
d’une façon fabuleuse la figure de Dimitrie Cantemir, 
je ne choisirais comme symbole ni l’ange des autres 
pays, ni le lion, ni l’aigle de notre monde, mais un être, 
mi-inventée par l’histoire et la légende: la licorne. Le 
symbole serait, bien sûr, le plus adéquat à lier ensemble 
les contours naturels et surnaturels de l’apparition qui 
nous concerne … 
La vie de Dimitrie Cantemir est une vie vécue au 
carrefour des temps, et elle résume par son profil 
abrupt, par les mésaventures qui l’élève et la déchire, 
un ensemble de situations des plus dramatiques de 
notre histoire2 (Lucian Blaga, 1947: 141).  

 

Pour rendre le plus fidèlement possible la vie et l’activité littéraire du grand 
savant nous nous servirons des sources restées comme héritage de Dimitrie Cantemir. 
Dans ce sens nous pouvons parler de la première biographie de la culture roumaine: Vita 
Constantini Cantemyrii (La Vie de Constantin Cantemir). Cet ouvrage a été écrit par 
Dimitrie Cantemir en latin, dans la période quand l’auteur se trouvait en Russie. 

Son œuvre est importante parce que nous y trouvons des informations 
précieuses concernant les années de l’enfance et de la jeunesse de l’auteur. 

Un rôle essentiel est détenu aussi par les chroniques de la première moitié du 
XVIIIème siècle, surtout LetopiseŃul łării Moldovei de la Dabija Vodă până la a doua 
domnie a lui Constantin Mavrocordat (La Chronique de la Moldavie de Dabija Vodă 

                                                 
1 Eugenia Zgreabăn, Université de Piteşti, jeny_pitesti@yahoo.com  
2 Lucian Blaga, Première datation = 1947. * Reproduit du volume Isvoade, Editura Minerva, 
Bucureşti, 1972, p. 141-147 (Selon les informations de la fille de l’écrivain, et nous lui 
remercions pour son amabilité, ce texte a été préparé pour la revue Saeculum). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:53 UTC)
BDD-A6125 © 2012 Universitatea din Pitești



 249

jusqu’au deuxième règne de Constantin Mavrocordat) après 1732, écrit par Ion 
Neculce. Pendant le règne de Cantemir, le chroniquer este nommé chef de l’armée 
devenant le confident du prince régnant: « Et en confidence et surtout toutes les affaires 
du règne étaient selon moi, Ioan Niculce, chef de l’armée ». 

Dans la chronique d’Ion Neculce nous trouvons des données très importantes 
concernant la « Grande tragédie que Moldova a connu en 1711 et l’exil de 
certains boyards moldaves, ayant en tête Dimitrie Cantemir. Sa chronique 
nous donne des détails précieux concernant l’incursion de Petru cel Mare en 
Moldavie, la lutte de Stănileşti, la défaite des Russes et la fuite du prince en 
Russie » (Ciobanu, 1989: 291). 
Dimitrie Cantemir est né le 26 octobre 1673 et « les premières connaissances et 

la première éducation, il les acquiert par le soin de sa mère » (Ciobanu, 1989: 360). 
Dans l’œuvre Vita Constantini Cantemyrii l’auteur parle de sa mère, Ana 

Bantâş avec une grande admiration la considérant très cultivée et soulignant en même 
temps les qualités spéciales qu’elle avait: « une femme qui mérite être dans la première 
lignée des femmes de cette époque-là comme une femme qui était très érudite, maîtresse 
de maison très expérimentée et très sage ». 

Nous apprenons à propos de la mère de Dimitrie Cantemir qu’elle fait partie 
d’une ancienne famille de boyards moldaves de campagne. Cantemir a passé ses 
premières années de sa vie dans la maison de ses parents et à la cour princière d’Iaşi. 

 À propos de son père, Constantin Cantemir, on dit qu’il fasait partie d’une 
famille de răzeşi pauvres du pays de Fălciu, « qui s’est distingué pas ses qualités 
militaires, par sa bravoure et son ingéniosité dans les guerres que la Moldavie a 
menées»  (Ibidem). 

Ces qualités l’ont aidé à monter sur le trône de la Moldavie le 15 juin 1685 
avec l’appui de Şerban Cantacuzino, le prince de la Valachie. Avant d’être désigné 
prince de la Moldavie il revient de Pologne dans la Valachie et après en Moldavie et dès 
1660 il a plusieurs positions: « ceauş spătăresc, ispravnic, armaş, serdar, mare clucer 
et représentant de Duca vodă à Constantinople »1 (Callimachi, Block  et alii 1963: 13). 

Pour être désigné prince de la Moldavie il s’est réjoui aussi de l’appui des 
boyards, qui pensaient « qu’ils vont le mener selon leur volonté » (Neculce, 1959: 87). 

Le chroniquer Ion Neculce voit Constantin Cantemir comme une personne 
ayant peu de culture disant à propos de lui: « Cantemir-vodă a été l’un des gens incultes 
du pays de Fălcliu…Il ne sait pas écrire, il ne sait que se signer » (Neculce, 1955: 172). 

Ion Neculce dit aussi: « Et ils ont tous considéré Constantin Cantemir 
cliuceriul, comme une personne âgée, ayant environ soixante-dix ans, et comme une 
personne inculte, d’origine basse, il ne savait même pas écrire » (Ibidem: 168).  

Malgré tout cela nous savons qu’il appréciait beaucoup l’éducation. C’est pour 
cela que Constantin Cantemir veut pour ses fils les meilleurs maîtres de l’époque, pour 
éviter ainsi les humiliations que lui-même avait souffertes à cause de son manque 
d’éducation.  

Alors, il fait venir de la Valachie les enseignants les plus renommés afin 
d’offrir une bonne éducation à ses fils.  

L’empreinte sur la culture de Cantemir est due à Ieremia Cacavella, un moine 
grec très érudit, « une personne renommée à l’époque pour ses connaissances, qui lui a 

                                                 
1 Callimachi, Block et alii, Dimitrie Cantemir. La Vie et l’œuvre en images, Musée roumain et 
russe, Bucarest, 1963 p. Nous soulignons. Les mots soulignés sont des positions dans le système 
administratif roumain de l’époque qui n’ont pas des traductions exactes en français. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:53 UTC)
BDD-A6125 © 2012 Universitatea din Pitești



 250

enseigné le grec, le latin, la philosophie, la rhétorique, la logique, la physique et 
l’histoire de la littérature » (Callimachi, Bloc et alii 1963: 14). 

Nous présenterons la liste de quelques ouvrages que le savant grec nous a 
laissés: une traduction du latin en grec de l’ouvrage de Platina: « Les vies des Papes », 
une interprétation du grec en roumain d’un livre qui explique le service liturgique 
« ÎnvăŃarea sfântă (L’Étude sainte) ». Une signification particulière  ont aussi les deux 
manuscrits: « Cercetarea asupra celor cinci deosebiri între biserica grecească şi cea 
română (La Recherche sur les cinq différences entre l’église grecque et celle 
roumaine) » et « Institutio logices ad mentem neotericorum philosophorum » (Măciucă, 
1962: 30). 

Et, effectivement, le père de Dimitrie Cantemir, prince de la Moldavie, 
Constantin Cantemir a réussi à donner à son cadet une culture complète, mettant en jeu 
une passion qui nous rappelle celle du père de Montaigne, qui a confié son fils à un 
maître d’origine allemande, qui ne parlait pas le français, mais qui était un bon 
latiniste1. Dimitrie Cantemir, désirant mettre en évidence cette idée, esquissera avec 
grand art, par la suite, dans son ouvrage philosophique Sacrosanctae évoquant 
l’exemple biblique de Jacob qui élève avec beaucoup d’amour son fils Joseph 
(Cantemir, 1928:17). 

« …Mon père, d’un pieux souvenir – écrivait Dimitrie Cantemir à son maître, 
Ieremia Cacavella- … prenait tellement soin que tu m’enseignes et que je m’instruis, 
que ce désir ardent de son âme ne le laissait tranquille, si j’ose le dire, ni dans son 
sommeil le plus profond » (Cantemir, 1928: 17). 

Dans Vita Constantini Cantemyrii Dimitrie Cantemir nous raconte comment il 
lisait souvent à son père jusqu’à minuit, des « histoires anciennes » ou des livres saints 
et les discours « trop doux » de Jean Chrysostome.   

Nicolae Iorga étant impressionné par cette scène père-fils que nous trouvons 
tellement beau décrite dans Vita Constantini Cantemyrii, voulant souligner encore plus 
cette liaison indestructible, affirme:  

 Dans les derniers événements nous le voyons toujours impliqué. Il est toujours près 
du vieux prince, partageant son temps entre les livres et les armes, comme les 
prétendants de Brâncoveanu le trouvent. Le soir, il était tard à côté de Constantin- 
vodă, un ignorant qui aimait les livres et qui ressentait avec douleur les plaisanteries 
faites sur son « ignorance », il était à côté de lui – le si jeune fils et le si vieux père – 
et il lui lisait « les histoires des anciens » ou il lui traduisait du slavon les Saintes 
Écritures, ou il lui lisait les paroles de Jean Chrysostome.  
Une scène tendre de la vie du simple passé, ces lectures tardives, à la lumière des 
bougies, dans l’ancien palais désert, du prince sans princesse, sans famille, sans 
vrais amis, ayant à côté seulement cet enfant, qui lui ressemblait tellement au visage 
et dont l’esprit illuminé était si supérieur à son esprit naïf. Dans son grand fauteuil 
de prince, le vieux « à visage rouge … avec sa barbe blanche comme la neige », 
regardait dans l’ombre de la nuit le front haut et large de son enfant génial, qui lisait 
pour lui, l’ignorant, la sagesse ancienne et pérenne des livres… » (Iorga, 1901 : 
246). 

Dimitrie Cantemir est attiré par les imprimés et les écrits en roumain et il a un 
grand respect pour la culture des grands chroniqueurs: Miron Costin et Grigore Ureche. 

Miron (Costin) n’était pas ignorant; il savait le latin, le polonais et le russe. Il a été 
le premier des boyards moldaves, qui a envoyé ses fils à des écoles dans des pays 
étrangers. Puis c’était letopiseŃul Moldovei (la chronique de la Moldavie) d’après le 

                                                 
1 Tous ces détails et d’autres sont donnés par Montaigne dans ses Essais, Livre II, chap.2 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:53 UTC)
BDD-A6125 © 2012 Universitatea din Pitești



 251

maire Ureche jusqu’à présent ou sa mort, et assez bien et peu attiré par des flatteries  
(Cantemir, 1923: 68). 

À l’âge jeune de 15 ans il est obligé de commencer son errance étant envoyé 
par son père à Constantinople comme otage. D. Cantemir représente en fait la garantie 
que le prince de la Moldavie respectera entièrement les obligations qu’il avait envers le 
sultan. 

Le conflit entre la famille des Brâncoveanu et des Cantemir décrit aussi plus 
tard dans Istoria ieroglifică (L’Histoire hiéroglyphique) sera présent cette fois-ci aussi: 
« Ainsi, par ses capuchihăi ils ont dénoncé Constantin Cantemir à la Porte qu’il n’a pas 
envoyé son vrai fils pour remplacer Antioh, parce qu’il a l’intention d’errer » (Lăudat, 
1973: 12). 

Cette scène de la confrontation entre le caimacanul de Stambul, Huscin- Pacha 
nous est peinte très bien par Dimitrie Cantemir qui nous donne des détails importants: 
« Il fit venir les deux fils de Cantemir, dont le premier il le connaissait et l’autre, il ne 
l’avait jamais vu. En les apportant, dès que le cadet fut entré dans la salle, il répondit: 
,,Celui qui a dit que celui-ci est le soi-disant fils de Cantemir a menti, car si quelqu’un 
pouvait douter de celui plus âgé qui ne le  connaissait pas, mais le cadet, moi-même je 
peux témoigner, car il ne se différencie de son parent que par l’âge, mais autrement il 
est son icône vivante ». La confrontation à laquelle le caimacan participe détermine 
celui-ci de ne pas douter de la parole de Constantin Cantemir ayant plus de confidence 
dans la sincérité du prince moldave envers les Turcs. Ainsi, Huscin- Pacha dit à ses 
capuchihăi: « Écrivez à votre Prince que s’il veut qu’il fasse revenir ses deux fils dans le 
pays, nous sommes prêts à le faire, car sa foi si prouvée n’a plus besoin d’otages » 
(Ibidem:115). 

Dimitrie Cantemir est forcé de rester à Constantinople jusqu’en 1710, 
notamment 17 ans. « Seulement en 1699 nous voyons Dimitrie pour peu de temps à Iaşi, 
où il est venu se marier avec Casandra, la fille de l’ancien prince de la Valachie, Şerban 
Cantacuzino, emmené d’Ardeal. Sa future épouse s’y trouvait en exil avec sa mère » 

(Ciobanu, op. cit.: 361). 
À Constantinople, Dimitrie Cantemir a étudié à l’Académie de la Patriarchie 

Orthodoxe connue aussi sous le nom de la « Grande École ». Grâce au fait que 
beaucoup d’enseignants qui se trouvaient à l’Académie de la Patriarchie Orthodoxe 
avaient étudié à l’Université de Padova on met, d’une certaine façon, un signe d’égalité 
entre les deux grands centres de culture. La Grande École  était le successeur de l’École 
Œcuménique, notamment de l’Université de Byzance. 

Cette institution très renommée était dirigée par l’érudit Theophil Coridaleu, 
une personne ayant des visions larges, laïques, un philosophe audacieux, avec des 
libertés d’interprétation du spirituel traditionnel de l’orthodoxie, ancien professeur 
de l’école grecque de Vénice (Panaitescu, 1958: 40). 

À la Grande École il y avait des professeurs fameux tels: lacomi, « qui m’a 
enseigné les éléments de la philosophie » (Cantemir, 1877: 135); Melentie de Arta, 
professeur de littérature universelle, connaisseur de la philosophie de Thales et van 
Helmont, « qui a été mon professeur pendant huit mois » (Ibidem: 136); Dionisie 
Ieromonahul et Alexandru Mavrocordat, des professeurs de philosophie, de théologie et 
de physique, le dernier étant l’auteur d’un traité sur la circulation du sang; Hrisant 
Nottara, Antonie et Spandoni. 

« Donc il a pris là, à Constantinople, de chacun ce qu’il avait besoin: de 
l’horizon des Occidentaux, de l’imagination des Orientaux, la logique, la maîtrise de la 
phrase des Grecs antiques…» (Iorga, 1935 : 18-1). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:53 UTC)
BDD-A6125 © 2012 Universitatea din Pitești



 252

Étant avide des connaissances, l’ambitieux prince entre dans ce milieu de 
culture apprenant beaucoup de langues: le turc, l’arabe, le persan, le français et l’italien. 
Sa voie vers l’éducation ne s’arrête pas ici et Dimitrie Cantemir commence à étudier: la 
philosophie, l’éthique, la logique, l’histoire, la géographie et la musique. Tous ces 
domaines seront présents plus tard dans ses œuvres porteuses d’une grande valeur 
scientifique. 

C’est toujours pendant cette période qu’il lie des amitiés avec beaucoup de 
dignitaires et de savants turcs, connaissant la société musulmane et la vie de 
Constantinople. 

Nicolae Costin dans LetopiseŃul Moldovei écrivait: « Comme il était un homme 
intelligent qui savait bien l’éducation turque, son nom était connu dans tout 
Constantinople, et tous les agii l’invitaient à leurs festins turcs, grâce à l’amitié qu’il 
avait avec eux. D’autres disent, connaissant bien le tambour, les agii l’invitaient, pour 
leur parler » (Costin, 1872: 89). 

N’oublions pas que Dimitrie Cantemir est vu dans la musique turque comme 
l’un des meilleurs compositeurs de musique classique turque. 
En Turquie on entend encore la musique de Cantemir incluse dans les programmes des 
concerts de musique turque ancienne. Sadettin Bey, un bon connaisseur de la musique 
turque, fait des appréciations concernant l’œuvre musicale de Cantemir, disant que 
celle-ci « fait preuve d’un vrai génie artistique. La beauté et la force des œuvres qui 
nous sont restées de lui sont étonnantes » (Yönethen, 1962: 38). 

 
L’art de la parole et la vision sur le monde dans l’œuvre de Cantemir 
Dans l’œuvre de Dimitrie Cantemir nous rencontrons aussi certaines 

observations à l’égard de la nature de la parole. Un exemple concluent est représenté 
par le roman allégorique Istoria ieroglifică (L’Histoire hiéroglyphique) où l’auteur fait 
l’affirmation suivante: « la parole sans la pensée est vaine » (I. 1-199), ce qui signifie 
qu’il n’y a pas des mots sans sens lexical.  

La maîtrise de la parole est aussi donnée par les 760 « réflexions » qui ont une 
valeur morale incontestable. Nous en rappellerons ici quelques-unes:  

Mare scrâşnetul roatelor astupă voroava cărăuşilor (le grand bruit des roues couvre 
les paroles des passagers) »; « Toată slava şi lauda numelui cea mai de frunte este 
când cineva cu osteninŃele sale pentru moşia sa sudorile şi-au vărsat şi pentru 
neamul său toate primejdiile în seamă n-au băgat (Nous honorons et nous louons un 
nom célèbre quand quelqu’un a fait de grands sacrifices pour les biens du pays et 
quant il n’a pas tenu compte des dangers pour défendre son peuple) »; « Fericirea 
grabnică curând oboseşte (le bonheur qui se presse fatigue vite) »; « Gura desfrânată 
mai tare aleargă decât piatra din deal răsturnată, pe care un nebun cu piciorul poate a 
o prăvăli şi o mie de înŃelepŃi a opri nu o pot (La bouche dépravée court plus vite 
que la pierre renversée du vallon, qu’un fou peut pousser avec son pied et que mille 
sages ne peuvent pas arrêter) »; « Cine tace mult, mult gândeşte (Celui qui se tait, 
pense beaucoup) »; « Nu mai mult tăria vinului în cap, decât chipul frumosului în 
inimă lovéşte (La richesse de l’alcool du vin frappe moins dans la tête que le visage 
du beau dans le cœur). 

Dans son ouvrage Compendiolum, Cantemir souligne la même idée. La parole, 
dit-il, est caractérisée par le sens (Cantemir, 1879 : 418). 

La parole n’est pas une simple articulation; avant tout elle est du sens, elle est 
une signification, et ce n’est que l’homme, parmi tous les êtres, qui a le don de parler, 
c’est-à-dire de dire quelque chose qui a du sens. Toute prononciation de sons n’est pas 
une parole. « Une certaine manifestation verbale est articulée et pleine de signification 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:53 UTC)
BDD-A6125 © 2012 Universitatea din Pitești



 253

… par exemple le mot Dieu, et une autre manifestation verbale est articulée, mais sans 
aucun sens, par exemple blitri » (Ibidem :10). 

 Ce mélange de la lettre et de l’esprit, comme l’écrit (Cantemir, 1928 : 119), se 
référant à la parole dans le sens conceptuel, existe donc avant les choses singulières 
auxquelles elle est attribuée; en soi elle est un terme général qui peut montrer un terme 
individuel, la blancheur montrant le blanc, tandis qu’un terme individuel n’est né qu’en 
présence de l’objet sensible, ainsi qu’il « embrasse deux choses, notamment l’objet et la 
désignation, cette feuille de papier et la couleur blanche » (Cantemir, 1879 : 14). 

Cantemir fait aussi des références à la conception dialectique selon laquelle la 
parole représente l’unité entre l’universel et le singulier, se référant au problème de la 
temporalité des choses, sur « l’universalité singulière et la singularité universelle » 
(Cantemir, 1928 : 182). 

Les bruits faits par les animaux ne représentent pas un langage articulé. Non 
plus, ce que Dimitrie Cantemir appelle risus, gemitus, notamment les  onomatopées. 
Donc, la parole n’est pas une simple articulation, mais une articulation qui exprime un 
sens. Autrement dit, tout regroupement de sons n’est pas de la communication. Le mot 
est, selon Cantemir, une unité entre forme et contenu1, idée toute aussi importante que 
celle de la fonction sociale de la langue (Bădărău, 1964: 332, 333). 

Cantemir souligne aussi le fait que la parole est un don fait à l’homme par la 
divinité. Il dit que, au début il y a eu une seule langue. Cantemir parle aussi de la 
diversité des langues actuelles employant comme arguments des éléments présents dans 
le conte puéril de la tour de Babel (Cantemir, 1928 : 182). Pour le grand savant, les 
langues représentent les plus importants organes de communication des sciences, «  des 
organes nécessaires, sans lesquels, chose très importante à noter, les sciences ne 
pourraient pas exister » (Cantemir, 1928 : 185). 

 
La vision sur le monde reflétée dans l’œuvre de Cantemir 
Partant du terme philosophique d’origine allemande Weltanschauung, nous 

essayerons de refléter la réalité telle que celle-ci apparaît dans les créations de Cantemir. 
Tout d’abord nous parlerons de la réalité historique que le prince moldave a 

essayé de rendre si fidèlement dans l’œuvre Istoria ieroglifică (L’Histoire 
hiéroglyphique). Par les conceptions historiques et philosophiques qu’il y affirme, il 
s’inscrit dans la lignée de l’humanisme roumain. Écrite sous la forme d’une fable d’une 
grande longueur, les personnages de l’Istoria ieroglifică sont des animaux et des 
oiseaux, symbolisant la rivalité entre la famille Brâncoveanu et celle des Cantemir, 
l’une de la Valachie et l’autre de la Moldavie. Inspiré de la réalité politique de son 
temps, cet ouvrage peut être considéré un roman social et philosophique à caractère 
patriotique, s’approchant du pamphlet politique. Comme Nicolae Iorga disait, il peut 
être considéré « le premier roman roumain qui parle de la réalité historique ». 

« Istoria ieroglifică – l’œuvre est aussi sans doute une catharsis des amertumes et du 
venin accumulé par l’homme politique contrarié dans ses aspirations, mais la vraie 
valeur réside dans le fait que l’auteur oublie le caractère cryptique des personnages, 
des animaux, des oiseaux et des poissons, et il se laisse attiré par le monde fabuleux 
qu’il a créé. Istoria ieroglifică valorise ainsi pour la première fois, dans la littérature 
cultivée, la substance. L’humour, qui ne manque pas d’impertinence, et la fantaisie 
« des livres populaires », empruntant des noms d’animaux du Fiziolog (Inorogul, 
StruŃocămila, Filul) et surtout  la sève populaire du langage, mais sa satire est d’une 
originalité frappante, qui vient du mélange rabelaisien d’érudition et de culture – qui 

                                                 
1 L’ouvrage Compendiolum est influencé par Logica d’Aristotel. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:53 UTC)
BDD-A6125 © 2012 Universitatea din Pitești



 254

s’y ressent – avec une fantaisie exubérante et une invention inépuisable » (Ivaşcu, 
1969: 249). 

Les ouvrages les plus valeureux de Dimitrie Cantemir ont été écrits en latin et 
attestent une riche documentation dans le domaine des sciences humaines mais aussi 
une grande passion pour la recherche. « L’âme ne peut pas trouver sa paix – dit-il – 
jusqu’à ce qu’elle ne trouve pas la vérité, qu’il cherche avec beaucoup de labeur si loin 
que celle-ci se trouve ». 

Par la vision large et par l’analyse approfondie des grands problèmes de 
philosophie de son siècle, Dimitrie Cantemir se manifeste comme un précurseur de la 
philosophie roumaine. 

Parmi les ouvrages philosophiques de l’illustre encyclopédiste nous 
mentionnons: Divanul sau Gâlceava înŃeleptului cu lumea sau GiudeŃul sufletului cu 
trupul (Le Divan ou la Lutte du sage avec le monde ou la Dispute de l’âme et du corps), 
Imaginea de nedescris a ştiinŃei sacre (Image indescriptible de la science sacré), 
Prescurtare a sistemului logicei generale (Raccourci du système de la logique 
générale), Cercetarea monarhiilor pe baza filozofiei fizice (La recherche des 
monarchies selon la philosophie physique). 

Divanul sau gâlceava înŃeleptului cu lumea sau giudeŃul sufletului cu trupul 
« Œuvre philosophique, Divanul constitue son premier titre de gloire: celui de fondateur 
de la philosophie roumaine. Divanul représente le premier ouvrage roumain de 
philosophie, plus exactement, d’éthique philosophique, et non pas religieuse, 
mystique » (Ivaşcu, 1969 : 246).  
  Écrite en grec et en roumain en 1698, cet ouvrage est, comme Cantemir lui-
même le dit: « întâia a osteninŃei mele răsădire şi odrăslire (la première création de mon 
labeur) », « a tinereŃelor mele întăe născută roadă (le premier fruit de ma jeunesse). 

Son maître Ieremia Cacavela, voit le génie de Cantemir dès ce premier livre: 
« care puŃină sămânŃă ai smeritei mele didascalii priimind întru învăŃături cu miile 
înmulŃită au răsărit roadă (la petite graine de mon humble éducation a reçu mille fois 
plus des fruits de l’enseignement) ». 
 Le livre reflète le stade de formation du savant, qui évolue de la pensée morale 
et orthodoxe vers le culte humaniste de la raison, étant parmi les premiers travaux à 
caractère philosophique de notre littérature ancienne. Par l’intermédiaire du Divan sont 
mises en circulation dans nos pays des réflexions des philosophes et des écrivains de 
l’antiquité tels: Epictet, Pitagora, Thales, Seneca, Platon, Tacit, Cicero, Plutarh. 
 Anticipant l’humaniste à venir, Cantemir parle déjà avec fierté des possibilités 
créatrices de l’homme: « Non pas esclave, mais maître du monde on t’a laissé, pour 
cela, c’est toi qui dois maîtriser le monde, non pas l’inverse ». 

 Sacrosanctae scientiae indepingibilis imago- Imaginea de nedescris a ştiinŃei sacre 
Écrite en 1700, l’ouvrage constitue le premier document de littérature 

philosophique roumaine. Imaginea de nedescris a ştiinŃei sacre impressionne par le 
style mature et par la sureté avec laquelle l’auteur aborde les plus importants problèmes 
de la philosophie. Tourmenté par le doute de la connaissance, Dimitrie Cantemir part 
sur le long chemin de la découverte de la vérité. 

Cet ouvrage a été écrit dans la période où Dimitrie Cantemir se trouvait à 
Constantinople et marque dans son œuvre le passage de la littérature religieuse aux 
problèmes de philosophie. 

Dimitrie Cantemir met en discussion des problèmes philosophiques importants, 
tels : la théorie de la connaissance, la théorie des atomes et de l’origine de la matière, la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:53 UTC)
BDD-A6125 © 2012 Universitatea din Pitești



 255

controverse entre le théisme et le déisme, le problème du temps où il promeut aussi 
quelques conceptions matérialistes. 

« L’examen des rapports de l’œuvre de Cantemir avec l’antiquité classique nous 
permet d’affirmer que son classicisme n’a pas été purement formel, de type jésuite, 
limité à la culture des langues classiques, à l’ornement des écrits avec des citations 
des auteurs antiques et des allusions mythologiques, mais il a impliqué dans une 
certaine mesure une modification de la conception sur le monde » (Vaida, 1972: 
262). 

 
Références 
Bădărău, D., La Philosophie de Dimitrie Cantemir, Éditions de l’Académie, Bucarest, 1964 
Callimachi, Block,  et alii, Dimitrie Cantemir. La Vie et l’œuvre en images, Musée roumain et 
russe, Bucarest, 1963 
Cantemir, D., L’Histoire hiéroglyphique, Éditions de l’Académie Roumaine, Bucarest, 1973 
Cantemir, D., Logique, Éditions de l’Académie Roumaine, Tom VI, 1879 
Cantemir, D., Métaphysique du latin de Nicodim Locusteanu, Éditions Ancora, Bucarest, 1928 
Cantemir, D., Vita Constantini Cantemyrii, Éditions de l’Académie Roumaine, vol. VII 
Ciobanu, Şt., Histoire de la littérature roumaine ancienne, Éditions Eminescu, Bucarest, 1989 
Constantin Măciucă, Dimitrie Cantemir, Collection « Gens illustres », Éditions Albatros, 1972 
Costin, N., La Chronique de la Moldavie, in M. Kogălniceanu, Les Chroniques de la Roumanie 
ou de la Moldavie et de la Valachie, II, éd., Bucarest, 1872 
Iorga, N., Histoire de la littérature roumaine au XVIIIème siècle, vol. I, 1901 
Iorga, N., L’Originalité de Dimitrie Cantemir, Vălenii de Munte, 1935 
Ivaşcu, G., Histoire de la littérature roumaine 1, Éditions Scientifiques, Bucarest, 1969 
Lăudat, I.D., Dimitrie Cantemir. La Vie et l’œuvre, Éditions Junimea, Iaşi, 1973 
Yönethen,H. B., Dimitrie Cantemir dans l’histoire de la musique turque, Musique, an XII, no. 10 
octobre 1962 
Măciucă, C., Dimitrie Cantemir, Éditions Tineretului, 1962 
Neculce, I., La Chronique de la Moldavie et Une série de paroles, E.S.P.L.A., 1959 
Panaitescu, P.P., Dimitrie Cantemir. La Vie et l’œuvre, 1958 
Verdeş I., Sur le petit manuel de logique générale de Dimitrie Cantemir, Des recherches 
philosophiques III, no. 3, 1955 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:53 UTC)
BDD-A6125 © 2012 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

