
 11

 
L’IMAGINAIRE ET LA PHILOSOPHIE1 

 
 

Abstract: The crisis of contemporary images compels us to reconsider their relationship 
with philosophy. In this sense, we need an ontology of the imaginary that should determine an 
ecology of the contemporary images. Our work is a short voyage to the history of philosophy, 
from the perspectives of Bachelard’s poetics, with the purpose of rediscovering those forgotten 
structures of the philosophical imaginary. 

Key words: imaginary, Plato, Bachelard 
« La compréhension d’une 

pensée et d’une œuvre philosophique 
ne saurait donc être épuisée par celle 
de ses concepts et de ses énoncés 
théoriques, parce qu’elle comporte 
dans sa gestation, dans sa mise en 
forme, dans ses effets, un imaginal, qui 
contribue à la naissance, à la formation 
et à l’expression du sens. »  
Jean-Jacques Wunenburger, 
Philosophie des images 

 
L’année « Gaston Bachelard » qui marque 50 ans de la mort du philosophe 

français c’est une nouvelle occasion  de nous poser des questions sur l’avenir de la 
philosophie et de l’imaginaire. Même si, selon Bachelard, il y a toujours deux versants 
de l’esprit qui ne communiquent pas, la rationalité et l’imaginaire, il existe une tendance 
de l’esprit aujourd’hui qui nous oblige de repenser  son unité. En quoi consiste cette 
tendance?  

« La poétique » de  Platon  
En 1938 Gaston Bachelard, professeur à l’Université Bourgogne de Dijon,  

réalisait sa conversion à l’imaginaire en « redécouvrant » les poètes. Deux millénaires et 
quatre siècles en auparavant Platon dans son dialogue « La République »  banissait le 
poete de meme que le sophiste et le tyran. La cité idéale n’avait pas de places pour les 
poètes. L’histoire de la philosophie devient un long parcours d’épuration des images et 
des mythes dans le profit d’une rationalité « des idées claires et distinctes », selon le 
modèle moderne de la science. Gaston Bachelard même voit dans la naissance et 
l’évolution de la science un processus d’épuration des premières images. Le passage du 
mythos au logos devient obligatoire pour comprendre l’archéologie et l’évolution des 
concepts philosophiques. Mais entre mythos et logos il n’y a pas de continuité ? Depuis 
un demi-siècle la plupart des exégètes de l’histoire de la philosophie considèrent que la 
modernité est partiellement responsable d’une interprétation trop cartésienne de 
l’histoire de la philosophie. De nombreux travaux consacrés aujourd’hui à l’imaginaire 
des philosophes grecques nous obligent à une lecture différenciée et complexe de 
l’histoire de la philosophie, une lecture qui voit dans le passage du mythos à logos une 
discontinuité mais aussi une continuité par laquelle l’imaginaire joue son rôle important 
dans la « création » philosophique. Considérées souvent des formes inferieures de 
discours par certains exégètes de l’histoire de la philosophie, les mythes sont présents 

                                                 
1 Ionel Buşe, Université de Craiova,  ionelbuse@yahoo.com 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:37 UTC)
BDD-A6085 © 2012 Universitatea din Pitești



 12

dans les dialogues de Platon : Le mythe de l’âge d’or, Le mythe de la caverne, Le mythe 
du Jugement dernier, Le mythe de l’âme, Le mythe de la Chôra, Le mythe de l’Atlantide, 
etc. Le dialogue Critias est en entier l’histoire d’un mythe, le mythe de l’Atlantide 
(Buşe, I., 2008 : 23-38).  

De la parution du livre d’E. R. Dodds, Les Grecs et l’irrationnel, jusqu’aux 
écrits récents sur le mythos de la philosophie, beaucoup de grilles de lecture de la pensée 
philosophique ont été obligées de reconsidérer le rôle de la pensée figurative dans la 
construction des concepts philosophiques. Il y a, c’est vrai, bien des excès aussi, depuis 
Proclus, par exemple, de réduire la pensée platonicienne aux mythes. Notre essai 
propose une lecture figurative de la philosophie par l’intermédiaire d’un tiers inclus. 
L’excès de mythologisation et l’excès de rationalisation ne sont que deux manières 
identitaires d’interprétation. Il y a de philosophes qui mettent l’accent sur le modèle 
rationaliste d’argumentation, comme Aristote, et des philosophes qui accordent plus de 
valeur aux mythes, comme Platon. L’homme dans sa structure ontologique est un être 
rationnel mais aussi un être poétique. Toute sa création dépend de l’accent de la 
construction créatrice.  

Dans ses Poétiques, Bachelard nous fait découvrir le côté nocturne de l’esprit, 
mais aussi une méthode de lecture de la littérature et (pourquoi pas ?) de la philosophie, 
ce que Gilbert Durand appelle la mythodologie  (Durand, G., 1996). La poétique comme 
méthode d’interprétation des textes philosophique peut-être aussi efficace, c'est-à-dire, 
une poétique qui a comme but parmi d’autres d’interpréter certains textes 
philosophiques dans la lumière des images poétiques plus ou moins conscientes des 
philosophes qui participent aussi à la construction des idées ou systèmes de la pensée.   

Les mythes de Platon ne sont pas de simples allégories qui remplacent les 
concepts absents, mais des intuitions imaginatives qui font vivre les idées. Les grandes 
ontologies ont la tendance de dénoncer les détails et les accidents. Et dans ce sens 
l’ontologie de Platon ne fait pas exception. En même temps le philosophe antique est 
obligé de récupérer les images épurées pour reconstruire l’unité perdue du monde. Un 
cogito penseur se mêle chez Platon avec un cogito rêveur. Le penseur tend à simplifier 
le monde par la recherche des conditions d’intelligibilité de l’Universel et le rêveur veut 
retrouver l’unité perdue par le processus de recréation du monde par l’intermédiaire de 
l’imagination. En ce sens, l’ontologie de Platon peut être interprétée aussi comme une 
« ontologie différentielle », selon  une expression de Gaston Bachelard, dans laquelle 
les images amortirent « la dialectique de l’être et du non-être. L’imagination ne connaît 
pas le non-être » (Bachelard, G., 1999: 144). Les images sont les intermédiaires entre le 
monde des idées et la réalité sensible, contingente. Ce n’est pas par hasard peut-être que 
la pensée de Platon semble à un mouvement en cercle. Elle commence par le mythe et 
se termine en Timée et Critias avec un mythe.  

Par le mythe de l’âme Platon essaie d’expliquer en Phédon l’idée de la 
participation des choses aux formes intelligibles. Dans l’anthropologie platonicienne 
l’âme a une double réalité. D’un côté elle est d’origine intelligible par la descendance 
des formes pures et d’autre côté elle est incarnée dans les choses sensibles. Dans le 
dialogue Timée l’âme este placée dans la mi-hauteur du corps avec une partie orientée 
en bas vers le sensible et avec une autre partie orientée en haut vers l’intelligible.   

La khôra - l’image matricielle du réceptacle est peut-être la notion la plus 
controversée de la pensée de Platon. Elle désigne le troisième genre entre le modèle et la 
copie. « Quelle propriété faut-il supposer qu’elle présente naturellement ? La propriété 
que voici essentiellement : de tout ce qui est soumis à la génération elle est le 
réceptacle, et, pour employer une image, la nourrice » (Platon, 2001 : 147). Dans un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:37 UTC)
BDD-A6085 © 2012 Universitatea din Pitești



 13

autre endroit Platon compare le réceptacle avec une mère et le modèle avec un père. « Il 
s’agit d’une espèce invisible et dépourvue de figure, qui reçoit tout, qui participe à 
l’intelligible d’une façon particulièrement déconcertante et qui se laisse très 
difficilement saisir… » (Platon, op. cit. :150-151). Cet espace invisible interprété par les 
exégètes de Platon dans des diverses manières fait la liaison entre l’intelligible et le 
sensible. « Quoique, proprement dit, la khôra ait le sens de lieu habité par un genos, elle 
n’est pas un lieu, au sens de position, mais elle est un topos-atopos, une fonction 
pareille au mythos, intermédiaire, ici, entre les deux contraires (l’intelligible – 
sensible) » (Ionel Buse, op. cit. : 32). Selon Jean-François Mattei, « la fonction 
liminaire de khôra et des figures mythiques qui lui sont apparentées est d’être le seuil 
qui tient à distance le monde sensible et les archétypes intelligibles » (Mattei, J-F., 
1993 : 27). 

De même se passe les choses avec le mythe de l’Atlantide. Même s’il est 
interprété comme mythe politique par Jean-François Mattei, l’Atlantide platonicienne 
peut-être considérée aussi comme un topos-atopos, triton genos, l’image invisible de la 
matrice de la génération des choses par l’union symbolique entre Poséidon et Cleito. En 
ce sens, j’ai noté que « l’Atlantide est l’image médiatrice entre l’intelligible et le 
sensible, génératrice a priori du sens, pouvant être envisagée comme eikon, ou comme 
intermédiaire, plutôt que comme fantasma » (Buse,I.,  op. cit. : 35). 

Kant et le recours à l’imaginaire  
L’ontologie implicite d’Emmanuel Kant, par son idéalisme transcendantal qui 

met l’accent sur le sujet, accorde un rôle inattendu à l’imagination comme médiateur 
entre l’entendement et la sensibilité dans l’apparition de la connaissance. Dans le 
cartésianisme l’imagination liée au corps n’avait pas un rôle important dans le processus 
de la connaissance. Le rationalisme kantien reconsidère le rôle d’imagination même si 
elle est considérée un moyen de travail de l’entendement législateur. Mais par rapport 
avec la sensibilité, considérée une faculté passive, l’imagination productrice est une 
faculté active à coté de l’entendement et la raison. L’imagination, l’entendement et la 
raison sont les trois facultés qui participent à l’apparition de la connaissance par un 
processus de synthèse. L’ambigüité ontologique de l’imagination consiste dans le fait 
qu’elle est d’une part liée à la sensibilité et d’autre part elle est autonome par rapport 
avec celle-ci. Le rôle de l’imagination est de réaliser la synthèse des diversités des 
intuitions sensibles, la condition par laquelle les catégories de l’entendement  reçoivent 
une réalité objective. « Cette synthèse, écrit Emmanuel Kant, c’est l’effet de 
l’entendement sur la sensibilité et la première application (et en même temps le principe 
des toutes les autres applications) aux objets de notre intuition. Comme synthèse figurée 
elle est différente de la synthèse de l’entendement qui est produite par l’entendement 
sans avoir besoin de l’imagination. Puisque l’imagination est spontanéité je la nomme 
souvent l’imagination productive et je la distingue de l’imagination reproductive  qui 
suppose des lois empiriques de l’association. Elle n’a aucune contribution à 
l’explication des possibilités des connaissances a priori et par conséquent elle 
n’appartient pas à la philosophie transcendantale, mais à la psychologie » (Kant, E. 
1994 : 146). La synthèse de l’imagination est une synthesis speciosa. Par celle-là 
l’imagination offre à l’entendement des schémas et non pas des images individuelles. Il 
ne s’agit pas des images passives, des résidus de la perception, mais des images d’une 
activité qui se déroule en fonction du temps. « Ainsi avec Kant l’imagination acquiert 
ses titres de noblesse comme mode essentiel de l’activité spirituelle… Connaître c’est 
imaginer, c’est-à-dire construire des schèmes qui s’insèrent dans les réalités pour la 
comprendre ou la modifier, faire des esquisses, des sortes de silhouettes qui enserrent 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:37 UTC)
BDD-A6085 © 2012 Universitatea din Pitești



 14

toujours davantage l’objet à connaitre. Le schématisme c’est la pensée entre l’esprit et le 
monde, la médiation même. On peut le définir l’ensemble des médiations nécessaires 
pour faire correspondre à un concept une intuition qui le détermine. Il est la source 
profonde de tout ce qui est art et technique » (Lacroix, J., 1998 : 30-31). Le 
schématisme a une fonction ambivalente. D’un côté, il représente le résultat d’une 
activité libre de l’imagination et d’autre côté il est soumis aux  concepts de 
l’entendement. La connaissance ne se forme pas s’il n’existe pas la troisième synthèse 
qui fait communicable la relation entre l’entendement et la sensibilité.  « Autrement dit, 
écrit Jean-Jacques Wunenburger, ne peut se rapporter à une intuition empirique que s’il 
existe déjà un pouvoir figuratif a priori, qui prépare et accompagne la subsomption d’un 
tel contenu inconnu sous une forme intelligible connue » (Jean-Jacques Wunenburger,J-
J., 1997 : 63). 

Même si pour Kant les schèmes représentent une autre chose que les images 
sensibles, il les considère comme des résultats de l’imagination et non pas de 
l’entendement. En ce sens, le philosophe allemand reconnait implicitement que pour 
établir une liaison entre la sensibilité et l’entendement a besoin d’ « imaginer » 
l’existence d’un médiateur. Il ne fait pas une démonstration « scientifique » pour 
montrer l’existence effective de ce médiateur. Il le suppose par une construction figurée. 
Son système d’explication se fonde sur des suppositions qui ne sont autre chose que le 
résultat de sa pensée figurative. Sa construction philosophique est aussi l’expression de 
sa pensée analogique subjacente. La pensée spéculative n’est qu’une redéfinition 
permanente des concepts et une approximation des idées dans les constructions 
métaphysiques de nature ontologique ou gnoséologique en fonction d’un contexte 
historique. C’est le principal motif pour lequel ces constructions sont considérées 
souvent des onto-théologies, mais des onto-théologies qui supposent une contribution 
implicite de la pensée figurative - l’imagination. L’ « Analytique transcendantale » c’est 
une analytique des facultés, mais aussi une construction imaginative qui a comme point 
de départ des suppositions figuratives. La Critique de la raison pure est une analyse des 
facultés de la connaissance et une critique de l’usage illégitime de la raison, de ses 
illusions spéculatives ou les faux problèmes concernant le Dieu, l’âme, le monde, un 
essai échoué de reconstruire la philosophie selon le modèle des sciences pures.  D’un 
côté il y a des illusions spéculatives de la raison, d’autre côté des intérêts objectifs  de la 
raison d’ordonner et d’harmoniser les connaissances produites sous la lumière 
législatrice des catégories a priori de l’entendement. Mais la supposition d’harmoniser 
et d’ordonner la connaissance objective est elle-même une construction figurée.  

Si dans sa Critique de la raison pure, l’imagination a son importance dans la 
formation de la connaissance objective dans l’Anthropologie du point de vue 
pragmatique, Emmanuel Kant ne s’occupe plus de conditions transcendantales de 
l’apparition de la connaissance, mais de manifestations concrètes de l’imagination dans 
la vie. En ce sens, l’imagination abandonne ici les impératives de l’objectivité dans la 
faveur d’un état de liberté de la création. Dans la Critique de la faculté de jugement,  le 
philosophe allemand considère que la faculté d’imaginer nous offre une vision 
esthétique du monde. L’originalité de l’imagination consiste moins dans sa spontanéité 
du point de vue logique, comme dans le cas de l’apparition de la connaissance, mais 
surtout dans sa liberté d’avoir une vision poétique de l’existence. 

En guise de conclusion 
Au delà des visions différentes des philosophes sur l’importance de 

l’imagination dans la formation de la connaissance et au-delà de tous les excès 
d’interprétation qui nient son rôle dans la structure de la pensée ou qui amplifient ses 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:37 UTC)
BDD-A6085 © 2012 Universitatea din Pitești



 15

qualités ontologiques, il y a toujours une constante de la préoccupation de la 
philosophie concernant l’esprit figuratif de l’être humain. L’invasion des images dans le 
monde contemporain par l’intermédiaire de la télévision, de l’internet, de la téléphonie 
etc. nous oblige à reconsidérer ses relations avec une philosophie qui a pour le but de 
traverser les crises provoquées d’une rationalité identitaire. En ce sens, l’ontologie 
différentielle proposée par Bachelard, en partant de ses Poétiques, nous semble 
intéressante du point de vue de la construction d’une écologie et une pédagogie des 
images. La redécouverte de l’imaginaire, ou de l’imaginal selon l’expression de H. 
Corbin, même dans les écrits des grands penseurs peut orienter nos recherches vers une 
philosophie subversive qui ne construise pas des systèmes abstraits de la pensée, mais 
qui déconstruise des formes identitaires de la rationalité ayant pour but l’unité poétique 
originelle de l’esprit.  
 
Références 
Bachelard, G. , La poetique de la reverie, PUF, Paris, 1999. 
Buşe,I.,  Du logos au mythos, L’Harmattan, Paris, 2008. 
Durand, G., Introduction à la mythodologie,  Albin Michel, Paris, 1996. 
Kant, E., Critica ratiunii pure, Ed. Iri, Bucarest, 1994. 
Lacroix, J., Kant et le kantisme, PUF, 1998. 
Mattei, J-F., « Le mythe et l’image chez Platon », in Bruno Curatolo et Jean-Jacques 
Wunenburger (ed), L’imaginaire des philosophes, Paris, L’Harmattan, 1993. 
Platon, Timée, Flammarion, Paris, 2001. 
Wunenburger, J-J., Philosophie des images, PUF, Paris, 1997.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:37 UTC)
BDD-A6085 © 2012 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

