L’IMAGINAIRE ET LA PHILOSOPHIE'

Abstract: The crisis of contemporary images compels us to reconsider their relationship
with philosophy. In this sense, we need an ontology of the imaginary that should determine an
ecology of the contemporary images. Our work is a short voyage to the history of philosophy,
from the perspectives of Bachelard’s poetics, with the purpose of rediscovering those forgotten
structures of the philosophical imaginary.

Key words: imaginary, Plato, Bachelard

«La compréhension d’une
pensée et d’une ceuvre philosophique
ne saurait donc étre épuisée par celle
de ses concepts et de ses énoncés
théoriques, parce qu’elle comporte
dans sa gestation, dans sa mise en
forme, dans ses effets, un imaginal, qui
contribue a la naissance, a la formation
et a I’expression du sens. »
Jean-Jacques Wunenburger,
Philosophie des images

L’année « Gaston Bachelard » qui marque 50 ans de la mort du philosophe
frangais c’est une nouvelle occasion de nous poser des questions sur ’avenir de la
philosophie et de I’imaginaire. Méme si, selon Bachelard, il y a toujours deux versants
de I’esprit qui ne communiquent pas, la rationalité et I’imaginaire, il existe une tendance
de I’esprit aujourd’hui qui nous oblige de repenser son unité. En quoi consiste cette
tendance?

« La poétique » de Platon

En 1938 Gaston Bachelard, professeur a 1’Université Bourgogne de Dijon,
réalisait sa conversion a I’imaginaire en « redécouvrant » les poctes. Deux millénaires et
quatre siécles en auparavant Platon dans son dialogue « La République » banissait le
poete de meme que le sophiste et le tyran. La cité idéale n’avait pas de places pour les
poétes. L’histoire de la philosophie devient un long parcours d’épuration des images et
des mythes dans le profit d’une rationalité « des idées claires et distinctes », selon le
modele moderne de la science. Gaston Bachelard méme voit dans la naissance et
I’évolution de la science un processus d’épuration des premiéres images. Le passage du
mythos au logos devient obligatoire pour comprendre I’archéologie et 1’évolution des
concepts philosophiques. Mais entre mythos et logos il n’y a pas de continuité ? Depuis
un demi-siécle la plupart des exégétes de 1’histoire de la philosophie considérent que la
modernité est partiellement responsable d’une interprétation trop cartésienne de
I’histoire de la philosophie. De nombreux travaux consacrés aujourd’hui a I’imaginaire
des philosophes grecques nous obligent a une lecture différenciée et complexe de
I’histoire de la philosophie, une lecture qui voit dans le passage du mythos a logos une
discontinuité mais aussi une continuité par laquelle I’imaginaire joue son réle important
dans la «création » philosophique. Considérées souvent des formes inferieures de
discours par certains exégetes de 1’histoire de la philosophie, les mythes sont présents

" Tonel Buse, Université de Craiova, ionelbuse@yahoo.com

11

BDD-A6085 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:37 UTC)



dans les dialogues de Platon : Le mythe de l’dge d’or, Le mythe de la caverne, Le mythe
du Jugement dernier, Le mythe de I’ame, Le mythe de la Chora, Le mythe de I’ Atlantide,
etc. Le dialogue Critias est en entier I’histoire d’un mythe, le mythe de 1’Atlantide
(Buse, L., 2008 : 23-38).

De la parution du livre d’E. R. Dodds, Les Grecs et l'irrationnel, jusqu’aux
écrits récents sur le mythos de la philosophie, beaucoup de grilles de lecture de la pensée
philosophique ont été obligées de reconsidérer le role de la pensée figurative dans la
construction des concepts philosophiques. Il y a, ¢’est vrai, bien des excés aussi, depuis
Proclus, par exemple, de réduire la pensée platonicienne aux mythes. Notre essai
propose une lecture figurative de la philosophie par I’intermédiaire d’un tiers inclus.
L’exceés de mythologisation et I’excés de rationalisation ne sont que deux manicres
identitaires d’interprétation. Il y a de philosophes qui mettent I’accent sur le modéele
rationaliste d’argumentation, comme Aristote, et des philosophes qui accordent plus de
valeur aux mythes, comme Platon. L’homme dans sa structure ontologique est un étre
rationnel mais aussi un étre poétique. Toute sa création dépend de 1’accent de la
construction créatrice.

Dans ses Poétiques, Bachelard nous fait découvrir le c6té nocturne de I’esprit,
mais aussi une méthode de lecture de la littérature et (pourquoi pas ?) de la philosophie,
ce que Gilbert Durand appelle la mythodologie (Durand, G., 1996). La poétique comme
méthode d’interprétation des textes philosophique peut-étre aussi efficace, c'est-a-dire,
une poétique qui a comme but parmi d’autres d’interpréter certains textes
philosophiques dans la lumiére des images poétiques plus ou moins conscientes des
philosophes qui participent aussi a la construction des idées ou systémes de la pensée.

Les mythes de Platon ne sont pas de simples allégories qui remplacent les
concepts absents, mais des intuitions imaginatives qui font vivre les idées. Les grandes
ontologies ont la tendance de dénoncer les détails et les accidents. Et dans ce sens
I’ontologie de Platon ne fait pas exception. En méme temps le philosophe antique est
obligé de récupérer les images épurées pour reconstruire 1’unité perdue du monde. Un
cogito penseur se méle chez Platon avec un cogito réveur. Le penseur tend a simplifier
le monde par la recherche des conditions d’intelligibilité de I’Universel et le réveur veut
retrouver 1’unité perdue par le processus de recréation du monde par I’intermédiaire de
I’imagination. En ce sens, I’ontologie de Platon peut étre interprétée aussi comme une
«ontologie différentielle », selon une expression de Gaston Bachelard, dans laquelle
les images amortirent « la dialectique de I’étre et du non-étre. L’imagination ne connait
pas le non-étre » (Bachelard, G., 1999: 144). Les images sont les intermédiaires entre le
monde des idées et la réalité sensible, contingente. Ce n’est pas par hasard peut-étre que
la pensée de Platon semble & un mouvement en cercle. Elle commence par le mythe et
se termine en Timée et Critias avec un mythe.

Par le mythe de I’ame Platon essaie d’expliquer en Phédon 1’idée de la
participation des choses aux formes intelligibles. Dans 1’anthropologie platonicienne
I’ame a une double réalité. D’un c6té elle est d’origine intelligible par la descendance
des formes pures et d’autre coté elle est incarnée dans les choses sensibles. Dans le
dialogue Timée I’ame este placée dans la mi-hauteur du corps avec une partie orientée
en bas vers le sensible et avec une autre partie orientée en haut vers 1’intelligible.

La khora - ’image matricielle du réceptacle est peut-étre la notion la plus
controversée de la pensée de Platon. Elle désigne le troisiéme genre entre le modele et la
copie. « Quelle propriété faut-il supposer qu’elle présente naturellement ? La propriété
que voici essentiellement : de tout ce qui est soumis a la génération elle est le
réceptacle, et, pour employer une image, la nourrice » (Platon, 2001 : 147). Dans un

12

BDD-A6085 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:37 UTC)



autre endroit Platon compare le réceptacle avec une mére et le modéle avec un pére. « Il
s’agit d’une espece invisible et dépourvue de figure, qui regoit tout, qui participe a
Iintelligible d’une facon particulierement déconcertante et qui se laisse trés
difficilement saisir... » (Platon, op. cit. :150-151). Cet espace invisible interprété par les
exégetes de Platon dans des diverses maniéres fait la liaison entre 1’intelligible et le
sensible. « Quoique, proprement dit, la khdra ait le sens de lieu habité par un genos, elle
n’est pas un lieu, au sens de position, mais elle est un topos-atopos, une fonction
pareille au mythos, intermédiaire, ici, entre les deux contraires (I’intelligible —
sensible) » (Ionel Buse, op. cit.: 32). Selon Jean-Francois Mattei, «la fonction
liminaire de khdra et des figures mythiques qui lui sont apparentées est d’étre le seuil
qui tient a distance le monde sensible et les archétypes intelligibles » (Mattei, J-F.,
1993 : 27).

De méme se passe les choses avec le mythe de I’Atlantide. Méme s’il est
interprété comme mythe politique par Jean-Francois Mattei, 1’ Atlantide platonicienne
peut-étre considérée aussi comme un topos-atopos, triton genos, I’image invisible de la
matrice de la génération des choses par I’union symbolique entre Poséidon et Cleito. En
ce sens, j’ai noté que «1’Atlantide est I’image médiatrice entre 1’intelligible et le
sensible, génératrice a priori du sens, pouvant étre envisagée comme eikon, ou comme
intermédiaire, plutot que comme fantasma » (Buse,l., op. cit. : 35).

Kant et le recours a 'imaginaire

L’ontologie implicite d’Emmanuel Kant, par son idéalisme transcendantal qui
met ’accent sur le sujet, accorde un rdle inattendu a 1’imagination comme médiateur
entre I’entendement et la sensibilité dans I’apparition de la connaissance. Dans le
cartésianisme 1’imagination liée au corps n’avait pas un réle important dans le processus
de la connaissance. Le rationalisme kantien reconsidére le role d’imagination méme si
elle est considérée un moyen de travail de I’entendement 1égislateur. Mais par rapport
avec la sensibilité, considérée une faculté passive, I’imagination productrice est une
faculté active a coté de I’entendement et la raison. L’imagination, 1’entendement et la
raison sont les trois facultés qui participent a 1’apparition de la connaissance par un
processus de synthése. L’ambigiiité ontologique de I’imagination consiste dans le fait
qu’elle est d’une part liée a la sensibilité et d’autre part elle est autonome par rapport
avec celle-ci. Le r6le de I’imagination est de réaliser la synthése des diversités des
intuitions sensibles, la condition par laquelle les catégories de I’entendement regoivent
une réalité objective. « Cette synthése, écrit Emmanuel Kant, c’est I’effet de
I’entendement sur la sensibilité et la premiére application (et en méme temps le principe
des toutes les autres applications) aux objets de notre intuition. Comme synthése figurée
elle est différente de la synthése de I’entendement qui est produite par I’entendement
sans avoir besoin de I’imagination. Puisque 1’imagination est spontanéité je la nomme
souvent 1’imagination productive et je la distingue de I’imagination reproductive qui
suppose des lois empiriques de 1’association. Elle n’a aucune contribution a
I’explication des possibilités des connaissances a priori et par conséquent elle
n’appartient pas a la philosophie transcendantale, mais a la psychologie » (Kant, E.
1994 : 146). La synthése de I’imagination est une synthesis speciosa. Par celle-la
I’imagination offre a I’entendement des schémas et non pas des images individuelles. Il
ne s’agit pas des images passives, des résidus de la perception, mais des images d’une
activité qui se déroule en fonction du temps. « Ainsi avec Kant I’imagination acquiert
ses titres de noblesse comme mode essentiel de ’activité spirituelle... Connaitre ¢’est
imaginer, c’est-a-dire construire des schémes qui s’insérent dans les réalités pour la
comprendre ou la modifier, faire des esquisses, des sortes de silhouettes qui enserrent

13

BDD-A6085 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:37 UTC)



toujours davantage 1’objet a connaitre. Le schématisme c’est la pensée entre I’esprit et le
monde, la médiation méme. On peut le définir I’ensemble des médiations nécessaires
pour faire correspondre a un concept une intuition qui le détermine. Il est la source
profonde de tout ce qui est art et technique » (Lacroix, J., 1998 : 30-31). Le
schématisme a une fonction ambivalente. D’un c6té, il représente le résultat d’une
activité libre de I’imagination et d’autre coté il est soumis aux concepts de
I’entendement. La connaissance ne se forme pas s’il n’existe pas la troisiéme synthése
qui fait communicable la relation entre I’entendement et la sensibilité. « Autrement dit,
écrit Jean-Jacques Wunenburger, ne peut se rapporter a une intuition empirique que s’il
existe déja un pouvoir figuratif a priori, qui prépare et accompagne la subsomption d’un
tel contenu inconnu sous une forme intelligible connue » (Jean-Jacques Wunenburger,J-
J., 1997 : 63).

Méme si pour Kant les schémes représentent une autre chose que les images
sensibles, il les considére comme des résultats de 1’imagination et non pas de
I’entendement. En ce sens, le philosophe allemand reconnait implicitement que pour
établir une liaison entre la sensibilit¢é et I’entendement a besoin d’ « imaginer »
P’existence d’un médiateur. Il ne fait pas une démonstration « scientifique » pour
montrer I’existence effective de ce médiateur. Il le suppose par une construction figurée.
Son systeme d’explication se fonde sur des suppositions qui ne sont autre chose que le
résultat de sa pensée figurative. Sa construction philosophique est aussi 1’expression de
sa pensée analogique subjacente. La pensée spéculative n’est qu’une redéfinition
permanente des concepts et une approximation des idées dans les constructions
métaphysiques de nature ontologique ou gnoséologique en fonction d’un contexte
historique. C’est le principal motif pour lequel ces constructions sont considérées
souvent des onto-théologies, mais des onto-théologies qui supposent une contribution
implicite de la pensée figurative - ’imagination. L’ « Analytique transcendantale » c’est
une analytique des facultés, mais aussi une construction imaginative qui a comme point
de départ des suppositions figuratives. La Critique de la raison pure est une analyse des
facultés de la connaissance et une critique de 1'usage illégitime de la raison, de ses
illusions spéculatives ou les faux problémes concernant le Dieu, I’ame, le monde, un
essai échoué de reconstruire la philosophie selon le modéle des sciences pures. D’un
coté il y a des illusions spéculatives de la raison, d’autre coté des intéréts objectifs de la
raison d’ordonner et d’harmoniser les connaissances produites sous la lumiére
1égislatrice des catégories a priori de ’entendement. Mais la supposition d’harmoniser
et d’ordonner la connaissance objective est elle-méme une construction figurée.

Si dans sa Critique de la raison pure, I’'imagination a son importance dans la
formation de la connaissance objective dans 1’Anthropologie du point de vue
pragmatique, Emmanuel Kant ne s’occupe plus de conditions transcendantales de
I’apparition de la connaissance, mais de manifestations concrétes de 1’imagination dans
la vie. En ce sens, I’imagination abandonne ici les impératives de 1’objectivité dans la
faveur d’un état de liberté de la création. Dans la Critique de la faculté de jugement, le
philosophe allemand considére que la facult¢é d’imaginer nous offre une vision
esthétique du monde. L’originalité de I’imagination consiste moins dans sa spontanéité
du point de vue logique, comme dans le cas de 1’apparition de la connaissance, mais
surtout dans sa liberté d’avoir une vision poétique de 1’existence.

En guise de conclusion

Au dela des visions différentes des philosophes sur I’importance de
I’imagination dans la formation de la connaissance et au-dela de tous les exces
d’interprétation qui nient son role dans la structure de la pensée ou qui amplifient ses

14

BDD-A6085 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:37 UTC)



qualités ontologiques, il y a toujours une constante de la préoccupation de la
philosophie concernant 1’esprit figuratif de 1’étre humain. L’invasion des images dans le
monde contemporain par ’intermédiaire de la télévision, de I’internet, de la téléphonie
etc. nous oblige a reconsidérer ses relations avec une philosophie qui a pour le but de
traverser les crises provoquées d’une rationalité identitaire. En ce sens, 1’ontologie
différentielle proposée par Bachelard, en partant de ses Poétiques, nous semble
intéressante du point de vue de la construction d’une écologie et une pédagogie des
images. La redécouverte de I’imaginaire, ou de I’imaginal selon I’expression de H.
Corbin, méme dans les écrits des grands penseurs peut orienter nos recherches vers une
philosophie subversive qui ne construise pas des systémes abstraits de la pensée, mais
qui déconstruise des formes identitaires de la rationalité ayant pour but 1’unité poétique
originelle de I’esprit.

Références

Bachelard, G. , La poetique de la reverie, PUF, Paris, 1999.

Buse,l., Du logos au mythos, L’Harmattan, Paris, 2008.

Durand, G., Introduction a la mythodologie, Albin Michel, Paris, 1996.

Kant, E., Critica ratiunii pure, Ed. Iri, Bucarest, 1994.

Lacroix, J., Kant et le kantisme, PUF, 1998.

Mattei, J-F., «Le mythe et I’image chez Platon», in Bruno Curatolo et Jean-Jacques
Waunenburger (ed), L imaginaire des philosophes, Paris, L’Harmattan, 1993.

Platon, Timée, Flammarion, Paris, 2001.

Wunenburger, J-J., Philosophie des images, PUF, Paris, 1997.

15

BDD-A6085 © 2012 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:45:37 UTC)


http://www.tcpdf.org

