
125 
 

L’IMAGE DE L’ÉTERNEL FEMININ DANS LA CONCEPTION 
D’ADRIAN MANIU 

 
Elena Laura CEPĂREANU∗∗∗∗ 

 
Abstract: Starting with the 19th-century literature, the feminine archetype reveals two 

aspects, represented on one side by the benign womanhood, and on the other side by the 
malignant womanhood. Within the traditon of several nations, the feminine principle is associated 
with the devilish aspect, in the sense that the woman, by her nature, has the tendency to subjugate 
on an occult plan. The hero, victim of her charms, feels and desires the fascination of completion, 
of beauty and of the aspiration towards perfection (The Beauty from the Depth). Some other 
times, the woman becomes victim of the fabulous forces, of the magic to which she submits (The 
Mill with Demons, Nude, The Daughter of the Watch). The obssessions and the disturbances of all 
kinds form the nature of the fantastic. The more troubling, more intense and more 
incomprehensible  the interior moods are, the more lucid and original the fantastic art is. An 
exceptional part of this epic arrngement in Maniu is Alba, a madame Bovary in the Romanian 
literary manner. The images in the fiction of Adrian Maniu have combined the opposites, 
providing a modern approach to the traditonal themes, through expressionist and symbolistic 
highlights (Wild Spring). At the composition level, the poet uses halucinating passages, a 
mysterious setting and an overwhelming atmosphere by accumulating heterogeneous elements, 
synaesthaesis and artificial characters (Dorela). The ironical manner of treating any subject and 
the rhythmical, yet surprising, ending represent elements of identifying originality and give the 
guarantee of the fantastic dimension within his work. 

Keywords: the feminine archetype, the fantastic, the magic. 
 
 
 Pour définir le fantastique, concept assez disputé et complexe, les chercheurs 
ont reconsidéré à plusieurs reprises le débat sur l’essence de l’art, y compris sur le terme 
de littéralité, ayant comme prémisse La Poétique d’Aristote, et ses propositions sur la 
différence entre le récit et la poésie. 
 Tenant compte du fait que la littérature ne se limite pas à présenter des faits 
passés, mais des faits qui peuvent se passer, nous devons affirmer que sa signification 
implique l’imagination et la force créatrice de l’artiste. L’Imaginaire devient ainsi « le 
statut, la condition de la littérature » (Ghidirmic, Ovidiu, 2005 : 5). La dimension 
esthétique dépasse donc les limites du vrai et du nécessaire. 

Au début, le fantastique (lat. phantasticus, gr. phantastikos) désignait le créé, 
l’image issue du fantasme, qui ne peut pas trouver ses racines dans la réalité, et qui 
porte sur l’illusoire ou le chimérique. C’est pour cela que nous avons mis en discussion 
l’acception du terme grec « phantasein » qui englobe plusieurs acceptions (« voir en 
apparence », « apparaître », « donner l’illusion de » et encore d’autres). 

Après l’apparition du romantisme et de l’esthétique idéaliste allemande, on est 
devenus de plus en plus conscients de l’écart entre la fantaisie et l’imagination. Des 
théoriciens comme Schlegel ou J. P. Richter, ont conçu la fantaisie comme force 
créative supérieure à l’imagination tandis que pendant le romantisme anglais, Samuel 
Taylor Coleridge présente la dichotomie entre l’imagination et la fantaisie comme 
dualité entre la faculté principale du génie et l’imagination créatrice1. 

                                                 
∗ Université de Piteşti, lauracepareanu@yahoo.com 
1 Le XVII-ème siècle proposait le concept de l’homme fantastique pour désigner une personne 
desorientée, déréglée du point de vue psychique. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:51 UTC)
BDD-A5980 © 2013 Universitatea din Pitești



126 
 

Les modalités d’existence du fantastique présupposent l’effraction et la 
transgression de la réalité, du raisonnement, de la signification et de la temporalité par 
l’introduction d’un nouvel équilibre, de nouveaux rapports entre les facettes de la réalité 
en détruisant en même temps l’ordre pré-existant. Nous acceptons de la sorte que ce 
concept représente en effet une attitude par rapport à soi-même et au réel, une façon 
d’évasion au quotidien et aux vicissitudes du donné et de l’histoire. 

„Pentru ca fantasticul să-şi impună regimul este nevoie de o adevărată fisură a 
ordinii existente, de o irupţie directă, brutală şi invincibilă a « misterului » în cadrul 
mecanismelor şi previziunilor cotidiene ale vieţii; invazia sacrului în interiorul ordinii 
laice, profane; a supranaturalului în mijlocul naturalului; a faptului inadmisibil, absurd, 
imposibil, monstruos în plin determinism comod şi previzibil” (Marino, Adrian, 1973: 
664). 

Sur le même concept de rupture  se fonde la théorie de Roger Caillois (În inima 
fantasticului, Au coeur du fantastique), oeuvre qui offre une définition ample au 
fantastique littéraire1 (Caillois, Roger, 1971: 66). 

Ayant comme point de départ l’esthétique de la réception - la relation entre 
l’émetteur et le récepteur -, Tzvetan Todorov considère l’hésitation comme la plus 
importante caractéristique du fantastique, acception qui repose sur le manque de 
connaissances des lois naturelles devant un évènement apparemment surnaturel (apud. 
Todorov, Tzvetan, 1973: 42). 

Une histoire fantastique est conçue par la transgression des lois quotidiennes, 
par l’intrusion des éléments surnaturels dont l’explication reste imprécise  et provoque 
le doute du lecteur. De plus, l’histoire est peuplée par  apparitions étranges, des objets 
animés qui puissent provoquer l’angoisse. 

Todorov se réfère donc à deux catégories de thèmes specifiques au fantastique 
prenant en considération le rapport « homme – monde », « je – univers » en distinguant 
deux grands types: la sexualité et la mort. Le désir sexuel est assimilé au Diable 
(comme symbol du désir sexuel tabu) et aussi à la femme – diabolique, comme objet du 
désir qui éveille l’appétit sexuel. Le désir sexuel atteint, de cette manière, l’anomalie et 
la perversion ; la sexualité correspond directement à la mort. „Necrofilia, dragostea 
pentru o femeie moartă (femeia – vampir) poate fi consecinţa unei pedepse, ca urmare a 
dorinţei excesive. [...] Eros şi Thanatos sunt cei doi poli ai ecuaţiei” (Ghidirmic, Ovidiu, 
op. cit.:31). 

Dans l’espace de notre littérature c’est Adrian Maniu qui introduit ce nouvel 
idéal de femme-aimée, d’être qui domine le monde sous tous ses aspects: le sacre, 
l’irréel, le lascive, le grotesque, le tragique et l’impudique. 

La femme des aspirations du poète ne représente plus l’être capable de 
provoquer des passions contemplatives ou platoniques, ni la femme épouse. La femme 
des rêves est représentée par la femme brune, opposée à la femme blonde – angélique 
qui déchaîne des passions charnelles. C’est un melange entre la femme vampire, la 
sensualité hipnotique, la fluidité et la grâce. 

Gouvernées par ce signe de l’image insolite féminine se trouvent les proses La 
Belle des profondeurs (Frumoasa din adânc), considérée comme écriture du dérisoire 
(apud., Iordache, Mihail, 1979 : 202), et Le moulin aux diables (Moara cu draci).  

                                                 
1„Atât de adevărat e că fantasticul înseamnă o întrerupere a ordinii recunoscute, o năvală a 
inadmisibilului în sânul inalterabilei legalităţi cotidiene şi nu substituirea totală a universului 
exclusiv miraculos”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:51 UTC)
BDD-A5980 © 2013 Universitatea din Pitești



127 
 

Ce sont des créations du grand puzzle fantastique dans un univers gouverné par 
le magique et le mythique à la fois. Son œuvre épique relève de l’approchement des 
créations d’un Gala Galaction ou Vasile Voiculescu dans la lignée des pratiques 
occultes, du fabuleux folklorique et du mirage de la mythologie autochtone. 

Un jeune nageur (La Belle des profondeurs) trouve, parmi les ruines d’un 
temple englouti par les eaux, le cadavre d’une femme bien conservé par le milieu salin 
de la mer. Le sujet dépasse les bords de la réalité et Maniu réussit à donner un tournant 
étrange et fantasmatique aux faits, en déhors de toute frontière du possible. 

La partie événementielle acquiert des proportions réduites, l’intrusion dans 
l’univers fictionnel se manifeste, du point de vue temporel, graduellement, image 
marquée par le symbole du mouvement des vagues. „Fără să încerce locul s-a scufundat, 
şi clipele au început să crească lungi, nesfârşit. Valuri veneau după valuri .......”1 
(Maniu, Adrian, 1975: 117). L’espace et le temps sont envahis d’un flux lent qui crée 
l’impression de nouvelle sphère gouvernée par des lois inconnues, comme dans le 
territoire du rêve. C’est une réalité renversée, trouvée par le jeu du hasard ou de la 
destinée. 

Le discours est imprégné d’ornements stylistiques qui préparent le glissement 
vers un autre monde, dominé par l’eau et par les profondeurs ténébreuses des créatures 
fantomatiques. 

La rupture2 (Caillois, Roger, 1966: 8) de cohérence qui assurait l’équilibre 
universel se produit au moment de l’intrusion du personnage dans cet univers par 
l’intermédiaire du plongement dans l’eau. L’auteur fait appel à une autre source du 
fantastique, -l’hallucination involontaire-, induite par la force du soleil. L’état de 
confusion et l’impression d’irréel sont soulignés par le motif du « soleil noir » qui 
provoque la déformation sombre de la réalité et annonce la mort du personnage. A son 
tour, le personnage ne peut pas décider si ce qu’il voit appartient à la réalité ou à la 
vision d’un monde confus. 

Cet état illusoire, provoque des fantasmes des profondeurs marines où la 
créature qui le séduit est capable de lui rendre le bonheur immortel. 

Le héros sent la fascination absolue de la beauté idéale qui ne peut pas 
s’accomplir que dans la mort. La vie et la mort apparaissent ici unies par l’amour : „- 
Am întâlnit sub templu o fiinţă dumnezeiască – înota între ape ca un delfin – nu era o 
statuie răsturnată de pe altarul străvechi!  

Ochii mei au întâlnit în ochii ei lumina stelelor.  
Minunea adâncului are mărgăritare mari în plete şi mâinile ei au încleştat 

mâinile mele. 
Era atât de frumoasă cum nu pot fi zânele.” (Ibidem: 118) 
Dépourvu de force et volonté, le jeune disparaît dans les profondeurs de l’eau, 

victime implacable de la fascination. Il est attiré par cet autre monde auquel il accède au 
prix de sa vie. La beauté de l’illusion marine produit un bouleversement extrême sur le 
personnage et sous le signe du regard le charme démonique est éveillé.3 (apud., 
Georgescu, Corina, 2005: 323) . 

                                                 
1 « Sans essayer l’endroit il s’est plongé, et les secondes ont commencé s’accroître longues, 
infiniment. Des vagues après des vagues ....... » (n.t.) 
2« Dans le fantastique, le surnaturel apparaît comme une rupture de la cohérence universelle ». 
3 La mentalité du roman du XIX-ème siècle considérait deux types d’émotions produits par le 
regard. Ainsi, on distingue des sentiments positifs et négatifs qui correspond aux regards d’un 
ange ou d’un démon. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:51 UTC)
BDD-A5980 © 2013 Universitatea din Pitești



128 
 

L’attraction et l’érotisme émanés par la femme-poisson enveloppent l’esprit du 
jeune nageur. Comme Mărgărita de V.Voiculescu (Iubire magică, Amour magique) la 
présence féminine subjugue par le dualité de son esprit (sorcière et vampire). Le jeune 
homme est empreint sur la poitrine par le signe saignant de la rencontre merveilleuse: 
„Pe pieptul înotătorului se desluşea un semn roşu ca o gură – din pielea nezdrelită roura 
sânge. El a întâlnit privirile [celorlalţi] şi, zâmbind, a lămurit: - Sărutarea ei.” (Maniu, 
Adrian, op. cit.: 118). 

Le signe du baiser représente le gage, la garantie que l’évènement passé tient 
vraisemblable imaginé du jeune.  

Même si l’histoire tient du fantasmagorique elle commence à recevoir des 
contours communs, comme les faits divers et l’explication consisterait dans le fait que le 
lecteur est « abandonné » dans son propre univers imaginatif dominé par 
l’omniprésence de l’inattendu.  

L’impression de fait divers est renforcée par la tournure prévisible, les soldats 
pêchent des vagues le corps d’une femme „alb, neputrezit şi parcă plin de viaţă, desigur 
frumoasa pe care el o văzuse în adânc”1 (Ibidem: 119). Dans la lumière du soleil, le 
corps de la femme commence se défaire „într-o plăsmuire greu mirositoare din care 
rânjeau dinţii” ( Ibidem).  

La fin de la narration est loin de dévoiler la logique de l’action. L’hésitation est 
subtilement minée et en même temps amplifiée, avec le risque de neutraliser le 
spécifique fantastique de l’évènement et de le transformer dans un fait divers, procédé 
très cher et usité à maintes reprises par le poète. 

Bien que le lendemain les journaux écrivent sur la trouvaille du cadavre d’une 
inconnue...enveloppée dans un haillon rouge, avec un seul soulier en or noirci2, on 
n’apprend rien sur le jeune nageur « dont on n’a pas appris le nom ». L’incertitude et 
l’effet de la construction à double message fait de cette histoire un texte original 
fantastique. 

Maniu réussit à éveiller l’intérêt pour le mystérieux en valorisant le fantastique 
folklorique de la littérature roumaine. Pour cela, sa technique de réalisation au niveau 
textuel présuppose trois étapes distinctes : l’étape de la composition et de la perception 
du monde réel, l’étape de le « déréalisation » et l’étape de la saisie du fantastique 
comme réalité textuelle3 (apud., Bessière, Irène, 1973: 11). 

Dans Le moulin aux diables (Moara cu draci) le début du texte place l’histoire 
quelque part entre la légende et le conte, ayant comme centre l’image du village 
gouverné par les conceptions périmées, l’archaïque et l’ancienneté. Le fil narratif 
semble tenir toujours du fait divers: une fille inconnue est trouvée morte, déshabillée et 
vidée de sang dans un moulin abandonné. A partir de cet évènement affreux, tout le 
village raconte que la jeune fille est la victime des pouvoirs maléfiques de l’enfer. Un 
vieux juge, venu pour enquêter le cas, ne donne pas d’importance à de telles bizarreries, 
surtout qu’il découvre sur le cou de la fille les traces d’un étranglement. 

                                                 
1 « blanc, qui n’était pas pourri, et comme plein de vie, sûrement la belle qu’il avait vue dans les 
profondeurs » (n.t.) 
2 „cadavrul vechi al unei necunoscute..... înfăşurate într-o treanţă roşie, cu un singur pantof de aur 
înnegrit” 
3Article disponible sur:  
http://e-tidsskrifter.dk/ojs/index.php/revue_romane/article/viewFile/11433/21707 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:51 UTC)
BDD-A5980 © 2013 Universitatea din Pitești



129 
 

L’intervention du juge, comme représentant de la raison et de l’équilibre, 
dissipe tout le surnaturel de l’évènement. Mais, la fin nous joue un mauvais tour : les 
paysans trouvent le fourgon en éprouvant que la femme, qui ne faisait pas partie de la 
communauté rurale (comme elle ne participait pas à la vie et aux traditions), avait été 
enjôlée  par des vampires. 

Adrian Maniu révolutionne et renouvelle l’image du fantastique traditionnel 
aussi par l’intermédiaire de la dimension intertextuelle et métatextuelle, en devenant le 
détenteur de la création d’un genre originel. Grace à ses techniques, la matérialisation 
des superstitions devient possible. Dans ce labyrinthe mystique, l’homme se perd, il 
rompt le fil du prosaique quotidien et il ne revient jamais entre les bords du réel.  

Dans la prose La fille du veilleur1, Maniu accentue la dimension  
psychologique du personnage à travers la folie déclenchée par la peur et le manque du 
contrôle sur la magie noire. La prose La Blanche (Alba), a été considérée le chef 
d’œuvre de son épique. 

L’incipit place l’action dans un cadre de conte moyenâgeux : „Turnurile 
castelului se ridicau brune înspre albastrul cerului” 2 (Maniu, Adrian, 1975: 52). Le 
château représente la clé de l’histoire, l’axis mundi d’un espace isolé et de la 
claustration. Ce lieu devient symbole pour un monde qui se refait et se régénère par soi-
même. (Burgos, Jean, 1988: 194). Ce qui se trouve dedans, entre les murs, acquiert la 
dimension du lointain, du transcendantal, dominés par les forces du mystère. De plus, le 
château, symbole du masculin par excellence, c’est l’endroit peuplé par des princesses 
enfermées en attente de leur destinée. L’idée d’inaccessible rend les murs intangibles et  
mystérieux mais souligne aussi le pouvoir du désir et « du subconscient » (Ibidem : 31).  

Dès le début l’accent tombe sur le portrait de la fille, réalisé en manière 
romantique, picturale, par une agglomération de comparaisons et d’antithèses : „Avea 
obrazul de culoarea luminoasă a fagurelui de albine, ochii – violeţi stropi de scrobeală, 
două safire nesfârşit de viorii. Iar pe obrazul supranatural luminat, surâsul buzelor, 
ironic, rece – voluptuos, ca la statuile vechimii, pe care, atunci când le dezgroapă sapa, 
se grăbesc ţăranii să le sfărâme, speriaţi de întruchipări. Era frumoasă Alba, cum nu se 
poate arăta nici desluşi, însă, ce e sigur, frumuseţea ei era rece ca a statuilor de 
dumnezeiţă păgână, de lângă care oamenii de azi se depărtează cu respingerea celor ce 
s-ar vedea pe pragul de a se îndrăgosti de o stană, şi nicidecum de o fiinţă vie”. (Maniu, 
Adrian, op.cit.: 53)  

L’imagination produit une fusion entre la beauté et le mystère. La Blanche est 
créée d’après les modèles de la féminité duale- ange et démon rencontrés dans l’univers 
poétique d’un Eminescu ; elle représente l’hypostase de la femme possédée par les 
forces invisibles de l’occulte. 

La Blanche emprunte les traits de son milieu de vie en devenant une beauté 
froide, en marbre, qui languit après l’amour. Plusieurs prétendants  franchissent le seuil 
du château, mais ils s’enfuissent „cu credinţa că Alba e foarte frumoasă, într-adevăr 
foarte frumoasă, dar rece ca o statuie din penumbra gangurilor subpământene...”. 
(Ibidem) 

Isolée, comme une tache de lumière dans un milieu monotone et accablant, La 
Blanche, la femme au nom de pureté et d’aspiration, souffre de solitude. « Le héros 

                                                 
1 La poésie La fille du veilleur (Fata pândarului) apparaît dans le volume Chansons d’amour et 
de mort (Cântece de dragoste şi moarte), Adrian Maniu, Cântece tăcute, Editura pentru 
Literatură, Bucureşti, 1965. 
2 « Les tours du château s’élévaient brunes vers le bleu du ciel » (n.t.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:51 UTC)
BDD-A5980 © 2013 Universitatea din Pitești



130 
 

fantastique, en particulier, est seul; solitude sociale, afective et intelectuelle qu’il 
révendique, le plus souvent avec force » (Malrieu, Joël, 1992: 56).  

Ainsi, elle devient une ombre, un statue muette, dépourvue de vie et d’espoir. 
Son dialogue est réduit au monologue interieur qui renforce sa beauté de déesse, 
puisque „la fel cum îngerul decăzut ridica în vâlvătăi un foc subteran, tot astfel 
melancolia dă strălucire, la suprafaţă, unei lumini ce rivalizează în disperare cu bucuria 
zilei” (Starobinski, Jean, 1993: 7). 

En fin de compte, le dernier cercle dans l’évolution d’un personnage 
fantastique est représenté par la folie ou la perte d’identité ainsi comme la dernière 
experience de la solitude est représentée par la mort. Le destin devient tragique  pour La 
Blanche aussi. Un jour d’hiver elle sort du château. Vêtue de manteau d’ours, pour 
patiner. Dans l’étable des bêtes où la fille caressait « un chevreau noir », La Blanche 
voit un esclave tzigane pris dans le jeu de l’amour avec une jeune: „un tremur aprig o 
cuprinse când Alba adânci ochii în ochii lui, şi nu mai putea desface privirile agăţate, 
întocmai unui cerb cu coarnele încâlcite între tufişuri” (Maniu, Adrian, op.cit.: 55). 
Fière, La Blanche demande  à son domestique de lui attacher les lacets de ses patins, en 
lui laissant les pieds baissés. Elle croyait que le jeune homme était amoureux d’elle 
tandis que, le tzigane lui demande la permission de se marier avec la jeune femme. 
Furieuse et vexée, La Blanche lui griffe les joues avec les ongles et s’éloigne sur les 
patins, en se laissant engloutie pour toujours par le désert glacé. „Lunecarea ei zigzagă 
fantastic. Dintr-o dată pieri”. (Ibidem)  

Au niveau lexical et chromatique, Maniu parsème le tissu textuel par l’infusion 
de la couleur « blanc », par un vocabulaire divers qui comprend des termes comme : 
« hiver, neige, glacière, larme, blanc, argent, transparent, étincelle » dans des 
expressions qui renvoient à l’univers poétique de Mallarmé. „Iarna cobora, norii 
apropiaţi păreau lebede din care picură încet, nesfârşit, fulguirea, pe când soarele 
scoborâtor e însăşi rana care le-a ucis”. 

Le coucher du soleil acquiert des dimensions cosmiques en se constituant en 
même temps en fin tragique du personnage : „De atunci pădurea era mai tristă, nuferii 
miroseau nesuferit, galeriile înfipte în pământ începură să se afunde şi să se închidă cu 
dărâmături şi buruieni de rând. Semănând privirilor neînţelese din altă lume, fluturi 
mici, violete ca picăturile de scrobeală, zburau peste valuri şi mai departe” (Ibidem). Et 
la mort de la jeune fille imprime un état de déuil1 (Beuchat, Robin, 2004 : 483-494) sur 
toute la nature. 

De façon générale, la prose de Maniu entrecroise et mêle les contraires à l’aide 
d’accents qui tiennent à la poétique symboliste ou expressionniste. Il crée un paradis 
perdu, un monde alterné entre la réalité accablante, l’espace de l’idylle maladive où tout 
se passe en silence2, silence qui pèse et qui ne laisse pas de traces visibles.  

Au niveau des thèmes privilégiés nous avons remarqué la fréquence des 
éléments rattachés aux coutumes populaires, plus précisément aux superstitions. La 
source de cet univers fantastique est constitué par le magique ou la magie noire. De 
cette manière, ses poèmes sont caractérisés par la variété, en partant du macabre et du 
démonique et en arrivant aux pratiques magiques et à l’occultisme. Dans certaines 
créations, le macabre gouverne et les êtres se constituent comme projections 
immatérielles de ces univers d’au-delà. L’atmosphère fantastique est sombre et dense, 

                                                 
1Disponible sur : http://www.cairn.info/revue-poetique-2004-4-page-483.htm 
2 On cite pour démontrer cette idée les proses Primăvară sălbatică (Printemps sauvage) et 
Dorela. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:51 UTC)
BDD-A5980 © 2013 Universitatea din Pitești



131 
 

l’épique est presqu’absent, vidé de symboles ou significations. Le poète se sert de ce 
qu’on peut appeler « le fantastique de type scientifique », en rejetant toute  signification 
magique ou du mythe et en mettant l’accent sur les disponibilités esthétiques et sur le 
potentiel philosophique. Dans la lignée de l’idée que toute histoire fantastique 
présuppose un chemin initiatique, ce genre „închide în sine un revelator coeficient de 
spiritualitate matricială diferenţiată, care îşi impune pecetea inconfundabilă; el îşi relevă 
vitalitatea în măsura în care refuză a fi interpretat şi aplicat în practică doar cu o simplă 
formulă” (Ciobanu, Nicolae, 1987: 9). 

Le poète ne se contente pas de construire un fantastique pur, sa prose 
représentant plutôt le point d’interférence entre le fabuleux, le merveilleux, la magie, et 
la superstition empirique. Ainsi, les pistes du symbolique, du mythique, du fantastique 
et du féerique sont exploitées au maximum à travers, surtout, sa propre imagination et 
force créatrice.  

Avant tout, la prose de Maniu s’appuie sur le conflit entre deux mentalités bien 
différentes. Le but démythifiant de l’auteur reste le même quoique le macabre démesuré 
s’associe à l’insolite et à l’inattendu comme dans La Belle des profondeurs et Le moulin 
aux diables. Ce sont des créations du grand puzzle fantastique dans un univers gouverné 
par le magique et mythique à la fois. Son œuvre épique relève de l’approchement des 
créations d’un Gala Galaction ou Vasile Voiculescu dans la lignée des pratiques 
occultes, du fabuleux folklorique et du mirage de la mythologie autochtone. Au niveau 
de la composition, le poète utilise des passages hallucinants, un décor mystérieux et une 
atmosphère accablante par l’amas d’élèments hétèrogène et de personnages artificiels 
(Dorela). 

Considérant la prose La Blanche comme étant le pilier du fantastique de 
facture intime entre les cadres duquel les personnages sont des proscrits de la destinée, 
des exilés dans un espace de la claustration et de l’isolement, nous affirmons, une fois 
de plus, que la manière ironique et inattendue dont le narrateur-poète envisage ses 
créations ainsi que la fin fracturée et syncopée, représentent autant de marques de 
l’originalité et se constituent comme garantie évidente de la dimension fantastique de 
son œuvre. 

 
Références 
Burgos, Jean, Pentru o poetică a Imaginarului, Editura Univers, Bucureşti, 1988 
Caillois, Roger, Anthologie du fantastique (De la Féerie à la Science – fiction), Editions 
Gallimard, 1966 
Caillois, Roger, În inima fantasticului, Editura Meridiane, Bucureşti, 1971 
Ciobanu, Nicolae, Între imaginar şi fantastic în proza românească, Editura Cartea Românească, 
Bucureşti, 1987 
Georgescu, Corina, Le regard comme signe de la mentalité dans le roman au XIX-ème siècle, 
Thèse de doctorat, Atelier National de Reproductions des Thèses, 2005 
Ghidirmic, Ovidiu, Proza românească şi vocaţia fantasticului, Editura Scrisul Românesc, 
Craiova, 2005 
Iordache, Mihail, Adrian Maniu, Editura Junimea, Iaşi, 1979 
Malrieu, Joël, Le Fantastique, Edition Hachette, Paris, 1992 
Maniu, Adrian, Cântece tăcute, Editura pentru Literatură, Bucureşti, 1965 
Maniu, Adrian, Jupânul care făcea aur, Editura Minerva, Bucureşti, 1975 
Marino, Adrian, Dicţionar de idei literare, vol. I, Editura Eminescu, Bucureşti, 1973 
Todorov, Tzvetan, Introducere în literatura fantastică, Editura Univers, Bucureşti, 1973 
Starobinski, Jean, Melancolie, nostalgie, ironie, Editura Meridiane, Bucureşti, 1993 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:51 UTC)
BDD-A5980 © 2013 Universitatea din Pitești



132 
 

Références en ligne 
Bessière, Irène, Le récit fantastique. La poétique de l’incertain, Libraire Larousse, Paris, 
1973,disponible sur:  
http://e-tidsskrifter.dk/ojs/index.php/revue_romane/article/viewFile/11433/21707 
consulte le 05.11.2009 
Beuchat Robin, Deuil, mélancolie et objets « Véra » de Villiers de L'Isle-Adam et « Bruges-la-
Morte » de Rodenbach, Poétique, 2004/4 n° 140, p. 483-494, disponible sur 
http://www.cairn.info/revue-poetique-2004-4-page-483.htm, consulté le 03.11.2009 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:51 UTC)
BDD-A5980 © 2013 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

