
108 
 

OSSIANISME : UNE DIMENSION  SIGNIFICATIVE  DE LA 
POÉSIE DE MIHAI EMINESCU  

 
Mircea BÂRSILĂ∗∗∗∗ 

 
 Abstract: Ossianisme is a significant feature of Eminescu’s plutonic type of poems. In 

1763, James Macpherson published the volume Ossian’s Poems, which was preceeded, in 1760, 
by another one entitled Fragments of old poetry, collected in Scotlands’ Highlands and translated 
into Gaelic. The ossianic artistic manner, quickly spread in Europe, attracted especially the 
attention of our poets from that period (Gheorghe Assachi, G. Cretzianu, V. Cârlova, Constantin 
Stamati, I. Heliade Rădulescu, Grigore Alexandrescu, Cezar Bolliac, Alecu Russo...),  who were 
introduced to James Macpherson’s poems, but in the English translation or through French 
sources. The Ossianism, that is “the bard type” creation, involves the glorification of the past 
times, mythicization of the heroes’deeds, humanization of the nature and of the geographical 
elements, the sacrifice for a common cause, and respectiveley, the double position of the bard: as 
a warrier who is not afraid of death and a poet-singer.  
 Nature itself – whose characteristics are the greatness, the solitude, the melancholy, the 
grey aspects, wild, fierce, phantom appearances, the mysterious – takes part, next to heroes, to 
the conflicts with the history. The great romantic poet, Mihai Eminescu, took over the “Ossianic 
fashion” of the local poetry of his predecessors, raising to a higher poetic value. 
  Keywords: Ossian, bard, nature, myth. 

 
 
En 1763, James Macpherson a publié le volume Poemele lui Ossian qui a été 

précédé, en 1760, par un autre intitulé Fragmente de poezie veche culese în munţii 
Scoţiei şi traduse în limba galică sau ersă. 

On ne sait pas si James Macpherson n’était que l'auteur ou le traducteur de ces 
poèmes caractérisés par une atmosphère brumeuse, nordique, sombre, nébuleuse. 

« En niant sa paternité - dit Elena Răutu-Coler - et en prétendant être seulement 
le  traducteur des poèmes, croié ou non, Macpherson lance une mode de grande 
amplitude et du succès, en auréolant son propre visage avec un halo mystérieux et 
intéressant, qui a résisté au temps et à ceux qui ont fait preuve d'une inauthenticité 
folkloriques de ces poèmes. 

Négation de la paternité n'est pas uniquement dans le titre, mais le travail en 
soi: la Voix auctorial-critiques alterne légèrement à celle créative  (J.M. comme Ossian) 
par divers commentaires d'experts sur « l’imperfection de l’originale » J.M. crée en 
réalité un culte de la personnalité de facture romantique-morbide (pas étrangère à Poe, 
dans l’œuvre duquel apparaissent des citations de fausses auteurs,  présentées comme 
authentiques ou Borges, aujourd'hui, qui ne nie pas mais prend comme les siennes des 
œuvres entières, des auteurs réaux). Mais l'attitude perpétue et les tendances maniéristes 
du XVIIIe siècle (impliquant évidemment) la négligence de l’originalité, car J.M., 
considéré comme le véritable auteur des poèmes d'Ossian, écrit dans le style (présumé) 
d'Ossian. Ce qui va au sens contraire à l'orientation générale du siècle dans ce domaine 
est que le modèle imité cesse d'être Pindare et Virgile, et l'artisanat artistique ne peut 
être jugé par les canons habituels. Cependant l’obscure Ossian est aussi préoccupé par le 
respect des conventions comme ses confrères grecs, latins ou anglais, mais ils sont 
inhabituels ou oubliés ». (Răutu-Colea, 1978: 75). 

                                                 
∗ Université de Piteşti, mbarsila@yahoo.com 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:09 UTC)
BDD-A5977 © 2013 Universitatea din Pitești



109 
 

La représentation d’intermédiaire (traducteur) de James Macpherson c’est une 
forme subtile d'expression, d'un côté de la modestie, et d'autre part, de son orgueil. Sous 
ces deux aspects, dans le cas de James Macpherson, son but était d'attirer l'attention sur 
sa création « de type bardique ». 

Les poèmes d'Ossian en traduction anglaise ou française ont attiré une attention 
particulière aux poètes de notre littérature pré-Eminescu. Gheorghe Assachi, G. 
Cretzianu, Vasile Cârlova, Constantin Stamati, I. HeliadeRadulescu, Grigore 
Alexandrescu, Cesar Bolliac, A. Russo, « ils ont trouvé dans le visage du bard 
l’incarnation même de ce que le poète doit être dans la société. Ils le voient comme un 
exposant épique-lirique d'une communauté, un chanteur de monde héroïque, une source 
de la tradition orale, une figure historique et aussi fabuleux. Il est chanteur, mais aussi 
guerrier. Il préserve et transmis les faits à ces prédécesseurs et ses contemporains, sa 
poésie ayant un rôle éducatif, de propagande, militants »( Răutu-Colea, op.cit :74). 

Les poètes dès le début de notre littérature moderne ont utilisé donc des 
éléments ossianiques, en les orientant vers la propagande et l’éducatif.  

Durant cette période, Ossian a été,  a peu près dans toute l'Europe, la plus haute 
incarnation du bard. Le sens et la fonction de la poésie bardique correspondent, dans 
les poèmes d'Ossian, à ceux de la poésie dans les sociétés anciennes, quand elle « était 
liée aux activités fondamentales de la communauté, en les donnant un rythme et en les 
accompagnant. Le sujet des poèmes ossianiques est limité, donc, à ce qui peut être utile 
à forme d’organisation humaine où il active.  Elle contribue à l’éducation de l’homme 
dont elle a besoin, de guerrier fort, résistant courageux, généreux, honnête, fidèle. » 
(Ibidem : 77) 

 L’ossianisme implique la glorification du  passée, la mythification des fait 
commis des héros, l'humanisation de la nature et du relief, le sacrifice pour le bien 
commun et, respectivement, le double rôle du  bard: le guerrier qui n'a pas peur de la 
mort et celle de poète-chanteur.Le passé est opposé à présent, mais à son tour, cela 
peut soulever à la dignité du passé et la Nature participe, avec des héros, aux conflits 
avec l'histoire.  

Même aux poètes roumains, (Grigore Alexandrescu – „Umbra lui Mircea la 
Cozia”, „Ruinele”, „La Mănăstirea Dealului”, Vasile Cârlova – „Ruinele Târgoviştei”, 
I. Heliade-Rădulescu – „O noapte pe ruinele Târgoviştei”)  l’histoire fusionne avec la 
nature. 

En dépit de son caractère méchante et sombre, la Nature prend la fontion du 
poète et parle par le soupir de la feuille, par le gémissement et le  murmure du vent: 
« Témoin éternel de l'histoire, la nature prend la fonction du poète et parle dans un code 
à que le sentiment (patriotique) peut le déchiffrer spontanément, le nom de guerrier par 
le soupir de la feuille, par le gémissement et le  murmure du vent dans les arcades et les 
ruines de Târgovişte (Heliade).  
 La colline, l’Olt, le Danube se disent, ils se  répondent « repetează» le  nom du 
courageux Mircea (Alexandrescu). C’est Zephyr qui  apporte à Nirvana, la fille de 
Duceval,  les nouvelles de la mort du bard Armin. L'amour survit à la désintégration 
physique des aimées et  les cordes de la harpe  résonnent dans le vent et le berceau les 
arbres éternisent l’histoire,  comme chez Ossian » (Ibidem :79). 

En ce qui concerne le succès des poèmes d'Ossian dans notre littérature sont 
éloquents les texte où Ossian était glorifié. Par exemple, dans la revue Convorbiri 
literare (numéro 111, à la page 72 de 1869) a publié le junimist N. Schelitti publie une 
ode ayant le titre Dedicaţiune lui Ossian où le poète écossais était mythifié, aveugle 
comme Homère, prophète comme David et fils de Fingal, le roi de Morven : « Glas 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:09 UTC)
BDD-A5977 © 2013 Universitatea din Pitești



110 
 

puternic ce vuieşte pe-a străbunilor mormânturi/Ossian! Suspin eroic unui suflet 
întristat/Vocea ta străbate stânca, glasul tău purtat de vântur/iPână-n ceruri s-a 
înălţat! ..../Când furtuna prin munţi urlă şi natura în resculare,/Pare că deplânge eroii 
care-n lupte au pierit,/Tu te plângi cu a ta liră, împletind a ta cântare/Cu a naturii glas 
uimit//».( Apud Tacciu, Ossian,1982: 353). 

Dans Poesia (1846), Bolliac saluait Ossian, l’un des « bardes celtes », et 
Pantazi Ghica utilisait dans son roman (Un boem român) « des parenthèses essais, en 
rapportant « les chants et les légendes populaires des Roumains » aux poésies  du 
Nord », c'est à dire à «  la caractère sombre et mélancolique des inspirations  d'Ossian ». 
(Tacciu, op. cit.: 353). 

Ion Heliade-Rădulescu  a traduit des fragments des poèmes ossianiques dans la 
version française de La Tourneur de 1777. Aussi  dans Cântarea României, par  Alecu 
Russo, les batailles daces-romaines et, puis celles anti Ottomans reposent sur l’antithèse 
ossianique  de la gloire d'un autre fois et le présent pourri. Même Bolintineanu a donné 
«  importance au frisson cosmique d’Ossian » quand, dans la poésie Codrii Cosminului  
décrit la confrontation de Ştefan cel Mare avec les divisions de l'armée polonaise. 
Comme les héros d'Ossian  le prince méprise la mort au nom d'un idéal qui implique le 
sacrifice suprême : « Soarele dispare...ceru-ngălbeni/Munţii nalţi, vechi scutur coama 
lor virgină,/Arborii se mişcă, se n-vârtesc, se-nclină./Cerul şi pământul parcă se 
lovesc;/Parcă se confundăşi se nimicesc/ /» (Codrul Cosminului,  apud Tacciu, op. cit : 
360). 

Nature conserve même dans l’ossianisme roumain  beaucoup de ses 
caractéristiques spécifiques, dont on rappelle la grandeur, la solitude, la mélancolie et 
les aspects désolés, sauvages, fantomatiques, les  antinomies entre l'éternel et 
l'éphémère, les vagues rugissant, triste lumière de la lune. 

Dans la poésie Răsăritul lunei la Tismana, par Grigore Alexandrescu, la 
monastère « obsolète » semblait « „unul din acele ossianice palate »: ... « Adânci 
prăpăstii, mănăstire învechită,//Feodală cetăţuie, ce de turnuri ocolită/Ca de lună 
colorată şi privită de departe/Părea unul din acele ossianice palate/Unde geniuri, 
fantome cu urgie se izbesc/ /» (s.n.). 

Gh. Assachi, dans la nouvelle historique « Dragoş » utilise des descriptions qui 
se réfèrent à l’ossianique modèle littéraire: les roches ont des formes bizarres,  ont été 
regroupées par les tremblements de terre, ont eu des éclairs et elle continue l’existence 
dans un « silence sinistre ». 

Le poète modeste C.D. Aricescu  publie en 1858 un livre intitulé Lyra qui 
contient ces lignes (dans le poème «„Între bîsci”): „ Aşa Ossian bardul, păşind din 
stâncă-n stâncă,/Încungiurat adesea de nouri nebuloşi,/Cu Lyra-i numai singur scotea 
misonuri încă,/Cântând heroii ţării, toţi bravi şi virtuoşi//  ». (apud Tacciu, idem: 364). 

Le plus important étude sur l’ossianisme roumain est celui de Adrian Marino ( 
« Ossianismul românesc; schiţă introductivă»), où sont examinés les éléments 
ossianiques  présent dans notre lyrisme quarante-huitard, respectivement, dans la poésie 
de Mihai Eminescu. De son point de vue, la  plus importante figure mythologique 
d’origine ossianique  est le barde, et sa figure attire naturellement deux raisons poéique 
aux valences ossianiques : la raison de la harpe et celui de l’inspiration 
sacrée. (Marino:1978). 

En tant que représentant d'une société patriarcale le  barde est un « un chanteur 
d'un monde héroïque et archaïque, un personnage en même temps fabuleux et 
historique, dépositaire  de toute une tradition orale nationale » ( Mario, 1978 :171).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:09 UTC)
BDD-A5977 © 2013 Universitatea din Pitești



111 
 

Dans le poème d’Eminescu, Andrei Mureşanu (version 1869), incarne le 
modèle ossianique du barde qui arraché des cordes de la harpe, « într-un delir adânc », 
« un cântec de o senină sublimă disperare ». La raison du barde apparaît aussi dans le 
poème Odin şi poetul où le barde, banni de ce monde déchu, devient le sol de la 
contemporanéité , en utilisant un langage dur et vieux, avec » sunete adânci şi 
nemaiauzite ». Même la Vierge Valkyrie, dont Ondin l’avait lui montrée, a,  les cheveux 
d'or et les yeux bleus grands ouverts une apparence ossianique. Le Barde, déçu de  
l'époque dans laquelle il vit, il veut ouvrir la mer et descendre en  ses profondeurs, pour  
« zeii vechi şi mândri ai Valhalei ». 

Accueilli par Odin, le barde lui dit que son âme est pleine de chanson, une 
vieille chanson, et que des cordes de la harpe peuvent sortir des sons pareils à la voix 
voix «rugir» de l'hiver : « De cântec este sufletul meu plin/De vrei s-auzi al iernii glas 
vuind/Şi lunecând prin strunele-mi de fier,/De vrei s-auzi cum viscoleşte-n afara-mi/Un 
cânt bătrân şi răscolind din fundu-i/Sunete-adânci şi nemaiauzite,/Ordonă numai – sau 
de vrei ca fluviul/De foc al gândurilor mele mari/Să curgă-n volbură de aur pe 
picioare/De stânci bătrâne, într-o limbă aspră/Şi veche – însă clară şi înaltă/Ca bolţile 
cerului tău, o Odin,/Spune-mi atunci, să-nstrun ale ei coarde/Ca să-mi câştig cununa 
mea de laur / /» (« Odin şi poetul ») 

Même I. Heliade-Rădulescu est perçu par Eminescu dans une perspective 
ossianique, en chantant  « d’une harpe » en cuivre et  éveillant en âmes avec ses sons en 
colère et dure, un sentiment de l'homme : « O arfă de aramă cu coarda temerară/Trezi-
n sufletul nostru simţire de bărbat,/Ca glasul Providenţei din stinsele decade/,Astfel s-
auzi glasu-ţi, bătrâne Eliade!/O, limba lui! Imi pare c-aud cum că răsună/În aspra ei 
mînie, zidind nor peste nor,/Din ştearsa, neînţeleasa a istoriei rună/A descifrat al ginţii 
puternic viitor // ». ( « La moartea lui Eliade »). 

Le prototype de la typologie ossianique du barde, c’est dans la poésie 
d'Eminescu, le personnage mythologique nommé Orphée. Sa voix avait ressuscité le 
rocher, et la harpe, quoiqu’elle le jette dans le chaos, serait suivie par le monde entier, 
les peuples des étoiles et les soleils caravanes des soleils : « Iar pe piatra prăvălită – 
lângă marea întunecată/Stă Orfeu – cotul în razimi pe-a lui arfă sfărâmată../.[...]//De-
ar fi aruncat în chaos arfa-i de cântări îmflată/Toată lumea după dânsa, de-al ei sunet 
atârnată,/Ar fi curs în văi eterne, lin şi-ncet ar fi căzut.../Caravane de sori regii, cârduri 
lungi de blonde lune/Şi popoarele de stele, universu-n rugăciune,/În migraţie eternă de 
demult s-ar fi pierdut. / /» ( Memento mori, vers  319 - 330). 

L’ossianisme est une marque significative de la description de nature,  
significatif, précisant que au lieu du macabre ossianique, Eminescu préfère l'aspect 
lunaire et mystérieux des paysages projetées en fabuleux ou avoir des  sens 
merveilleux : «  ... Insule sfinte/Se-nalţă în el ca scorburi de tămâie./Cu flori de aur, de 
smarald, cu stânce/De smirnă risipită şi sfărâmată/În bulgări mari/Pe mândrele 
cărări/Ce trec prin verzile şi mândrele plaiuri,/E pulbere de argint. Pe drumuri/Cireşi 
în floare scutură zăpada/Trandafirie a înfloririi lor //»                                                 
( Miradoniz) 

Les mêmes effets sont obtenus dans les descriptions du le poème Memento 
mori dans la séquence mythique dédiées à mythique Dacie : «  Sunt păduri de flori, căci 
mari-s sunt florile ca stânci pletoase./Tufele cele de roze sunt dumbrave-
ntunecoase,/Presărate ca cu lune, înfoiete ce s-aprind;/Viorelele-s castele vinete de 
dimineaţă,/Ale rozelor lumine împle stânca cu roşeaţă,/Ale crinilor potire sunt ca urne 
de argint / / ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:09 UTC)
BDD-A5977 © 2013 Universitatea din Pitești



112 
 

Dans « Memento Mori », l’ossianisme culmine dans la dernière séquence où 
sont décrites, d’une manière d’épopée, les batailles entre Daces et  Romains, combats 
où prennent part  la Nature et les divinités – daces, romaines, même le nordique Odin: 
« Şi atunci furtuna mândră dezrădăcinat-a marea/.Ea zvârlea frunţi de talazuri către 
stele-arzătoare,/Ridică sloiuri de gheaţă, le aruncă-n şanţ de nori,/Vrând să spargă cu 
ei cerul./[...]/ – Într-un colţ de cer e vară/Şi pe scările de-ivoriu unii dintre zei coboară-
/Strălucea-n noaptea bătrână feţele cu palizi sori.//Pin a valurilor vaiet, pin a norilor 
strigare,/Deschidea portale-albastre mândra şi bătrâna mare./Desfăcu apele-n două 
dumnezeilor călări/Şi la ţărm cu stânce rupte de a undelor bătaie/S-adun toţi. Aurul din 
plete lucea-n luna cea bălaie,/Coifuri străluceau albastre ca lumina sfintei mări.//Şi 
pornesc. Odin ş-aruncă suliţa prin nori de-aramă,/ Care trece – un arc de aur într-a 
cerului maramă,Arătând pe neaua drumul l-al Italiei pământ/Ei se duc, se duc prin 
câmpii aşternuţi cu albă-ninsoare/Strălucea albastru-oţelul de pe membrele 
barbare,/Pletele le-îmfla furtuna, bărbile sclipeau în vânt / / ». (Memento mori ) 

Dans les dernières strophes de cette séquence, Mihai Eminescu lui-même 
assume la position ossianique du barde qui boit aussi du verre «  de la  poésie ardente » 
que de l'eau du lac à eau vive: « din aghiazma din lacul, ce te-nchină nemuririi ».  La 
goutte d'eau bénite du vin de la poésie et de la pensée les assure ( à la poésie et à la 
pensée) une vie, cependant, plus longue que les  autres choses périssables du monde: «  
În zădar le scrii în piatră şi le crezi eternizate/Căci eternă-i numai moartea ce-i viaţă-i 
trecător/Şi de aceea beau paharul poeziei înfocate./Nu-mi mai chinui cugetarea cu-
ntrebări nedezlegate/Să citesc în cartea lumii semne, ce mai nu le-am scris./La nimic 
reducem moartea cifra vieţii cea obscură/În zădar o măsurăm cu a gândirilor 
măsură,/Căci gândirile-s fantome când viaţa este vis. //”                                                           
(Memento mori, vers1295-1302) 

Alors, l’atmosphère fantomatique de facture ossianique s’élargit, à la vision 
d'Eminescu, sur la pensée elle-même, dans un monde où la vie est seulement un rêve.  

Sous le signe d’ossianisme sont aussi d'autres poèmes de facture plutonique 
(Mureşanu, Memento mori, Miradoniz, Demonism, Povestea magului călător in stele, 
Gemenii, Diamantul Nordului, Odin şi poetul), où est utilisée la perspective 
mythologique sur le monde et l'existence (Negoiţescu, 1980). Dans ces poèmes, les 
figures mythologiques et même la nature sont conçus dans le soi-disant temps originaire 
(temps équinoxiale), ce qui est radicalement différent du temps historique (temps 
solsticiale) dont le germe et le principe moteur c’est « le mal » : « Si-astăzi punctul de 
solstiţiu a sosit în omenire ».(Memento mori) 

Le temps équinoxiale « c’est un moment que nous pourrions appeler, 
métaphoriquement, équinoxiale, de la balance dans équilibre éternel, un temps qui ne 
connaît pas les drames de la rupture, de l’arrêt, du déclin, un temps sphérique, que 
l’imagination lui assimile à la calotte sphérique du univers platonicien, dont tous les 
points sont équidistants de son centre, celui où les Grecs ont vu l'image mobile de 
l'éternité, celui qui Eminescu le voit mesurés dans la profondeur des forêts éternelles, de 
chant monotone  des cigales, des horloges cosmiques (« pe când greieri ca orlogii, 
răguşit în iarbă sună » -  Memento mori) […]. Les grandes crises historiques de 
l'humanité (vues comme des crépuscules des dieux) sont entrés par Eminescu dans 
Memento Mori'   sous le signe du point de solstice, compris comme une rupture tragique 
par rapport à la continuité du temps équinoxiale. » (Petrescu,  2005: 61). 

Le thème du temps originaire, fabuleux, précédée par le chaos  
précosmogonique est exploité dans la  séquence du mythique Dacie du poème en 
question. Dans le temps mythique de la Dacie, le pays autochtone était une royaume des 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:09 UTC)
BDD-A5977 © 2013 Universitatea din Pitești



113 
 

dieux, ou autrement dit un paradis terrestre : « Ăsta-i raiul Daciei veche, -a zeilor 
împărăție:/Într-un loc e zi eternă – sara-n altu-n vecinicie,/Iar în altul, zori eterne cu–
aer răcoros de mai. //» 

Dans ce poème, le poète retourne « roue de l'histoire», en passant par les points 
de solstice de chaque civilisation, vers le temps équinoxiale,  où il a pensé ses dieux et 
il a construit ses mythes ». (Petrescu, op cit .:113) 

L’ossianique vue mythique sur le monde est effectuée soit dans le règime  
solaire, comme dans la séquence de Dacia mythique de « Memento Mori »,  soit dans 
un règime nocturne.  Sous le signe du nocturne sont aussi les poèmes Strigoii şi 
Povestea magului călător în stele.  

Arald, « al nopţii palid domn », lui demande au Mage de resusciter son amante, 
Marie. A côté de l'esprit de Marie, Arald jouit jusqu’à l’aube quand on entend  un coq 
qui chante. A cette époque, «l'ombre» de Marie  disparaît résorbé dans la mort. 

Dans le monde terrestre a augmenté « un immens royaume »  avec un Mage 
vieil et d’une vigueur archaïque : « Şi mâna lui zbîrcită, uscată, însă tare,/A ţărilor 
lungi frîuri puternic le ţinea./Şi ţările-nflorite şi-ntunecata mare/In glasul lui puternic 
gigantic se mişca. »(Povestea Magului călător în stele) Quand  le Mage, rompant le 
charme d’atemporalité quitte son trône « ca regele pustiei din stînca de granit », le 
cassage de la pierre et du «pustiu »de la passée signifie la rupture de la fixité de 
l’éternelle, de la vie devenue partie de la nature, règne minéral. 

A minuit, l’heures pleines d’obscurité mystique, les anges dans « Povestea 
Magului călător în stele », tombent en amour des êtres de la terre et leur amour se 
manifeste par une « alchimie gingaşă, de transparenţe senzuale »: « Cînd sună-n viaţa 
lumii a mieze-nopţii oră/ Atunci prin ceruri umblă zîmbind amorul orb./ De îngeri 
suflete-albe văzîndu-l se coloră/Şi ochii lor albaştri privirea lui o sorb;/Plecînd spre 
pămînt ochii ei timizi se-namoră/ În pâmînteşti fiin ţe cu fragedul lor corp/Şi prin a lumii 
vamă cobor bolnavi de-amor/în corpurile de-oameni ce-aştept venirea lor// ».  

Et l’autre Mage, celui de « Strigoii », qui rêve, pétrifié des siécles, la 
vegetation couvrant son corps, détache avec difficulté ses jambes du rocher : « Bătrânu-
şi pleacă geana şi iar rămâne orb/, Picioarele lui vechie cu piatra se-mpreună,/ 
El numără în gându-i şi anii îi adună,/ Ca o poveste-uitată Arald în minte-i sună,/ 
Şi peste capu-i zboară un alb ş-un negru corb./Pe jilţul lui de piatră înţepeneşte 
drept/Cu cârja lui cea veche preotul cel păgân,/ Şi veacuri înainte el şede-uitat, 
bătrân,/În plete-i creşte muşchiul şi muşchi pe a lui sân,/Barba-n pământ i-ajunge şi 
genele în piept ». 

Sous le signe du nocturne se dévoile aussi le conflit entre Sarmis et Brigbelu 
dont l'apparence est démoniaque: un demonism angélique dans le cas de Sarmis et un 
démonisme sui generis dans le cas de Brigbelu. Même la malédiction de Sarmis s’est 
circonscrit,  par la négativité du message, au nocturne. 

Même les deux « faces » le Titan et le Démon dont les deux grands thèmes 
d’Eminescu dépendent, le titanisme et le démonisme, appartiennent, par leur nature, aux 
manifestations nocturnes de l’imaginaire. Les titans étaient des divinités d’origine pré-
hellénique, fils d’Ouranos (le Ciel) et de Gea (la Terre). Initialement, dans la période 
pré-hellénique, les Titans étaient des divinités totales (thonico-solaire), le mot titan 
signifie brillant, lumineux.  

Le titan descends du mythe dans l'histoire et agit au nom de l'humanité contre 
la divinité Suprême. Sa chute, défait par la divinité suprême, a, dans la modernité et, 
respectivement, dans le poème, «  Demonism » une signification spéciale particulière de 
facture spirituelle. En d'autres termes, « dans la défait du titan on reconnaît la tristesse 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:09 UTC)
BDD-A5977 © 2013 Universitatea din Pitești



114 
 

des gens (« viermi născuţi din trupul titanului mort ») que le mal a le pouvoir de 
gagner » (Todoran, 1972: 229). En tant qu'expression de l’homme non soumis à la 
destinée, sa défaite acquiert une grandeur tragique et l’association avec l'humanité 
contre la Divinité injuste illustre la positive manifestation de l'énergie de Titan.  

Philosophiquement, le daïmonique, manifestation de l’irrationnel, n’est pas 
sans un côté positif. 

Inconsciente et, dans une grande mesure, l’énergie du daïmon « dont la 
substance garde comme dans une cave souterraine, des monstres de toutes mauvaises 
impulsions» (Blaga, 1930: 27) diffèrent toujours de celles négatives du diabolique. 
Grâce à son élément positif, le démoniaque diffère de satanique qui est toujours 
destructive, antidivin. 

Certainement pas le concept de titan  qui, depuis la Renaissance, représente la 
force de la rébellion, l'action sociale au nom de l'humanité, injuste par le Créateur du 
monde est circonscrit à l’ossianisme, mais « la mystique titanique »  dans son côté 
démonique-nocturne et mythologique. Ce qui tient d’ossianisme, dans  le poème, 
« Demonism » c’est la  vision mythique de la métamorphose du Titan vaincu. 

Après sa chute, ses cheveux sont devenus, comme dans « les mythes 
d’origine » des forêts, sa profondeur en granit, son front en rochers, ses pensées en 
rubis, diamants  et émeraudes, le sang en or, et des muscles en argent et fer, et la viande 
pourrie en vers (les gens!) : « Titan bătrân, cu aspru păr de codri/(...)/, A lui gândiri 
încremeniră reci/În fruntea sa de stânci şi deveniră:/Rozele dulci, rubine; foile,/ 
Smaralde, iară crinii/Diamante. Sângele său/Se prefăcu în aur, iară muşchii/Se prefăcură 
in argint şi fier./Din carnea-i putrezită, din noroi/S-au născut viermii negrului cadavru:/ 
Oamenii / /» (vers 137 – 151). 

Un autre thème ossianique est celui de l'amour thanatique  présente dans le 
poème « Strigoii » et, de manière séquentielle, d'autres poèmes. En principe, l’amour 
thanatique  circonscrit la vision romantique de « l’amour plus fort que la mort ». 

La poésie d'Eminescu est naturellement l'expression suprême du romantisme 
roumain.  

Il a utilisé l'expérience poétique de ses prédécesseurs et, implicite, la mode 
ossianique de la poésie depuis le début de notre littérature moderne. 

L’ossianisme d’Eminescu dispose d'une conception plus élevée de la poésie et,  
dans le même temps, de sa génialité manifestée à la fois dans la profondeur et la 
grandeur des visions poétiques, comme dans l’expressivité poétique. 

 
Références 
Blaga, Lucian, Daimonion,  Editura Societatea de mâine, Cluj, 1930. 
Colea, Răutu-, Elena,  „Traiectoria Ossianică la începuturile poeziei noastre culte”, în Secolul 20, 
nr. 10-11-12 (213- 214-215), Bucureşti, 1978. 
Marino, Adrian, ,,Ossianismul românesc; schiţă introductivă”, în „Revista de istorie şi teorie 
literară”, nr. 2 / 1978. 
Negoiţescu I., Poezia lui Eminescu, Editura Junimea, Iaşi, 1980. 
Petrescu, Ioana Em.. Eminescu, Modele cosmologice şi viziune poetică, Editura Paralela  45, 
Piteşti, 2005.                    
Tacciu, Elena, Romantismul românesc., vol.I, Editura Minerva, Bucureşti,  1982. 
Todoran, Eugen, Eminescu, Editura Minerva, Bucureşti, 1972. 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:09 UTC)
BDD-A5977 © 2013 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

