L’IMAGINAIRE DE L’ESPACE'

Abstract: The traditional thinking about the form of the universe is projected into an
imaginary world which is ruled by a few key ideas. The reason, dressed in modern science, is also
building an imaginary world (which is often denied as such) where the universe has its specific
form. But according to many scientific theories that address this issue, looking at their models,
which are sometimes very inconsistent, we are led to conclude that the imagination is always in
the game of thought, only the rigors are changed. The models created by traditional thinking
come back with a stubbornness that discourages the modern thinking, despite their claims of
logical rigor.

Keywords: form of Universe, imagination, polyhedral.

Nous parlons souvent de 'infinité de I’imagination. Par cette étiquette il faut
comprendre de facto que la capacité de cette faculté de combiner ses objets — qui
appartient au monde imaginaire — est tellement grande qu’on ressent une quelconque
difficulté a lui établir ses limites. A un autre niveau d’analyse, I’imagination et les
mondes imaginaires qu’elle peut engendrer sont bien circonscrits, elles s’exercent dans
leurs mouvements combinatoires dans un cadre bien précis. On ne peut pas imaginer,
par exemple, un autre sens (sensibilité), avec lequel nous percevons la réalité autrement
qu’on le fait maintenant. Les appareils inventés, comme prolongements de nos organes
sensible ou les étres vivants qui percoivent la réalité différemment, ne sont que
variations quantitatives de nos propres sens. Ce qu’un dauphin ou un chauve-souris
« voit » vraiment avec son sens d’écholocation nous pouvons seulement le traduire dans
notre systéme de référence. Et, nous réalisons cette traduction seulement en vertu du fait
qu’une certaine analogie avec notre sensation d’audition est possible. Nous ne voulons
pas dire ici que la limite de I’imagination est donnée seulement par la limite de nos sens.
Le processus est beaucoup plus complexe et nous ne pouvons pas en insister ici car ceci
n’est pas notre sujet d’analyse. Nous soulevons le probléme de limite de
I’imagination/imaginaire pour le mettre en relation avec un fait présent dans 1’histoire
des idées ; nous parlons de limite dans ce cas car on observe souvent dans le parcours
des idées imaginées des allez retours et des constellations de telles idées qui gravitent
implacablement autour de certains points de force. L’imagination la plus débordante
qu’elle puisse étre, artistique ou scientifique, n’est pas infinie, mais elle semble plutot
qu’elle tourne indéfiniment autour de quelques points forts. Ce mouvement nous oblige
a dire que I’imagination est déterminée, censurée par quelques forces psychiques et
naturelles. G. Durand et beaucoup d’autres ont établit une carte de ces constellations de
I’imaginaire, en fixant ces points autour desquels I’imaginaire s’organise de point de
vue anthropologique, psychique, scientifique, religieux” etc.

Dans notre article nous abordons les formes imaginaires de I’espace, telles que
I’imagination scientifique les a congues dans le temps. Ce qui nous intéresse
principalement est le parcours de ’idée de forme de [’Univers. Cette idée est présente
dans les préoccupations des philosophes, astronomes, astrologues, scientifiques, a partir

! Pompiliu Alexandru, “Valahia” University of Targoviste, pompilivalex@yahoo.com.

211 s’agit de G. Durand dans le cas de I’analyse anthropologique, et Bachelard, C. G. Jung, Marie
von Franz insistent sur le point de vue psychique, G. Holton, St. Lupasco analysent I’imagination
scientifique, M. Eliade, H. Corbin mettent 1’axe centrale de l’imagination au milieu du
phénomeéne religieux.

299

BDD-A5918 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)



de I’Antiquité jusqu’a nous jours. Pendant cette grande période I’intention culturelle
pour identifier la forme de 1’univers a été exercée en passant par différentes méthodes
d’analyse et de création de différents modéles de ’univers. Le rationalisme moderne
avec ses arguments forts, avec ses idées claires et distinctes en ce qui concerne ce
modele n’est que la derniére méthodologie investie avec le titre de perfection. Le slogan
des philosophes « tout ce qui est rationnel est réel et tout ce qui est réel est rationnel »,
formule qui a été tant niée par Léon Chestov', est devenu aussi la nouvelle religion de
nous aujourd’hui. Celui qui met entre parenthéses cet axiome appartient a un temps
révolu. L’évidence et la cohérence rationnelle de tout modéle qui est expérimenté
ensuite sont les méthodes implacables pour construire et décrire la réalité. Tout ce que
I’histoire des expérimentations et des analyses rationnelles a décrété comme faux ou au
moins incorrecte, passe immédiatement dans la poubelle de la science ou seulement les
historiens fouillent pour quelques morceaux gardés comme souvenirs dans le mussé de
la Raison. En suivant cette ligne rationnelle et réelle a la fois, ’homme moderne a réussi
transformer 1’imaginaire dans une réalité et toute imagination qui ne peut pas nous
conduire a une construction réelle, passe dans une fantaisie investie avec une valeur
esthétique dans le meilleur des cas. L’imagination nous trompe, les sens nous trompent,
I’irrationnel nous fait peur, I’inconscient et le hasard nous font peur aussi et donc tous
doivent se soumettre a la raison mécanique qui peut construire la réalité et I’expliquer.
La nouvelle religion de la Raison est sans pitié. La mentalité traditionnelle fonctionnait
d’aprés d’autres régles, ou la raison était le sommet de la montagne et sans le
déterminisme transcendent, sans la partie irrationnelle de la nature et de ses
manifestations, elle ne pouvait pas exister vraiment. La raison d’étre de la Raison se
trouvait dans le noir de I’affectivité, du sommeil, de I’imagination créatrice, influencée
par la révélation. La croyance était plus forte que I’argument logique — le pouvoir de la
raison se résume a une certaine technologie qui nous lie a la matiére.

L’idée de forme de I’Univers, dans la pensée traditionnelle, est un postulat, une
construction soutenue moins par des évidences rationnelles et vérifiées, ajustée et
corrigée poppérien par le recours a I’expérience et la confrontation avec la nature. La
forme de I’Univers est donnée par une sorte de révélation géométrique. Si 1’univers
méme n’est pas conforme vraiment a ce modele imaginé, alors il faut ’imaginer de
nouveau comme étant ainsi, car la nature doit s’adapter a la conscience humaine et
divine et non la conscience humaine doit se soumettre au déterminisme de la nature. 11
faut croire et non pas argumenter en faveur des produits de I’imagination. Nous sommes
faiseurs de réalités sans avoir la prétention d’étre rationnels en méme temps. Ce dernier
critére a été ajouté avec la modernité. Méme aujourd’hui nous gardons cette pensée
quand on joue avec 1’imaginaire du cinéma, par exemple. Pour vivre dans un tel monde
mouvementé on se « dupe » nous-mémes et nous croyons que les images sont réelles —
et elles le sont trés bien si on juge d’aprées nos réactions, nos affections etc.

La science est un jeu rationnel qui tot ou tard revient aux découvertes
traditionnelles. C’est une projection, promenade dans des mondes imaginaires pour
revenir ensuite a des « vérités » traditionnelles. Ainsi, en suivant 1’idée de forme
d’Univers, nous allons voir comment se réalise la spirale imaginaire qui traite ce sujet.

1 . . , . TNy g I
Chestov Léon, La nuit de Gethsémani ; Les privilégiés et les déshérités de [ histoire.

300

BDD-A5918 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)



La forme pythagorique et képlérienne de ’univers

Les idées de Pythagore sur la forme de 1’univers ou sur les orbites des planétes
trouvent leur analogie dans une géométrie musicale. Cette association entre géométrie et
musique semble choquante pour la raison moderne qui parle de deux disciplines
completement indépendantes. Mais la pensée antique n’était pas aussi radicale. Une
harmonie entre le tout de 1’Univers est le garant de 1’existence en méme temps des
antithéses, des contradictoires. Le principe qui gouvernait la méthodologie de la pensée
était en quelque sorte celui-ci : « les choses les plus éloignées de 1’Univers sont liées
entre elles — une relation harmonieuse existe entre tous les composantes de 1’Univers ».
Autrement dit, entre le brin d’herbe et le mouvement du Soleil existe une certaine
relation et les deux s’entre déterminent. La boutade qui dit: «si tu rompt un brin
d’herbe, tout 1’Univers vacille » n’est qu’une analogie parfaite de cette formule. Le
mouvement des corps célestes a sa propre musique et garde les mémes lois que la
formation des sons musicaux. Et la réciproque est valable aussi si nous pensons aux
formes culturelles qui mettaient en scéne la force extraordinaire de la musique, qui
pouvait transformer non seulement les psychiques humains, comme dans le cas des
chants des sirénes, hypnotiques, mais elle avait aussi une fonction thérapeutique, de
reformation des choses déséquilibrées, comme c’est la musique d’Orphée.

N’insistons plus sur cet aspect antique et venons a Kepler. Celui-ci, en suivant
les formes pythagoriques (qui deviennent les cinq solides de Platon) et analysées ensuite
par Léonard de Vince, imagine un modéle axé par les formes géométriques parfaites
pour illustrer les distances qui s’établissent entre les planétes.

Les planétes se trouvent a une distance précise. Le Créateur a pensé, bien sir,
rationnellement, et il a suivit un modéle « re-découvert » par Kepler. Chaque orbite
planétaire se situe sur la sphére qui circonscrit un certain polyédre régulier (la forme
parfaite — donc investie avec une valeur « morale ») et qui est aussi inscrite dans un
autre polyedre régulier. La spheére, la forme parfaite divine, succéde et double pour la
soutenir tout le temps 1’imperfection de la création. Par exemple, La Terre se situe sur la

301

BDD-A5918 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)



sphére qui est contenue entre un dodécaédre et qui contient un icosaédre. Donc la Terre
se trouve a juste distance entre un penta et un trois. Il ne faut plus rappeler I’importance
qui est donnée dans I’histoire a ces deux nombres. L’homme de Léonard de Vinci
(nommé aussi I’homme de Vitruve) est inscrit aussi dans une pentagramme. Il faut
penser comme un alchimiste pour arriver a la complexité herméneutique de cette pensée
— la construction géométrique rationnelle est doublée par des arguments d’ordre
religieux, mystiques... L’homme, créé sur la planéte qui porte I’ordre de cinq et de
trois, doit normalement étre porté aussi par ces chiffres qu’on les retrouve dans tout ce
qu’il fait ici et dans son essence. L’un est intériorisé, comme cing, et Léonard montre
comme cette constante humaine se trouve partout dans la forme anatomique (et
psychique), et I’un est extériorisé, comme trois, en le gouvernant d’en haut, en le
protégeant et en le gardant dans un permanent équilibre.

L’Univers a une forme sphérique, parfaite, et ses composantes suivent des
différentes autres formes qui sont dérivées de cette perfection. Notre univers proche est
donc compris entre deux solides réguliers. Entre la forme de cet univers proche et la vie
sur notre planéte existe une interdépendance étroite. Voila 1’étendue et le modele du
monde dans la période pré rationnelle !

La forme moderne de I’Univers

Aprés I’Illuminisme, la raison prend une plus grande importance qu’auparavant
et la vision du monde change, en conséquence. Pour accepter le réel et pour le
construire il faut, comme nous avons vu plus haut, le mettre en relation avec la raison.
Revenons maintenant a la forme de 1’Univers. Kepler et son systéme a constitué un
point de départ pour les recherches dans cette direction d’analyse. Et les scientifiques
ont constaté que le modele képlérien n’est pas tout a fait correct. Le modéle a été mis de
coté dans deux étapes : tout d’abord les recherches astronomiques ont découvert que les
orbes des planétes ne sont pas parfaitement circulaires, donc il ne s’agit pas d’un
systéme de sphéres, mais d’ellipses ; et ensuite le modele ne s’applique plus, méme si
nous pensons le modele de Kepler comme approximatif, a partir de la planéte Saturne.
Les nouvelles planétes découvertes, Neptune, Uranus, Pluton et aprés les autres objets
grands ou petits de notre systéme solaire, ne respectent plus le modéle de Kepler, les
orbes ne sont plus des sphéres (ou disques) qui circonscrivent ou qui inscrivent des
polyédres réguliers. En conséquence le modéle a été abandonné et passé dans 1’histoire
de la science comme une erreur ou comme un modele esthétisé qui a aidé quand méme a
la découverte de la vérité.

Descartes et Leibniz analysent de nouveau le probléme des corps réguliers,
sans se poser le probleme des limites de 1’Univers, mais seulement d’un point de vue
mathématique quantitatif — c’est-a-dire ils sont préoccupés par la question suivante :
quelles sont les relations entre le nombre des cotés, les sommets et les faces d’un
polyedre ? Ils établissent seulement les lois géométriques qui établissent les relations
entre ces parameétres. Mais il ne faut pas minimiser trop leur découverte. Amir Aczel
(2007) refait le trajet de cette découverte mathématique de Descartes et de Leibniz. Et
ce qu’il découvre est enveloppé d’un air mystérieux qui planait autour de ces deux
philosophes mathématiciens. Descartes tenait secret, dans son carnet privé, la
découverte des relations entre les composantes des polyédres, et Leibniz a montré un
intérét particulier pour ce carnet et pour son contenu.

Cette étape de I’histoire des mathématiques étant passé, elle est revenue de
nouveau aprés les années deux mille quand la question mathématique des polyedres

302

BDD-A5918 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)



réguliers est encore mise en relation avec les limites et la forme de 1’Univers. Comment
la science a procédait dans ce cas ? Contrairement a la situation d’avance, quand les
antiques et leurs successeurs jusqu’avant I’époque des lumiéres 1’ont fait, cette fois-ci
on ne part plus d’une idée spéculative et ensuite on brode autour d’elle jusqu’on arrive a
un modéle d’interprétation du monde, mais le point de départ est constitué par la
confrontation successive entre l’expérience et le modéle proposé. En fait 1’axe
déterminant est 1’expérience pure. Le modéle imaginé doit suivre de prés celle-ci.

Comment se présentent les choses en ce moment ? Jeffrey Weeks (2004 : 610-
619), dans un article étendu, propose un modéle qui montre la forme de 1’Univers a
partir des solides de Platon et du modéle de Kepler. Donc voila que la théorie
képlérienne n’est pas encore morte, mais elle est ressortie des archives de I’histoire. A
partir des données offertes par le satellite WMAP, qui étudie les plus éloignés points de
I’Univers, quelques anomalies sont apparues dans ses mesures. Pour résoudre ces
anomalies il fallait construire un modeéle pour expliquer leur existence qui ne pouvait
pas étre contesté ou mise sur le mal fonctionnement de I’appareil. Et le seul modéle apte
a résoudre les problémes et en étant élégant en méme temps, c’est une forme nouvelle
du modéle de Kepler, mais appliqué cette fois-ci aux limites de 1'univers et non pas a
notre systéme solaire. Plus précisément, il s’agit du fait que, si I’Univers est infini et
plat, alors les ondes/fluctuations émises par 1’univers méme doivent étre infinies aussi.
Mais le satellite nous montre que certaines fluctuations disparaissent ou n’existent pas
du tout. Ce défaut nous conduit a penser que les limites de 1’Univers doivent étre
repensées. Le rayonnement de fond de 1’Univers — son « bruit » constant — remplit tout
son contenu comme un son. Et comme les vibrations d’une cloche ne peuvent pas étre
plus grandes que la cloche méme, les vibrations de 1’Univers ont la méme taille que
I’espace lui-méme. Nous ne pouvons pas regarder aux confins exactes de cet Univers
car chaque jour il s’agrandit — il est limité et en méme temps sans une limite fixe (pour
ne pas dire infinie car cette notion pose aussi des problémes complexes d’aprés R.
Guenon (1946)"). Donc nous voyons seulement & une certaine distance dans notre
espace, tout comme nous voyons un horizon en fonction de notre position dans 1’espace.
Ce qui se trouve sous la ligne de cet horizon n’est pas accessible a nos sens. De méme,
le satellite pergoit la limite de I’Univers qui est imposé par cet horizon méme.

our horizon 2-sphere
radius 46 billion
light - years

us "

3-sphere universe
radius 98 billion
light - years

! L’auteur montre les défauts de la pensée rationnelle face a la pensée traditionnelle & partir de la
notion d’infini et de calcul infinitésimal qui est tellement loué par la modernité. Le titre de gloire
de la pensée rationnelle qui a « réussi » élaborer cette théorie mathématique, n’est qu’un cumulus
des erreurs graves de logique au fond.

303

BDD-A5918 © 2011 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)



Mais quelle est la forme de I’Univers dans ce cas ? Il n’est pas plat et sans
limite — ceci est une chose démontrée. Il est courbe, mais non pas complétement
sphérique. Alors, quelle est cette forme de I’Univers ? D’apres les calculs élaborés de
Weeks, la forme de 1’Univers est un octa¢dre immense qui se « ferme » en quelque sorte
en lui-méme, dans le sens ou il est « infini » dans le sens ou, en supposant qu’une
navette spatiale perce une facette de ce corpus, il rentre de nouveau dans le méme
espace mais par la facette opposée.

D’autres modéles possibles et compatibles serons d’autres polyedres
réguliéres : un énorme dodécaédre ou un icosaédre. L’Univers est dans tous les cas
replié sur lui-méme comme nous avons dit, donc infinies dans le sens courrant du mot,
et toujours limité. C’est un Univers paradoxal, qui semble plutét découpé d’un roman
science-fiction. Son infinité est donné par le fait de sa circularité et le fait que d’autres
univers peuvent exister au dela des ses bordes matérielles (ou ce qu’on nomme matiére
dans notre espace). Dans I’image d’en haut nous voyons notre terre dans notre espace,
mais qui est doublée par d’autres terres au-dela des limites de notre univers octaédrique.
Ce sont les mondes parall¢les dont la pansée traditionnelle parle avec les moyens des
autres types de discours (comme c’est le cas intéressant de Fontenelle qui parle, c’est
vrai, sous l’influence de Descartes, de la pluralit¢ des mondes ; Entretiens sur la
pluralité des mondes — 1666).

La construction de ce mode¢le d’Univers n’est pas plus avantageuse que le
modele de Pythagore ou de Kepler. Il a gagné un plus de précision et de détail de la part
de la raison qui cherche des fondements dans 1’expérience (qui, dans ce cas,
malheureusement, ne peut pas tout a fait nous aider) et dans la cohérence logique. Mais
tout ce modeéle n’est qu'une autre construction imaginaire qui se brode autour de
quelques idées-forces. Nous ne sommes pas dans la situation de dire que la réalité est
toute différente car nous n’avons pas les possibilités d’avoir des critéres ultimes pour la
définir. Les modéles présentés appartiennent certainement a des mondes imaginaires
(qu’on les nomme scientifiques ou mystiques, peu importe), sans avoir pourtant la
prétention qu’on nie complétement la réalité. En fait, ce que nous considérons étant
réalité n’est qu’un résultat paradoxal qui se manifeste comme création de 1’imagination
qui extrait ses produits d’un monde irréel (ou néant). La pensée humaine imagine des
modeles explicatifs sur son environnement, ensuite elle les abandonne et parfois —
comme c¢’est ’exemple pris par nous ici — et par des chemins peu connus, qui tiennent

304

BDD-A5918 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)



d’un inconscient collectif peut-étre, ces modeéles reviennent a I’attention et sont
réinterprétés avec d’autres moyens, plus ou moins rigoureux, qui satisfissent ou non
certains critéres imposées par une faculté ou une autre, par un désir ou une intention qui
tiennent plut6t d’une mode qui habille la pensée pendant une période.

Bibliographie

Amir Aczel — Le carnet secret de Descartes, Edition JC Lattés, Paris 2000

Durand G. — Les structures anthropologiques de [ 'imaginaire, Dunod, Paris 1992

Guenon R. — Les principes du calcul infinitésimal, Edition Gallimard, Paris 1946.

Jeffrey Weeks — « The Poincaré Dodecahdral Space and the Mystery of the Missing
Fluctuations », dans Notices of the American Mathematical Society, Juin/Juillet 2004, pp. 610-
619.

Marie Louise von Franz — Alchimie et imagination active, Jacqueline Renard, Paris 2006.
Simondon G. — Imagination et invention, Editions de la Transparence, Paris 2008.

Sestov Lev — Noaptea din gradina Ghetsimani, Polirom, lasi 1995.

305

BDD-A5918 © 2011 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:49:00 UTC)


http://www.tcpdf.org

