
 255 

ASPECTS DU MYTHE DU POUVOIR DANS LE ROMAN 
«PRINCEPELE» D’EUGEN BARBU1 

 
 

Abstract: The study of political myths in the Communist period helps us to understand 
the evolution of society, find a deeper sense of social life, and express our dissatisfaction with 
omnipotent bureaucracy. If there should be a replay of the mythological historical novel, one 
could notice that the time of historical novels is that of factual history, but also the time of 
customs foreign to contemporary uses and the time of the trans-historical myths. The myth and 
the historical fiction have a relationship of kinship. The myth transforms the reality, according to 
its own logic, and wants to find an essential truth in every human act. Under the force of myths, 
the historical novel is transformed; it becomes an allegory or parable with philosophical 
connotations. The History then becomes a practical and effective mean of addressing 
contemporary questions, especially in novels such as “Groapa”, “Princepele”, “Săptămâna 
nebunilor” (Eugen Barbu), “Calpuzanii” (Silviu Angelescu), “PrinŃul Ghica” (Dana Dumitriu). 

Keywords: myth, prose, Communism. 
 
 Si l’on procède à une relecture mythologique du roman historique européen, on 
peut remarquer que le temps des romans historiques est celui de l’histoire 
événementielle, mais aussi celui des mœurs étrangères aux usages contemporains et 
celui du temps transhistorique des mythes. Le mythe et la fiction historique 
entretiennent une relation de parenté. Le mythe transfigure la réalité, conformément à sa 
propre logique, et veut trouver une vérité essentielle dans tout acte humain existentiel.  
 Sous la force du mythe du pouvoir, le roman historique se métamorphose, il 
devient allégorie ou parabole ayant des connotations philosophiques. L’histoire se 
révèle parfois un moyen pratique et efficace d’aborder les interrogations 
contemporaines.  
 Mais pour comprendre la spécificité de la littérature née pendant le régime 
communiste nous avons besoin des coordonnées extra esthétiques, du support de 
certains concepts historiques et politiques. On ne peut pas oublier que le régime 
communiste a toujours considéré la littérature et les écrivains comme ses instruments.  
 Après 1964, les écrivains luttent pour imposer l’individu et l’exception; on voit 
apparaître la prose où domine la vision subjective et la prose du pittoresque, de 
l’insolite, du périphérique. La désidéologisation de la prose s’accompagne de 
l’apparition de la prose aux insertions fantastiques, de la multiplication des formules 
littéraires et de l’influence des modèles narratifs occidentaux. Petit à petit, l’idéologie 
perd du terrain à la faveur de la littérarité, les écrivains abandonnent le réalisme 
socialiste et trouvent leur voie vers la prose à valeur littéraire authentique.  
 La recherche de la vérité donnera naissance à une prose politique et la 
recherche de la littérarité ouvrira la voie de la prose intéressée aux effets esthétiques.  
 En ce qui concerne le mythe du pouvoir dans la prose historique européenne en 
général et la prose historique roumaine en particulier, on peut utiliser, avec un grand 
profit, l’étude de Brigitte Krulic, qui a analysé les images et les mythes du pouvoir dans 
le roman historique français (Krulic, 2007). Elle accorde une attention particulière au 
personnage Henri IV d’Heinrich Mann (le frère aîné de Thomas Mann). Il s’agit de 
l’œuvre Le Roman d’Henri IV. La jeunesse du roi (paru pour la première fois en 1935). 
Dans ce roman, Henri de Navarre incarne la joie de vivre et d’agir, remplit la fonction 

                                                           
1 Andreea-Olivia Matei, Université de Piteşti, andreeamatei7@gmail.com. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:16 UTC)
BDD-A5910 © 2011 Universitatea din Pitești



 256 

guerrière et la fonction nourricière et représente le prince qui a partagé la vie de son 
peuple et en comprend les aspirations et les besoins. Cet Henri IV d’Heinrich Mann 
représente la figure symétriquement inversé de la cynique Catherine de Médicis, mais 
surtout du dictateur haïssable et des « mauvais rêves » nés d’un abîme où 
s’engloutissent les valeurs de la civilisation. L’allusion à Hitler est évidente, mais en fait 
on peut parler du dictateur intemporel, de la figure mythique du Dictateur (Mann, 1972).  
 Le roman est animé d’idéaux humanitaristes, mais aussi d’une intention 
moralisatrice, qui représente en même temps une solution contre les maux infligés aux 
hommes par n’importe quel dictateur, de n’importe quelle époque ou espace.  
 On retrouve, dans la littérature roumaine, un roman très intéressant, à sujet 
historique, qui a plusieurs points communs avec le roman d’Heinrich Mann, analysé par 
Krulic : il s’agit du roman Princepele (Le Prince) d’Eugen Barbu, (paru pour la 
première fois en 1969, dans la deuxième phase du régime communiste, celle du 
« dégel »).   
 Les opinions critiques vis-à-vis de cette œuvre sont partagées et le roman a été 
encadré dans la galerie des romans historiques ou des paraboles ou des romans 
politiques, totalisateurs ou baroques. On peut d’ailleurs le considérer un intertexte 
postmoderne, une fraude littéraire, un plagiat ou même un collage, si on pense aux 
Caietele Princepelui (Les Cahiers du Prince) (Milea, 1998 : 179). 
 Eugen Simion identifie, dans son étude consacrée à Eugen Barbu dans le IIème 
volume de Scriitori români de azi, le modèle stylistique du roman Princepele (qui serait 
Craii de Curtea Veche, de Mateiu Caragiale), les sources d’inspiration en ce qui 
concerne le monde et l’atmosphère phanariote (les ouvrages de Nicolae Filimon et Ion 
Ghica) et affirme que toutes les spéculations qu’on pourrait faire sur l’identité du Prince 
ou sur la chronologie n’ont pas d’objet puisque l’intention de l’écrivain n’est pas de 
décrire une époque historique strictement délimitée, mais de surprendre l’essence d’un 
phénomène, l’essence du phanariotisme (Simion, 2002 : 292).  
 Simion précise qu’il s’agit de trois éléments/ personnages importants dans la 
parabole imaginée par Eugen Barbu : le Prince, messer Ottaviano et Ioan Valahul. Nous 
allons discuter leur statut et leur rapport avec le mythe du pouvoir.  
 Le Prince est un phanariote cultivé, mais aussi cruel et qui souffre à cause 
d’une mélancolie sans remède (melanholia). Voilà une citation qui illustre le paysage 
malade et mélancolique de l’époque et du pays que le Prince règne :  

 Princepele privea sera pustie, în care mai pluteau într-un zbor moale papagalii, mari cât 
ereŃii, cu pene roşii ca fazanii, cum i-ar fi descris Giovanni dei Bardi Strozzi din Cadiz 
când îi văzuse pentru prima oară la sosirea lui Columb din America. şi păsările păreau 
bolnave, aerul era de tot neclătinat, o putoare dulce de cadavru stăruia peste oraş în acel 
amurg înverşunat de vară. Treceau furgoane încărcate cu morŃi, scârŃâind din roŃile 
neunse, crăpate de căldură. Strângătorii de hoituri cu fulare roşii la gât moŃăiau pe capră, 
lovind alene caii. În colŃuri de uliŃă ardeau zdrenŃele celor duşi şi fumul umplea cerul 
(Barbu : 9).  

 Dans une discussion avec son protégé, Ottaviano, le Prince affirme que la 
mélancolie le dévore : « Mă sfâşie câinii melanholiei. Tu auzi cum urlă tăcerea acestei 
ierni? Suntem la capătul pământului. Parcă în SciŃia sau în ultima Thule, simŃi? » 
(Ibidem : 24). 
 Le Prince affirme être fatigué par la quête du pouvoir, il en a senti le goût et il 
est désabusé : « Sunt obosit, messer Ottaviano, puterea de care-mi tot trăncăni m-a 
ostenit, nu am ce face cu ea. Sunt melanholic. Am dorit-o mult şi am avut-o. Am 
abuzat. » (Ibidem : 19-20). Il dit avoir gouverné le peuple de manière que celui-ci ait 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:16 UTC)
BDD-A5910 © 2011 Universitatea din Pitești



 257 

oublié ses ancêtres, qu’il soit définitivement corrompu, qu’il ne parle plus sa langue en 
faveur de la langue maternelle du Prince phanariote (le grec), qu’il n’ait plus de courage 
ou de dignité :  

 Poate nu ştii ce sunt capitulaŃiile faŃă de Sultan, poate nu ştii că am dezrădăcinat tot ce 
semăna în Ńara asta cu dragostea faŃă de pământul ei. NenorociŃii ăştia nu mai ştiu ce sunt 
aceia strămoşi, i-am corupt, i-am învăŃat să fure, nu au o armată a lor, am tocmit 
mercenari tocmai ca să-i învăŃ să mă ştie de frică. Ce vrei să mai fac decât ticăloşia asta de 
a-i sili să-şi uite limba? Îmi vorbeşti de o muncă în spirit. Află că i-am surupat şi în spirit. 
(Barbu, op. cit. : 20).  

 Il règne grâce aux injustices dont il est l’initiateur et grâce à la terreur: « Să ştii 
că cel mai uşor lucru pe lumea asta este să fii nedrept. […] Frica le este nevasta de 
fiecare noapte. Când se scoală dimineaŃa, se miră că nu i-au târât cine ştie unde şi-mi 
mulŃumesc că le-am mai dat un soare cu graŃie. » (Ibidem). 
 Ottaviano est un chiromancien, un cabaliste et un alchimiste, qui a visité 
plusieurs cours européennes. Sa philosophie du pouvoir est celle du Prince de 
Machiavel, basée sur l’habileté, sur la science d’être en même temps le renard et le loup.  
La première rencontre entre le Prince et Ottaviano (ou Messerul) est décisive pour les 
destinées de tous les deux :  

 Răsfoia cărŃile dogmatice dăruite de banul Preda, sosit într-o scurtă călătorie de la Ńară, 
pe care iute-l lepădase pentru că nu suferea om în jur şi ivirea acelui tânăr cu ochi albaştri, 
îmbrăcat într-o rasă florentină, ce aducea izbitor cu portretul lui Guidobaldo de 
Montefeltro, Duce de Urbino, văzut în Palatul Pitti, îl zguduise din prima clipă. „Iată un 
om fatal!” îşi spuse şi vru să-şi ia ochii de la privirile lui magnetice. Tânărul scuturase din 
pletele lungi şi galbene şi se înclinase cu o graŃie feminină, ducând mâna la piept: – 
Magnifice, supusul vostru! (Ibidem : 12).    

 Ottaviano a tous les traîts d’un homme exceptionnel. Il paraît fou aux yeux du 
Prince : « Părea nebun cu privirile lui albastre, profunde, nevinovate şi ticăloase în 
acelaşi timp, cu gura aceea, fragedă, pofticioasă, plină de minciuni şi de 
invenŃii » (Ibidem : 14). Pour les boyards, il est un diable ou un être étrange :  

 Sosirea în palatul Princepelui a ciudatului tânăr făcu să crească numărul şoaptelor. 
Boerii îşi spuneau în urechi cuvinte cu multe înŃelesuri şi zvonuri ciudate umblau slobode 
prin odăile muiereşti. Se zicea că messerul Ottaviano e un gran diavolo, fugit de pe la 
curŃile occidentale şi căutându-şi sălaş aici, în locurile mai păguboase ale łării Româneşti, 
umblând cu tertipuri şi vrăji, sucind minŃile cui putea şi cui nu. (Ibidem : 16).  

 Ottaviano est un idéal de beauté masculine pour Evanghelina, la mère du 
Prince, qui n’a pas encore découvert son homosexualité : « Soarele îi juca în părul 
galben ca gutuia şi arunca străluciri pe zidurile albe, ca şi când ar fi luat din podoaba lui 
ceva şi-ar fi spoit iar încăperile. Era frumos ca un zeu » (Ibidem : 17).  
 Son arsenal d’ « instruments » (et de préoccupations) est vaste, bizarre et 
impressionnant :  

 Unii îi văzuseră bagajele descărcate cu grije noaptea în curŃile de taină: sfere armilare, 
planisfere, emisfere de Magdeburg, orgi de lemn, harfe, flaute, viole şi lăute florentine, un 
gravicembali, abia dus spre locurile ce-i fuseseră destinate. Se vorbea despre balanŃe şi 
saci cu plante misterioase ce umpluseră încăperile cu esenŃe secrete, despre telescoape 
prin care ucenicul lui Belzebut privea planetele din loggia Princepelui ceasuri întregi. 
Messerul avea, după aceste ştiri de taină, balanŃe hidrostatice, sfere de chihlimbar, busole 
şi magneŃi, troliuri şi şurubul lui Arhimede, vase comunicante, butelii de Leyda, pendule 
şi pârghii, macarale miniaturale, candelabre magice şi stele de piatră cu greu ascunse pe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:16 UTC)
BDD-A5910 © 2011 Universitatea din Pitești



 258 

sub paturi, ceară specială de lumânări, alifii şi borcane, retorte cu spirt în care unii se 
juraseră că vrăjitorul Ńinea copii vii, născuŃi prematur, foetuşi plutind în jurul propriului 
lor ombilic, păsări cu graiuri ciudate ce vorbeau omeneşte, formule cifrate scrise în limba 
arabă pe carta pecora, toate tipărite cu literă măruntă, cancelaresca. (Barbu, op. cit. : 16).  

 En même temps, Ottaviano est rongé par le démon de l’ambition ; sa beauté 
n’est qu’une coquille sans contenu, son âme est troublée par ses désirs ardents et mis au 
service de son obsession, le Pouvoir :  

 Evanghelina simŃise un fior care-i scutură palmele. Ce avea omul acesta de te înfricoşa? 
Era tânăr, ar fi trebuit să umble pe cai, să vâneze, să arate trupul său femeilor, ar fi trebuit 
să se ucidă cu vin şi cu bucate şi el era devorat de o ambiŃie care-l despodobea, îl făcea 
urât cum era în acea clipă. (Ibidem : 17).  

 L’idée maîtresse du Messer est que le pouvoir doit être utilisé envers ceux 
qu’on conduit, même si cela les détruit : « puterea. Ea trebue folosită chiar împotriva 
celor pe care-i nenorocim » (Ibidem).     
 Ottaviano lui-même affirme qu’il est le sclave de l’idée du pouvoir : « Nu sunt 
Diavolul. Sunt un curtean. Trăiesc ca să te servesc. şi nu atât pe tine, cât ideea de putere. 
Eu sunt sclavul acestei idei. » (Ibidem : 19).      
 Ioan Valahul est le troisième élément de la parabole et le moins réussi du point 
de vue de la construction. Il est, lui aussi, un astrologue, mais il illustre la vision 
populaire sur les mystères de la vie et du monde, ainsi qu’un autre point de vue sur 
l’histoire, celui de la résistance, de la préservation (des valeurs) (Simion, op. cit. : 293). 
Ioan Valahul est le représentant du peuple et de la tradition autochtone :  

 Către sfârşitul anului, Princepele îl chemase la el pe Ioan de Valahia, să-i citească 
Foletul. Astrologul, trecut acum de 60 de ani, îşi privea Domnitorul cu o umilinŃă veche, 
lăsând să-i scape pe lângă lungu-i trup mâinile sale bătătorite cu care primăvara Ńinea 
coarnele plugului. » (Barbu, op. cit.: 21).      

 Malheureusement, dit le critique cité, le roman ne résiste pas par son aspect 
parabolique, mais par son atmosphère, par la peinture d’un monde coloré, fanatique, 
crépusculaire.  
 Alexandru George voit dans Princepele un hybride d’une époque 
pseudohistorique, un livre qui sert aux buts revendicatifs de l’auteur, avec un 
personnage et une atmosphère ratés. Il dit que l’auteur du roman ne connaît qu’une 
méthode, celle du cumul, d’un cumul de vulgarité, d’immoralité, qui mélange le vice à 
l’élégance, le crime à la subtilité et la dépravation au cynisme (George, 1994 : 11). Tous 
ces traits du roman sont pour DoiniŃa Milea des arguments qui soutiennent l’idée que 
l’œuvre en discussion, très mobile et très décorée, serait une œuvre baroque (Milea, op. 
cit.: 179).  
 Donc, Princepele pourrait être un roman historique, placé dans l’époque 
phanariote, vers la fin du XVIIIe siècle, une époque tourmentée par des épidémies de 
peste, des complots, des actes de cruauté et des orgies des boyards. L’œuvre finit d’une 
manière exemplaire, par la décapitation du Prince et l’arrivée d’un nouveau domnitor -  
l’histoire se replie donc sur elle-même, le cercle est complet, puis il s’ouvre à nouveau.  
 À un autre niveau de la lecture, on peut voir dans Princepele un poème du 
monde crépusculaire, un espace tragique. L’atmosphère baroque est chargée 
d’inquiétude, d’anxiété et de panique ; on assiste à une invasion des papillons, on voit 
des eaux marécageuses, des horloges obsessives, le monde est un théâtre, un carnaval et 
un labyrinthe.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:16 UTC)
BDD-A5910 © 2011 Universitatea din Pitești



 259 

 Et bien sûr, on doit réfléchir aux aspects initiatiques et hermétiques de l’œuvre 
(on peut citer dans ce sens les préoccupations d’Ottaviano et même d’Ioan Valahul, 
l’éros comme facteur cosmique, l’obsession de l’aquatique et du feu, les symboles des 
maçons, etc.). 
 Enfin, dans ce qu’il a de plus profond, Princepele est une parabole du pouvoir 
dans un roman politique. Ottaviano est l’esclave de l’idée du pouvoir, il confie au Prince 
qu’il n’existe que pour le servir et pour servir l’idée de pouvoir, mais l’autre, le 
monarque, est trop fatigué et dégoûté pour répondre aux aspirations d’Ottaviano, qui 
recourt alors à toutes les ruses qu’il connaît pour stimuler son maître dans la quête du 
pouvoir. Le roman politique devient encore un pamphlet, une fable sur les mœurs 
contemporaines (à l’auteur).  
 Qu’est-ce qu’on peut découvrir derrière ces niveaux de lecture et surtout 
derrière les figures du Prince, de messer Ottaviano, d’Ioan Valahul ? Caché derrière le 
Prince, beaucoup de critiques ont vu le visage d’Eugen Barbu, qui serait donc capable 
d’un rêve plus grand, plus profond qu’il ne laissait pas voir : fatigué, dégoûté par les 
mœurs des contemporains, par l’atmosphère de l’époque, son âme serait en quête d’une 
chose invisible, de l’ineffable, de l’Absolu.  
 Mais je considère que le mythe du pouvoir, qui constitue l’ossature du roman, 
peut être mis en relation surtout avec la figure du grand Conducător, de Nicolae 
Ceausescu, et du Dictateur de tous les espaces et de toutes les époques. Voilà le fil qui 
unit l’œuvre d’Heinrich Mann et celle d’Eugen Barbu : l’infâme figure du Dictateur, 
qu’il soit le résultat d’un régime naziste ou d’un régime communiste, ce qui démontre 
d’ailleurs l’identité de nature de ces régimes nés de conjonctures différentes et partant 
d’idéologies passablement antagonistes. Si leurs idéologies se distinguent sur plusieurs 
points, ils ont en commun une haine de la démocratie et un mépris total de la dignité 
humaine. Ces deux régimes ne sont que deux facettes différentes d’un seul phénomène : 
le totalitarisme.  
 
Bibliographie  
Barbu, Eugen, Princepele, Bucureşti, Editura Minerva, 1977.  
George, Alexandru, Alte note la cazul Eugen Barbu, dans România literară, 27, no. 11, 1994, p. 
11. 
Krulic, Brigitte, Fascination du roman historique: intrigues, héros et femmes fatales, Paris, 
Autrement, 2007.  
Mann, Heinrich, Le Roman d’Henri IV. La jeunesse du roi, Paris, Gallimard, 1972.  
Milea, DoiniŃa, Romanul istoric românesc (thèse de doctorat), coordinateur scientifique Acad. 
Eugen Simion, BucureŃti, Universitatea BucureŃti, 1998. 
Simion, Eugen, Scriitori români de azi, Bucureşti-Chişinău, Litera InternaŃional, II, 2002. 
 
 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:16 UTC)
BDD-A5910 © 2011 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

