ASPECTS DU MYTHE DU POUVOIR DANS LE ROMAN
«PRINCEPELE» D’EUGEN BARBU'

Abstract: The study of political myths in the Communist period helps us to understand
the evolution of society, find a deeper sense of social life, and express our dissatisfaction with
omnipotent bureaucracy. If there should be a replay of the mythological historical novel, one
could notice that the time of historical novels is that of factual history, but also the time of
customs foreign to contemporary uses and the time of the trans-historical myths. The myth and
the historical fiction have a relationship of kinship. The myth transforms the reality, according to
its own logic, and wants to find an essential truth in every human act. Under the force of myths,
the historical novel is transformed; it becomes an allegory or parable with philosophical
connotations. The History then becomes a practical and effective mean of addressing
contemporary questions, especially in novels such as “Groapa”, “Princepele”, “Saptamana
nebunilor” (Eugen Barbu), “Calpuzanii” (Silviu Angelescu), “Printul Ghica” (Dana Dumitriu,).

Keywords: myth, prose, Communism.

Si I’on procéde a une relecture mythologique du roman historique européen, on
peut remarquer que le temps des romans historiques est celui de I’histoire
événementielle, mais aussi celui des meeurs étrangéres aux usages contemporains et
celui du temps transhistorique des mythes. Le mythe et la fiction historique
entretiennent une relation de parenté. Le mythe transfigure la réalité, conformément a sa
propre logique, et veut trouver une vérité essentielle dans tout acte humain existentiel.

Sous la force du mythe du pouvoir, le roman historique se métamorphose, il
devient allégorie ou parabole ayant des connotations philosophiques. L’histoire se
révéle parfois un moyen pratique et efficace d’aborder les interrogations
contemporaines.

Mais pour comprendre la spécificité de la littérature née pendant le régime
communiste nous avons besoin des coordonnées extra esthétiques, du support de
certains concepts historiques et politiques. On ne peut pas oublier que le régime
communiste a toujours considéré la littérature et les écrivains comme ses instruments.

Aprés 1964, les écrivains luttent pour imposer I’individu et I’exception; on voit
apparaitre la prose ou domine la vision subjective et la prose du pittoresque, de
I’insolite, du périphérique. La désidéologisation de la prose s’accompagne de
I’apparition de la prose aux insertions fantastiques, de la multiplication des formules
littéraires et de ’influence des mode¢les narratifs occidentaux. Petit a petit, I’idéologie
perd du terrain a la faveur de la littérarité, les écrivains abandonnent le réalisme
socialiste et trouvent leur voie vers la prose a valeur littéraire authentique.

La recherche de la vérité donnera naissance a une prose politique et la
recherche de la littérarité ouvrira la voie de la prose intéressée aux effets esthétiques.

En ce qui concerne le mythe du pouvoir dans la prose historique européenne en
général et la prose historique roumaine en particulier, on peut utiliser, avec un grand
profit, I’étude de Brigitte Krulic, qui a analysé les images et les mythes du pouvoir dans
le roman historique frangais (Krulic, 2007). Elle accorde une attention particuliére au
personnage Henri IV d’Heinrich Mann (le frére ainé de Thomas Mann). 1l s’agit de
I’ceuvre Le Roman d’Henri IV. La jeunesse du roi (paru pour la premiére fois en 1935).
Dans ce roman, Henri de Navarre incarne la joie de vivre et d’agir, remplit la fonction

! Andreea-Olivia Matei, Université de Pitesti, andreeamatei7@gmail.com.

255

BDD-A5910 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:16 UTC)



guerriére et la fonction nourriciére et représente le prince qui a partagé la vie de son
peuple et en comprend les aspirations et les besoins. Cet Henri IV d’Heinrich Mann
représente la figure symétriquement inversé de la cynique Catherine de Médicis, mais
surtout du dictateur haissable et des «mauvais réves» nés d’un abime ou
s’engloutissent les valeurs de la civilisation. L’allusion a Hitler est évidente, mais en fait
on peut parler du dictateur intemporel, de la figure mythique du Dictateur (Mann, 1972).

Le roman est animé d’idéaux humanitaristes, mais aussi d’une intention
moralisatrice, qui représente en méme temps une solution contre les maux infligés aux
hommes par n’importe quel dictateur, de n’importe quelle époque ou espace.

On retrouve, dans la littérature roumaine, un roman trés intéressant, a sujet
historique, qui a plusieurs points communs avec le roman d’Heinrich Mann, analysé par
Krulic : il s’agit du roman Princepele (Le Prince) d’Eugen Barbu, (paru pour la
premicre fois en 1969, dans la deuxiéme phase du régime communiste, celle du
«dégel »).

Les opinions critiques vis-a-vis de cette ceuvre sont partagées et le roman a été
encadré dans la galerie des romans historiques ou des paraboles ou des romans
politiques, totalisateurs ou baroques. On peut d’ailleurs le considérer un intertexte
postmoderne, une fraude littéraire, un plagiat ou méme un collage, si on pense aux
Caietele Princepelui (Les Cahiers du Prince) (Milea, 1998 : 179).

Eugen Simion identifie, dans son étude consacrée a Eugen Barbu dans le 1
volume de Scriitori romani de azi, le modéle stylistique du roman Princepele (qui serait
Craii de Curtea Veche, de Mateiu Caragiale), les sources d’inspiration en ce qui
concerne le monde et 1’atmosphére phanariote (les ouvrages de Nicolae Filimon et Ion
Ghica) et affirme que toutes les spéculations qu’on pourrait faire sur 1’identité du Prince
ou sur la chronologie n’ont pas d’objet puisque I’intention de 1’écrivain n’est pas de
décrire une époque historique strictement délimitée, mais de surprendre I’essence d’un
phénomene, 1’essence du phanariotisme (Simion, 2002 : 292).

Simion précise qu’il s’agit de trois éléments/ personnages importants dans la
parabole imaginée par Eugen Barbu : le Prince, messer Ottaviano et loan Valahul. Nous
allons discuter leur statut et leur rapport avec le mythe du pouvoir.

Le Prince est un phanariote cultivé, mais aussi cruel et qui souffre a cause
d’une mélancolie sans reméde (melanholia). Voila une citation qui illustre le paysage
malade et mélancolique de I’époque et du pays que le Prince régne :

Iéme

Princepele privea sera pustie, in care mai pluteau intr-un zbor moale papagalii, mari cat
eretii, cu pene rosii ca fazanii, cum i-ar fi descris Giovanni dei Bardi Strozzi din Cadiz
cand 1i vazuse pentru prima oara la sosirea lui Columb din America. §i pasarile pareau
bolnave, aerul era de tot neclatinat, o putoare dulce de cadavru staruia peste oras in acel
amurg inversunat de vard. Treceau furgoane incarcate cu morti, scartdind din rotile
neunse, crapate de caldura. Strangatorii de hoituri cu fulare rosii la gat motaiau pe capra,
lovind alene caii. in colturi de ulitd ardeau zdrentele celor dusi si fumul umplea cerul
(Barbu : 9).

Dans une discussion avec son protégé, Ottaviano, le Prince affirme que la
mélancolie le dévore : « Ma sfasie cainii melanholiei. Tu auzi cum urla tacerea acestei
ierni? Suntem la capatul pamantului. Parcd in Scitia sau in ultima Thule, simti? »
(Ibidem : 24).

Le Prince affirme étre fatigué par la quéte du pouvoir, il en a senti le gott et il
est désabusé : « Sunt obosit, messer Ottaviano, puterea de care-mi tot trincdni m-a
ostenit, nu am ce face cu ea. Sunt melanholic. Am dorit-o mult si am avut-o. Am
abuzat. » (Ibidem : 19-20). 11 dit avoir gouverné le peuple de manicére que celui-ci ait

256

BDD-A5910 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:16 UTC)



oublié ses ancétres, qu’il soit définitivement corrompu, qu’il ne parle plus sa langue en
faveur de la langue maternelle du Prince phanariote (le grec), qu’il n’ait plus de courage
ou de dignité :

Poate nu stii ce sunt capitulatiile fata de Sultan, poate nu stii ca am dezradacinat tot ce
semadna in tara asta cu dragostea fatd de pamantul ei. Nenorocitii astia nu mai stiu ce sunt
aceia stramosi, i-am corupt, i-am Invatat sa fure, nu au o armatd a lor, am tocmit
mercenari tocmai ca sa-i invat sa ma stie de frica. Ce vrei sd mai fac decat ticdlosia asta de
a-i sili sa-si uite limba? Imi vorbesti de o munca in spirit. Afld ci i-am surupat si in spirit.
(Barbu, op. cit. : 20).

Il régne grace aux injustices dont il est I’initiateur et grace a la terreur: « Sa stii
ca cel mai usor lucru pe lumea asta este sa fii nedrept. [...] Frica le este nevasta de
fiecare noapte. Cand se scoala dimineata, se mira ca nu i-au tarat cine stie unde si-mi
multumesc cd le-am mai dat un soare cu gratie. » (Ibidem).

Ottaviano est un chiromancien, un cabaliste et un alchimiste, qui a visité
plusieurs cours européennes. Sa philosophie du pouvoir est celle du Prince de
Machiavel, basée sur I’habileté, sur la science d’étre en méme temps le renard et le loup.
La premicre rencontre entre le Prince et Ottaviano (ou Messerul) est décisive pour les
destinées de tous les deux :

Rasfoia cartile dogmatice daruite de banul Preda, sosit intr-o scurté calatorie de la tara,
pe care iute-1 lepadase pentru ca nu suferea om in jur si ivirea acelui tdnar cu ochi albagtri,
imbracat intr-o rasd florentind, ce aducea izbitor cu portretul lui Guidobaldo de
Montefeltro, Duce de Urbino, vazut in Palatul Pitti, il zguduise din prima clipa. ,,latd un
om fatal!” 1si spuse si vru sa-si ia ochii de la privirile lui magnetice. Tanarul scuturase din
pletele lungi si galbene si se inclinase cu o gratie feminind, ducand ména la piept: —
Magnifice, supusul vostru! (Ibidem : 12).

Ottaviano a tous les traits d’un homme exceptionnel. Il parait fou aux yeux du
Prince : « Parea nebun cu privirile lui albastre, profunde, nevinovate si ticdloase in
acelagi timp, cu gura aceea, fragedd, pofticioasd, plind de minciuni si de
inventii » (Ibidem : 14). Pour les boyards, il est un diable ou un étre étrange :

Sosirea in palatul Princepelui a ciudatului tanar facu sa creascd numarul soaptelor.
Boerii isi spuneau in urechi cuvinte cu multe intelesuri i zvonuri ciudate umblau slobode
prin odaile muieresti. Se zicea cd messerul Ottaviano e un gran diavolo, fugit de pe la
curtile occidentale si cautandu-si sélas aici, in locurile mai paguboase ale Tarii Romanesti,
umbland cu tertipuri si vraji, sucind mintile cui putea si cui nu. (/bidem : 16).

Ottaviano est un idéal de beauté masculine pour Evanghelina, la mére du
Prince, qui n’a pas encore découvert son homosexualité : « Soarele 1i juca in parul
galben ca gutuia si arunca straluciri pe zidurile albe, ca si cand ar fi luat din podoaba lui
ceva si-ar fi spoit iar incaperile. Era frumos ca un zeu » (Ibidem : 17).

Son arsenal d’ « instruments » (et de préoccupations) est vaste, bizarre et
impressionnant :

Unii 1i vazusera bagajele descércate cu grije noaptea in curtile de taina: sfere armilare,
planisfere, emisfere de Magdeburg, orgi de lemn, harfe, flaute, viole si laute florentine, un
gravicembali, abia dus spre locurile ce-i fusesera destinate. Se vorbea despre balante si
saci cu plante misterioase ce umplusera incéperile cu esente secrete, despre telescoape
prin care ucenicul lui Belzebut privea planetele din loggia Princepelui ceasuri intregi.
Messerul avea, dupa aceste stiri de taind, balante hidrostatice, sfere de chihlimbar, busole
si magneti, troliuri si surubul lui Arhimede, vase comunicante, butelii de Leyda, pendule
si parghii, macarale miniaturale, candelabre magice si stele de piatrd cu greu ascunse pe

257

BDD-A5910 © 2011 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:16 UTC)



sub paturi, ceard specialda de lumanari, alifii si borcane, retorte cu spirt in care unii se
juraserd ca vrdjitorul tinea copii vii, ndscuti prematur, foetusi plutind in jurul propriului
lor ombilic, pasari cu graiuri ciudate ce vorbeau omeneste, formule cifrate scrise in limba
araba pe carta pecora, toate tiparite cu litera maruntd, cancelaresca. (Barbu, op. cit. : 16).

En méme temps, Ottaviano est rongé par le démon de I’ambition ; sa beauté
n’est qu’une coquille sans contenu, son dme est troublée par ses désirs ardents et mis au
service de son obsession, le Pouvoir :

Evanghelina simtise un fior care-i scuturd palmele. Ce avea omul acesta de te infricosa?
Era tanar, ar fi trebuit sa umble pe cai, sd vaneze, s arate trupul sau femeilor, ar fi trebuit
sa se ucida cu vin si cu bucate si el era devorat de o ambitie care-1 despodobea, il facea
urat cum era in acea clipa. (Ibidem : 17).

L’idée maitresse du Messer est que le pouvoir doit étre utilisé envers ceux
qu’on conduit, méme si cela les détruit : « puterea. Ea trebue folosita chiar impotriva
celor pe care-i nenorocim » (Ibidem).

Ottaviano lui-méme affirme qu’il est le sclave de I’idée du pouvoir : « Nu sunt
Diavolul. Sunt un curtean. Traiesc ca sa te servesc. si nu atat pe tine, cat ideea de putere.
Eu sunt sclavul acestei idei. » (Ibidem : 19).

Ioan Valahul est le troisiéme élément de la parabole et le moins réussi du point
de vue de la construction. Il est, lui aussi, un astrologue, mais il illustre la vision
populaire sur les mystéres de la vie et du monde, ainsi qu’un autre point de vue sur
I’histoire, celui de la résistance, de la préservation (des valeurs) (Simion, op. cit. : 293).
Ioan Valahul est le représentant du peuple et de la tradition autochtone :

Citre sfarsitul anului, Princepele il chemase la el pe loan de Valahia, sd-i citeasca
Foletul. Astrologul, trecut acum de 60 de ani, isi privea Domnitorul cu o umilinta veche,
lasand sa-i scape pe langd lungu-i trup mainile sale batatorite cu care primavara tinea
coarnele plugului. » (Barbu, op. cit.: 21).

Malheureusement, dit le critique cité, le roman ne résiste pas par son aspect
parabolique, mais par son atmosphére, par la peinture d’un monde coloré, fanatique,
crépusculaire.

Alexandru George voit dans Princepele un hybride d’une époque
pseudohistorique, un livre qui sert aux buts revendicatifs de 1’auteur, avec un
personnage et une atmosphére ratés. Il dit que ’auteur du roman ne connait qu’une
méthode, celle du cumul, d’un cumul de vulgarité, d’immoralité, qui mélange le vice a
I’¢légance, le crime a la subtilité et la dépravation au cynisme (George, 1994 : 11). Tous
ces traits du roman sont pour Doinita Milea des arguments qui soutiennent I’idée que
I’ceuvre en discussion, trés mobile et trés décorée, serait une ceuvre baroque (Milea, op.
cit.: 179).

Donc, Princepele pourrait étre un roman historique, placé dans 1’époque
phanariote, vers la fin du XVIII® siécle, une époque tourmentée par des épidémies de
peste, des complots, des actes de cruauté et des orgies des boyards. L’ceuvre finit d’une
maniére exemplaire, par la décapitation du Prince et ’arrivée d’un nouveau domnitor -
I’histoire se replie donc sur elle-méme, le cercle est complet, puis il s’ouvre a nouveau.

A un autre niveau de la lecture, on peut voir dans Princepele un poéme du
monde crépusculaire, un espace tragique. L’atmosphére baroque est chargée
d’inquiétude, d’anxiété et de panique ; on assiste a une invasion des papillons, on voit
des eaux marécageuses, des horloges obsessives, le monde est un théatre, un carnaval et
un labyrinthe.

258

BDD-A5910 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:16 UTC)



Et bien siir, on doit réfléchir aux aspects initiatiques et hermétiques de I’ceuvre
(on peut citer dans ce sens les préoccupations d’Ottaviano et méme d’loan Valahul,
I’éros comme facteur cosmique, 1’obsession de ’aquatique et du feu, les symboles des
magons, etc.).

Enfin, dans ce qu’il a de plus profond, Princepele est une parabole du pouvoir
dans un roman politique. Ottaviano est ’esclave de 1’idée du pouvoir, il confie au Prince
qu’il n’existe que pour le servir et pour servir I’idée de pouvoir, mais 1’autre, le
monarque, est trop fatigué et dégoilité pour répondre aux aspirations d’Ottaviano, qui
recourt alors a toutes les ruses qu’il connait pour stimuler son maitre dans la quéte du
pouvoir. Le roman politique devient encore un pamphlet, une fable sur les mceurs
contemporaines (a 1’auteur).

Qu’est-ce qu’on peut découvrir derriére ces niveaux de lecture et surtout
derriére les figures du Prince, de messer Ottaviano, d’loan Valahul ? Caché derriére le
Prince, beaucoup de critiques ont vu le visage d’Eugen Barbu, qui serait donc capable
d’un réve plus grand, plus profond qu’il ne laissait pas voir : fatigué, dégotté par les
meeurs des contemporains, par I’atmosphére de 1’époque, son ame serait en quéte d’une
chose invisible, de I’ineffable, de 1’ Absolu.

Mais je considére que le mythe du pouvoir, qui constitue 1’ossature du roman,
peut étre mis en relation surtout avec la figure du grand Conducdtor, de Nicolae
Ceausescu, et du Dictateur de tous les espaces et de toutes les époques. Voila le fil qui
unit ’ceuvre d’Heinrich Mann et celle d’Eugen Barbu : ’infame figure du Dictateur,
qu’il soit le résultat d’un régime naziste ou d’un régime communiste, ce qui démontre
d’ailleurs I’identité de nature de ces régimes nés de conjonctures différentes et partant
d’idéologies passablement antagonistes. Si leurs idéologies se distinguent sur plusieurs
points, ils ont en commun une haine de la démocratie et un mépris total de la dignité
humaine. Ces deux régimes ne sont que deux facettes différentes d’un seul phénomene :
le totalitarisme.

Bibliographie

Barbu, Eugen, Princepele, Bucuresti, Editura Minerva, 1977.

George, Alexandru, Alte note la cazul Fugen Barbu, dans Romdnia literard, 27, no. 11, 1994, p.
11.

Krulic, Brigitte, Fascination du roman historique: intrigues, héros et femmes fatales, Paris,
Autrement, 2007.

Mann, Heinrich, Le Roman d’Henri IV. La jeunesse du roi, Paris, Gallimard, 1972.

Milea, Doinita, Romanul istoric romdnesc (thése de doctorat), coordinateur scientifique Acad.
Eugen Simion, Bucuretti, Universitatea Bucuretti, 1998.

Simion, Eugen, Scriitori romdni de azi, Bucuresti-Chisinau, Litera International, II, 2002.

259

BDD-A5910 © 2011 Universitatea din Pitegti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:12:16 UTC)


http://www.tcpdf.org

