
 
 

 
 

370

ASPECTS MÉTHODOLOGIQUES SUR L’ÉTUDE DU 
SYMBOLISME RELIGIEUX 

 
 

Daniel COJANU 
Université Valahia de Târgovişte 

 
 

Résumé : Cette étude vise tout d’abord l’évaluation de l’applicabilité de la méthode 
phénoménologique dans le cas de l’expérience religieuse et des médiations exemplaires du sacré 
(mythe, rite, symbole) à partir de l’oeuvre scientifique de Mircea Eliade. Notre approche refait 
par la suite l`argument de Eliade concernant la possibilité d`une logique du symbole: 
caractéristiques et fonctions générales du symbolisme religieux et la dialectique des 
hiérophanies.  
 

Mots-clés : phénoménologie, hiérophanies, symbolisme religieux.  
 
 

 Ayant une importance majeure pour la pensée archaïque et pour la vie de toute 
société traditionnelle, le symbole demande d'être compris comme modalité autonome de 
connaissance. L'Herméneutique du sacré, telle qu'elle a été entreprise par Mircea Eliade, 
s'est efforcée de lui restituer la fonction d'instrument de connaissance. On a constaté 
qu'il est un instrument de connaissance approprié aux aspects les plus profonds, les plus 
secrets de la réalité. 
 Dans son livre Mefistofel si androginul, Eliade résume ainsi les résultats des 
ses recherches sur le symbolisme archaïque: 
 1. „Les symboles peuvent révéler une modalité du réel ou une structure du 
Monde qui ne sont pas évidentes sur le plan de l'expérience immédiate” (ELIADE, 
1995 : 194) 
 2. „...pour les populations primitives, les symboles sont toujours religieux, 
dans la mesure ou ils visent soit quelque chose du réel, soit une structure du Monde”1.. 
Si dans les cultures archaïques sacré signifie réel, le symbolisme religieux circonscrit 
une vision ontologique (les significations qu'il englobe envoient soit a l'existence du 
monde, soit a l'existence de l'homme) 
 3. „Une caractéristique essentielle du symbolisme religieux est sa plurivalence,  
sa capacité d'exprimer simultanément plusieurs significations dont la solidarité n'est pas 
évidente dans le plan de l'expérience immédiate”2. Cela signifie que déchiffrer un 
symbole suppose l'harmonisation des significations divergentes. L'Harmonie des 
significations symboliques n'est pas une donnée. Elle devient évidente que dans le plan 
de l'existence profonde. L'Interprétation implique le travail de déchiffrement et de la 
transgression de l'expérience immédiate. Dans le plan la réalité immédiate les 
significations transcendantes apparaissent comme des vérités contradictoires. 
L'Incompatibilité des significations symboliques n'est manifeste et valable que pur la 
conscience superficielle, pas pour l'esprit intégral. Par conséquent, au moins pour l' 

                                                      

1  Idem. 
2  Ibidem, p. 195. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:00 UTC)
BDD-A5848 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

371

hommo religiosus, le symbole  n'est pas une copie de la réalité, mais révèle quelque 
chose de profond, quelque chose de fondamental.  
 4. „...le symbole peut révéler une perspective qui permettrait aux réalités 
hétérogènes d'articuler un système”1. L'herméneutique du symbole se révèle comme une 
démarche d'intégration, pas comme une de la réduction.  Cette interprétation n'est pas 
une spéculation, mais la perception directe, l'expérience vécue d' un mystère.  
 5. „ Peut-être la plus importante fonction du symbolisme religieux .... est sa 
capacité d'exprimer des situations paradoxales ou certaines structures de la réalité ultime 
qui ne peuvent pas être exprimés autrement.”2 Si pour les modernes, la réalité ultime est 
la matière, pour les civilisations anciennes la réalité ultime est presque toujours de 
nature spirituelle, elle est Esprit. L'Esprit (personnel ou impersonnel) comme réalité 
ultime signifie  réalité pleine. Les modernes sont ceux qui commencent à regarder les 
réalités spirituelles comme quelque chose de secondaire, dérivé, ou peut-être quelque 
chose d'illusoire, toutefois discutable. 
 L'initiation est une institution caractéristique pour les sociétés traditionnelles. 
L'Initié agit „dans esprit” - meurt et renaît symboliquement, c'est-à-dire, effectivement, 
pas d'une façon illusoire. Par la résurrection, il acquiert la condition spirituelle, la seule 
véritable et significative. De même, la perception symbolique doit être considérée 
comme une perception  "spirituelle" de l'existence, impliquant la capacité de l'homme 
de se détacher de la réalité immédiate. Les choses, les êtres, les créations accessibles au 
expérience, composant l'ensemble de la réalité immédiate, sont perçues comme 
expression symbolique de la réalité ultime, de l'Esprit. 
 Dans la plupart des cultures traditionnelles la réalité ultime comme esprit est 
incarné dans un seul être divine (ou dans plusieurs divinités). Le Dieu des différentes 
croyances est symbolisée par réalités  contradictoires - le serpent et l'aigle,  par 
exemple. Le serpent est un symbole chtonien, un emblème des ténèbres, de l'obscurité, 
du non-manifesté, tandis que l'aigle représente la lumière du soleil et des formes 
manifestes.  Pour Nicolas de Cues, la définition la plus appropriée de Dieu est 
coincidentia oppositorum. Mystérieuse n'est seulement la nature de Dieu, mais aussi la 
Totalité-Unité cosmique. La réalité comme Totalité qui est contradictoire; sa 
compréhension comme  l'Un est un mystère à résoudre. Ainsi deviennent intelligibles 
les aspects négatifs ou destructeurs des dieux ou du cosmos.  
 6. Devient évidente la valeur existentielle du symbolisme religieux:  „  un 
symbole vise toujours une réalité ou une situation qui engagent directement l'existence 
humaine ”3. Par rapport au concept, le symbole exprime une liaison avec la vie. Les 
symboles expriment le „spirituel vécu”. Toute manifestation de l'Esprit est une 
manifestation de la Vie. Les symboles engagent directement la condition humaine, sont 
des révélations existentielles pour l'homme qui déchiffre leur message. D'autre part, les 
symboles révèlent la solidarité profonde entre l'homme et le cosmos. Ils donnent au 
milieu cosmique une apparence familière.  Il contribue aussi à aider l'homme à  dépasser 
une certaine condition particulière, personnelle, subjective. Grâce à l'expression 
symbolique, l'expérience humaine reçoit objectivité. „...celui qui comprend un symbole 
s'ouvre vers le monde objectif, en réussissant  à quitter sa situation particulière et 
d'accéder à la compréhension de l'universel. (ELIADE, 1994 : 199)” 

                                                      

1  Ibidem, pp. 195-196. 
2  Ibidem, p. 197. 
3  Ibidem, p. 198. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:00 UTC)
BDD-A5848 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

372

Surmonter la situation particulière, conjoncturelle est un acte à la fois 
métaphysique et spirituel. Son mécanisme peut être décrit comme tel: le symbolisme 
présente la situation comme répétable (dans des contextes multiples). Ainsi, la situation 
devient exemplaire. Déchiffrer le message symbolique est équivalent à accéder du 
particulier à l'universel. En réalisant une ouverture vers l'Esprit, la transgression de la 
situation particulière représente un „éveil”. Chaque fois qu'un arbre est interprété 
comme l'Arbre du Monde ou l'agriculture est vue comme un acte générateur, la situation 
particulière de la dite réalité concrète (objet physique, action humaine) se „scinde”, en 
révélant la réalité profonde, archétypale. Cette fonctionnalité spécifique explique la 
prépondérance des symboles avec signification cosmique sur ceux qui ont une 
signification historique. „La plupart des symboles religieux concerne le Monde dans sa 
totalité ou une de se structures (la Nuit, les Eaux, le Ciel, les Étoiles, les saisons, la 
végétation, les rythmes temporels, la vie animale, etc.) ou bien se référent au situations 
qui définissent  l'existence humaine, au fait que l'homme est un être sexué, mortel, en 
essayant de découvrir ce que nous appelons aujourd'hui la  „réalité ultime ” (ELIADE, 
1995 : 201) 
 Les symboles et les mythes ne sont pas des créations arbitraires de la psyché 
humaine. Comme instruments de connaissance, ils révèlent l'homme profond, l'homme 
pur et simple qui n'est pas affecté par les conditions historiques. L'Ethnologie de facture 
scientifique a acceptée qu'il est une préhistoire de l'humanité, a entendu que la pensée 
symbolique précède le langage et  la pensée discursive, mais elle n'a pas tirée la plus 
importante conclusion, que la façon de se rapporter symboliquement à la réalité est 
constitutive pour l'être humain.  
 Cela ne veut pas dire que la dimension anhistorique de l'esprit humain est une 
rudimentaire, animale.  M. Eliade, par toute son œuvre scientifique, a essayé de montrer 
que l'homme primordial n'est pas un animal, mais une être en condition paradisiaque, 
c'est a dire un homme en état de plénitude ontologique. L'état paradisiaque est ce dans 
lequel l'homme n'est pas déterminé par un moment particulier, par une situation 
historique, mais a une existence pleine (i.e. illimité) qua homme.(Il existe la tentation 
d'interpréter la condition paradisiaque de l'homme comme un événement qui a eut lieu 
au début du temps, mais dans le temps; une interprétation correcte est comme structure 
ontologique, pas comme événement). Eliade critique non seulement les lacunes 
d'ethnologie scientiste, mais aussi l'explication que la psychanalyse offre aux images 
archétypales. D'abord, il attaque la théorie de la „sexualité pure” de Freud et les 
aspirations de cette théorie de fournir un modèle explicatif ayant une valeur universelle. 
Il n'y a pas de la sexualité pure, dit Eliade, la sexualité a eu depuis toujours une 
dimension spirituelle, rituelle ou sotériologique. C'est  récemment qu'elle a été privée de 
sa dimension spirituelle et a été réduite à son soutien physiologique. L'acte sexuel est un 
acte intégral et non pas seulement un acte profane. C'est pourquoi „sexualité pure” ne 
peut servir comme principe explicatif des symboles et des mythes fournis par 
l'inconscient. Ils ne peuvent que remplir le rôle qu'ils avaient dans la pensée 
traditionnelle: initier et perfectionner un processus d'initiation et de briser les conditions  
limitative qui accablent l'existence humaine mondaine. (Et la même fonction ont les 
symboles, les mythes, les monstres, les dieux, les déesses, les fées).  
 Les ontologies archaïques sont un exemple de la pensée symbolique. Dans les 
cultures anciennes, les représentations symboliques ne sont pas isolées, mais liées, 
formant un ensemble cohérent. Ce système de symboles révèle une vision symbolique 
sous-jacente. La vision philosophique est une vision impersonnelle. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:00 UTC)
BDD-A5848 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

373

 La seule méthode de comprendre les symboles religieux est la méthode 
phénoménologique. Le principe de la méthode phénoménologique a été énoncé par 
Eliade comme ça: c'est la perspective qui engendre le phénomène. Eliade raconte une 
histoire qui contient une affirmation ironique de Poincaré: „Un naturaliste qui n'aurai 
pas étudié l'éléphant qu'au microscope, pourrait-il considérer qu'il possède une 
connaissance suffisante de cet animal?” (ELIADE, 1993 : 15). Le symbole comme 
phénomène religieux ne doit pas être regardé d'un autre point de vue, il doit être 
considéré en lui-même, dans ce qu'il a d'original et d'irréductible. „...un phénomène 
religieux ne se révèlera pas en lui même, seulement quand il est considéré dans la 
manière qui lui est propre, c'est-à-dire quand il est étudié a l'échelle religieuse. Vouloir 
délimiter ce phénomène par la physiologie, la psychologie, sociologie, économie, 
langue, art, etc. ... c'est le trahir, laisser échapper ce qui est unique et irréductible en lui, 
à savoir son caractère sacré”1 On remarque une certaine résistance du symbole (en 
particulier) et du phénomène religieux (en général) contre la tentation de l'interpréter et 
de le définir. 
  Eliade, par la morphologie du sacré, réalise effectivement une analyse  des 
hiérophanies, une analyse  de la révélation sacrée a différents niveaux cosmiques. La 
méthode phénoménologique suppose à rechercher a)le sens du manifestation du sacré à 
ces niveaux cosmiques; b)la mesure dans laquelle les hiérophanies représentent  des 
structures autonomes, c'est-à-dire révèlent une série des modalités complémentaires et 
qui peuvent être intégrés dans le sacré. Eliade s'est décidé pour la classification des 
hiérophanies, pour éviter  l'obligation de définir  a priori le phénomène  religieux. Dans 
cette manière, l'analyse des hypostases exemplaires de la pensée symbolique permet de 
révéler  les fonctions du symbole. 
 Le Traité de Eliade se confronte avec la difficulté de systématiser une matière  
vaste et hétérogène. Chaque document contient une double révélation: a) comme 
hiérophanie, il met en lumière une certaine modalité du sacré, b) comme moment 
historique, il révèle une situation de l'homme en relation avec le sacré. Mais, le fait 
qu'une hiérophanie est toujours historique (c'est-à-dire se manifeste constamment dans 
des situations déterminées) ne détruit pas nécessairement sa œcuménicité.2 On ne peut 
pas connaître toutes les expressions du sacré. La reconnaissance du caractère historique 
des symboles n'invalide pas leurs fonctions qui ont été énumérées ci-dessus. Les 
symboles relatifs aux dernières phases de la culture ont été constitués dans une manière 
similaire a celle des symboles archaïques – ils se réfèrent à des situations  définitoires 
pour l'existence humaine, au monde considéré comme totalité ou à ses structures 
fondamentales. C'est évidente la capacité du symbole d'enrichir sa signification au cours 
du temps. Par exemple, le salut par la croix prolonge et perfectionne l'idée de 
renouvellement cosmique symbolisé par l'Arbre du Monde. La signification du symbole 
ne se limite pas à l'interprétation particulière qu'une tradition lui donne. Le symbole est 
un chiffrement qui contient dans sa structure les significations qui sont ajoutées 
successivement en fonction des situations existentielles décisives qui se posent dans 
l'histoire humaine. La signification générale est l'axe directeur qui permet l'articulation 
de la signification particulière dans une structure. Le symbole prouve une accessibilité 
indéterminée et permet à l'expression d'intégrer des nouvelles significations et 
interprétations. 

                                                      

1  Ibidem. 
2  Ibidem, p.23. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:00 UTC)
BDD-A5848 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

374

 Le symbole, comme manifestation du sacré, exprime par ses propres moyens 
un système des affirmations cohérentes sur la réalité ultime des choses, c'est-à-dire une 
vision métaphysique. Pénétrer le sens profond des symboles c'est réaliser une certaine 
situation dans le cosmos, et donc d'articuler une conception de l'être, de la réalité. Dans 
les cultures anciennes il n'existe pas un langage philosophique, mais  la compréhension 
métaphysique de la relation entre l'homme et le monde se révèle d'une manière 
cohérente par les symboles et par les autres hiérophanies: les mythes, les rituels. Le 
comportement quotidien de l'homme  archaïque  sous-tend une ontologie implicite. 
Dans cet horizon culturel les actes humains, les objets du monde extérieur n'ont pas une 
valeur intrinsèque autonome, ils acquièrent valeur et deviennent réels  seulement parce 
qu'ils participent à une réalité qui les transcende. „L'objet apparaît comme un réceptacle 
d'une force extérieure qui le distingue de son environnement et qui lui donne sens et 
valeur.” (ELIADE, 1991 : 14) Une pierre n'est pas vénérée pour elle-même, mais pour 
le pouvoir sacré qui l'habite. Les actes humains reçoivent de la signification s'ils 
répètent un modèle mythique consacré à l'origine par les dieux, par les ancêtres, les 
héros, c'est à dire par les surhumains. 
 
BIBLIOGRAPHIE 
Eliade, Mircea, Eseuri, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1991. 
Eliade, Mircea, Tratat de istoria religiilor, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1993. 
Eliade, Mircea, Imagini şi simboluri, Editura Humanitas, Bucureşti, 1994.  
Eliade, Mircea, Mefistofel şi androginul, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1995. 
Marino, Adrian, Hermeneutica lui Mircea Eliade, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1980. 
Rennie, Brian, Reconstructig Eliade: Making sense of religion, Albany, NY: State University of 
New York Press, 1996.  
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:00 UTC)
BDD-A5848 © 2010 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

