ASPECTS METHODOLOGIQUES SUR L’ETUDE DU
SYMBOLISME RELIGIEUX

Daniel COJANU
Université Valahia de Targoviste

Résumé : Cette étude vise tout d’abord [’évaluation de [’applicabilité de la méthode
phénoménologique dans le cas de I’expérience religieuse et des médiations exemplaires du sacré
(mythe, rite, symbole) a partir de ['oeuvre scientifique de Mircea Eliade. Notre approche refait
par la suite 'argument de Eliade concernant la possibilité d'une logique du symbole:
caractéristiques et fonctions geénérales du symbolisme religieux et la dialectique des
hiérophanies.

Mots-clés : phénoménologie, hiérophanies, symbolisme religieux.

Ayant une importance majeure pour la pensée archaique et pour la vie de toute
société traditionnelle, le symbole demande d'étre compris comme modalité autonome de
connaissance. L'Herméneutique du sacré, telle qu'elle a été entreprise par Mircea Eliade,
s'est efforcée de lui restituer la fonction d'instrument de connaissance. On a constaté
qu'il est un instrument de connaissance approprié¢ aux aspects les plus profonds, les plus
secrets de la réalité.

Dans son livre Mefistofel si androginul, Eliade résume ainsi les résultats des
ses recherches sur le symbolisme archaique:

1. ,,Les symboles peuvent révéler une modalité du réel ou une structure du
Monde qui ne sont pas évidentes sur le plan de I'expérience immédiate” (ELIADE,
1995 : 194)

2. ,...pour les populations primitives, les symboles sont toujours religieux,
dans la mesure ou ils visent soit quelque chose du réel, soit une structure du Monde™"..
Si dans les cultures archaiques sacré signifie réel, le symbolisme religieux circonscrit
une vision ontologique (les significations qu'il englobe envoient soit a l'existence du
monde, soit a l'existence de I'homme)

3. ,,Une caractéristique essentielle du symbolisme religieux est sa plurivalence,
sa capacité d'exprimer simultanément plusieurs significations dont la solidarité n'est pas
évidente dans le plan de l'expérience immédiate™. Cela signifie que déchiffrer un
symbole suppose l'harmonisation des significations divergentes. L'Harmonie des
significations symboliques n'est pas une donnée. Elle devient évidente que dans le plan
de l'existence profonde. L'Interprétation implique le travail de déchiffrement et de la
transgression de l'expérience immédiate. Dans le plan la réalit¢ immédiate les
significations transcendantes apparaissent comme des Vérités contradictoires.
L'Incompatibilité des significations symboliques n'est manifeste et valable que pur la
conscience superficielle, pas pour l'esprit intégral. Par conséquent, au moins pour '

Idem.
2 Ibidem,p. 195.

370

BDD-A5848 © 2010 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:00 UTC)



hommo religiosus, le symbole n'est pas une copie de la réalité, mais révele quelque
chose de profond, quelque chose de fondamental.

4. ,,..le symbole peut révéler une perspective qui permettrait aux réalités
hétérogénes d'articuler un systéme”'. L'herméneutique du symbole se révéle comme une
démarche d'intégration, pas comme une de la réduction. Cette interprétation n'est pas
une spéculation, mais la perception directe, I'expérience vécue d' un mystére.

5. ,, Peut-étre la plus importante fonction du symbolisme religieux .... est sa
capacité d'exprimer des situations paradoxales ou certaines structures de la réalité ultime
qui ne peuvent pas étre exprimés autrement.” Si pour les modernes, la réalité ultime est
la matiére, pour les civilisations anciennes la réalité ultime est presque toujours de
nature spirituelle, elle est Esprit. L'Esprit (personnel ou impersonnel) comme réalité
ultime signifie réalité pleine. Les modernes sont ceux qui commencent a regarder les
réalités spirituelles comme quelque chose de secondaire, dérivé, ou peut-étre quelque
chose d'illusoire, toutefois discutable.

L'initiation est une institution caractéristique pour les sociétés traditionnelles.
L'Initié¢ agit ,,dans esprit” - meurt et renait symboliquement, c'est-a-dire, effectivement,
pas d'une facon illusoire. Par la résurrection, il acquiert la condition spirituelle, la seule
véritable et significative. De méme, la perception symbolique doit étre considérée
comme une perception "spirituelle" de l'existence, impliquant la capacité de 'homme
de se détacher de la réalité immédiate. Les choses, les étres, les créations accessibles au
expérience, composant l'ensemble de la réalit¢ immédiate, sont percues comme
expression symbolique de la réalité ultime, de 1'Esprit.

Dans la plupart des cultures traditionnelles la réalité ultime comme esprit est
incarné dans un seul étre divine (ou dans plusieurs divinités). Le Dieu des différentes
croyances est symbolisée par réalités contradictoires - le serpent et l'aigle, par
exemple. Le serpent est un symbole chtonien, un embléme des ténébres, de 1'obscurité,
du non-manifesté, tandis que l'aigle représente la lumicére du soleil et des formes
manifestes. Pour Nicolas de Cues, la définition la plus appropriée de Dieu est
coincidentia oppositorum. Mystérieuse n'est seulement la nature de Dieu, mais aussi la
Totalité-Unité cosmique. La réalité comme Totalité qui est contradictoire; sa
compréhension comme 1'Un est un mystére a résoudre. Ainsi deviennent intelligibles
les aspects négatifs ou destructeurs des dieux ou du cosmos.

6. Devient évidente la valeur existentielle du symbolisme religieux: ,, un
symbole vise toujours une réalité ou une situation qui engagent directement I'existence
humaine . Par rapport au concept, le symbole exprime une liaison avec la vie. Les
symboles expriment le ,spirituel vécu”. Toute manifestation de 1'Esprit est une
manifestation de la Vie. Les symboles engagent directement la condition humaine, sont
des révélations existentielles pour 'homme qui déchiffre leur message. D'autre part, les
symboles révelent la solidarité profonde entre I'homme et le cosmos. Ils donnent au
milieu cosmique une apparence familiére. Il contribue aussi a aider 'homme & dépasser
une certaine condition particuliére, personnelle, subjective. Grace a l'expression
symbolique, 1'expérience humaine regoit objectivité. ,,...celui qui comprend un symbole
s'ouvre vers le monde objectif, en réussissant a quitter sa situation particuliére et
d'accéder a la compréhension de l'universel. (ELIADE, 1994 : 199)”

' Ibidem, pp. 195-196.
2 Ibidem, p. 197.
3 Ibidem, p. 198.

371

BDD-A5848 © 2010 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:00 UTC)



Surmonter la situation particuliére, conjoncturelle est un acte a la fois
métaphysique et spirituel. Son mécanisme peut étre décrit comme tel: le symbolisme
présente la situation comme répétable (dans des contextes multiples). Ainsi, la situation
devient exemplaire. Déchiffrer le message symbolique est équivalent a accéder du
particulier a l'universel. En réalisant une ouverture vers I'Esprit, la transgression de la
situation particuliére représente un ,.éveil”. Chaque fois qu'un arbre est interprété
comme |'Arbre du Monde ou l'agriculture est vue comme un acte générateur, la situation
particuliére de la dite réalité concréte (objet physique, action humaine) se ,,scinde”, en
révélant la réalité profonde, archétypale. Cette fonctionnalité spécifique explique la
prépondérance des symboles avec signification cosmique sur ceux qui ont une
signification historique. ,,La plupart des symboles religieux concerne le Monde dans sa
totalité ou une de se structures (la Nuit, les Eaux, le Ciel, les Etoiles, les saisons, la
végétation, les rythmes temporels, la vie animale, etc.) ou bien se référent au situations
qui définissent l'existence humaine, au fait que 'homme est un étre sexué, mortel, en
essayant de découvrir ce que nous appelons aujourd'hui la ,réalité¢ ultime ” (ELIADE,
1995 :201)

Les symboles et les mythes ne sont pas des créations arbitraires de la psyché
humaine. Comme instruments de connaissance, ils révélent 'homme profond, 'homme
pur et simple qui n'est pas affecté par les conditions historiques. L'Ethnologie de facture
scientifique a acceptée qu'il est une préhistoire de I'humanité, a entendu que la pensée
symbolique précede le langage et la pensée discursive, mais elle n'a pas tirée la plus
importante conclusion, que la fagon de se rapporter symboliquement a la réalité est
constitutive pour I'étre humain.

Cela ne veut pas dire que la dimension anhistorique de 'esprit humain est une
rudimentaire, animale. M. Eliade, par toute son ceuvre scientifique, a essayé de montrer
que 'homme primordial n'est pas un animal, mais une étre en condition paradisiaque,
c'est a dire un homme en état de plénitude ontologique. L'état paradisiaque est ce dans
lequel 1homme n'est pas déterminé par un moment particulier, par une situation
historique, mais a une existence pleine (i.e. illimité) qua homme.(Il existe la tentation
d'interpréter la condition paradisiaque de 1'homme comme un événement qui a eut lieu
au deébut du temps, mais dans le temps; une interprétation correcte est comme structure
ontologique, pas comme événement). Eliade critique non seulement les lacunes
d'ethnologie scientiste, mais aussi l'explication que la psychanalyse offre aux images
archétypales. D'abord, il attaque la théorie de la ,sexualité pure” de Freud et les
aspirations de cette théorie de fournir un modele explicatif ayant une valeur universelle.
Il n'y a pas de la sexualité pure, dit Eliade, la sexualit¢ a eu depuis toujours une
dimension spirituelle, rituelle ou sotériologique. C'est récemment qu'elle a été privée de
sa dimension spirituelle et a été réduite a son soutien physiologique. L'acte sexuel est un
acte intégral et non pas seulement un acte profane. C'est pourquoi ,,sexualité pure” ne
peut servir comme principe explicatif des symboles et des mythes fournis par
l'inconscient. Ils ne peuvent que remplir le rdle qu'ils avaient dans la pensée
traditionnelle: initier et perfectionner un processus d'initiation et de briser les conditions
limitative qui accablent l'existence humaine mondaine. (Et la méme fonction ont les
symboles, les mythes, les monstres, les dieux, les déesses, les fées).

Les ontologies archaiques sont un exemple de la pensée symbolique. Dans les
cultures anciennes, les représentations symboliques ne sont pas isolées, mais liées,
formant un ensemble cohérent. Ce systéme de symboles révéle une vision symbolique
sous-jacente. La vision philosophique est une vision impersonnelle.

372

BDD-A5848 © 2010 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:00 UTC)



La seule méthode de comprendre les symboles religieux est la méthode
phénoménologique. Le principe de la méthode phénoménologique a été énoncé par
Eliade comme ¢a: c'est la perspective qui engendre le phénoméne. Eliade raconte une
histoire qui contient une affirmation ironique de Poincaré: ,,Un naturaliste qui n'aurai
pas étudié 1'¢léphant qu'au microscope, pourrait-il considérer qu'il posséde une
connaissance suffisante de cet animal?” (ELIADE, 1993 : 15). Le symbole comme
phénomene religieux ne doit pas étre regardé d'un autre point de vue, il doit étre
considéré en lui-méme, dans ce qu'il a d'original et d'irréductible. ,,...un phénoméne
religieux ne se révelera pas en lui méme, seulement quand il est considéré dans la
maniére qui lui est propre, c'est-a-dire quand il est étudié a I'échelle religicuse. Vouloir
délimiter ce phénoméne par la physiologie, la psychologie, sociologie, économie,
langue, art, etc. ... c'est le trahir, laisser échapper ce qui est unique et irréductible en lui,
4 savoir son caractére sacré”' On remarque une certaine résistance du symbole (en
particulier) et du phénomeéne religieux (en général) contre la tentation de l'interpréter et
de le définir.

Eliade, par la morphologie du sacré, réalise effectivement une analyse des
hiérophanies, une analyse de la révélation sacrée a différents niveaux cosmiques. La
méthode phénoménologique suppose a rechercher a)le sens du manifestation du sacré a
ces niveaux cosmiques; b)la mesure dans laquelle les hiérophanies représentent des
structures autonomes, c'est-a-dire révélent une série des modalités complémentaires et
qui peuvent étre intégrés dans le sacré. Eliade s'est décidé pour la classification des
hiérophanies, pour éviter l'obligation de définir a priori le phénoméne religieux. Dans
cette maniére, l'analyse des hypostases exemplaires de la pensée symbolique permet de
révéler les fonctions du symbole.

Le Traité de Eliade se confronte avec la difficulté de systématiser une maticre
vaste et hétérogéne. Chaque document contient une double révélation: a) comme
hiérophanie, il met en lumiére une certaine modalité du sacré, b) comme moment
historique, il réveéle une situation de 'homme en relation avec le sacré. Mais, le fait
qu'une hiérophanie est toujours historique (c'est-a-dire se manifeste constamment dans
des situations déterminées) ne détruit pas nécessairement sa cecuménicité.> On ne peut
pas connaitre toutes les expressions du sacré. La reconnaissance du caractére historique
des symboles n'invalide pas leurs fonctions qui ont été énumérées ci-dessus. Les
symboles relatifs aux derniéres phases de la culture ont été constitués dans une maniere
similaire a celle des symboles archaiques — ils se réferent a des situations définitoires
pour l'existence humaine, au monde considéré comme totalité ou a ses structures
fondamentales. C'est évidente la capacité du symbole d'enrichir sa signification au cours
du temps. Par exemple, le salut par la croix prolonge et perfectionne 1'idée de
renouvellement cosmique symbolisé par 1'Arbre du Monde. La signification du symbole
ne se limite pas a l'interprétation particuliére qu'une tradition lui donne. Le symbole est
un chiffrement qui contient dans sa structure les significations qui sont ajoutées
successivement en fonction des situations existentielles décisives qui se posent dans
I'histoire humaine. La signification générale est l'axe directeur qui permet l'articulation
de la signification particuliére dans une structure. Le symbole prouve une accessibilité
indéterminée et permet a I'expression d'intégrer des nouvelles significations et
interprétations.

! Ibidem.
> Ibidem,p.23.

373

BDD-A5848 © 2010 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:00 UTC)



Le symbole, comme manifestation du sacré, exprime par ses propres moyens
un systéme des affirmations cohérentes sur la réalité ultime des choses, c'est-a-dire une
vision métaphysique. Pénétrer le sens profond des symboles c'est réaliser une certaine
situation dans le cosmos, et donc d'articuler une conception de /'étre, de la réalité. Dans
les cultures anciennes il n'existe pas un langage philosophique, mais la compréhension
métaphysique de la relation entre I'homme et le monde se révele d'une maniére
cohérente par les symboles et par les autres hiérophanies: les mythes, les rituels. Le
comportement quotidien de I'homme archaique sous-tend une ontologie implicite.
Dans cet horizon culturel les actes humains, les objets du monde extérieur n'ont pas une
valeur intrinséque autonome, ils acquiérent valeur et deviennent réels seulement parce
qu'ils participent a une réalité qui les transcende. ,,L'objet apparait comme un réceptacle
d'une force extérieure qui le distingue de son environnement et qui lui donne sens et
valeur.” (ELIADE, 1991 : 14) Une pierre n'est pas vénérée pour elle-méme, mais pour
le pouvoir sacré qui l'habite. Les actes humains recoivent de la signification s'ils
répétent un modéle mythique consacré a l'origine par les dieux, par les ancétres, les
héros, c'est a dire par les surhumains.

BIBLIOGRAPHIE

Eliade, Mircea, Eseuri, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1991.

Eliade, Mircea, Tratat de istoria religiilor, Ed. Humanitas, Bucuresti, 1993.

Eliade, Mircea, Imagini si simboluri, Editura Humanitas, Bucuresti, 1994.

Eliade, Mircea, Mefistofel si androginul, Ed. Humanitas, Bucuresti, 1995.

Marino, Adrian, Hermeneutica lui Mircea Eliade, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1980.

Rennie, Brian, Reconstructig Eliade: Making sense of religion, Albany, NY: State University of
New York Press, 1996.

374

BDD-A5848 © 2010 Universitatea din Pitegsti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:00 UTC)


http://www.tcpdf.org

