
 
 

 
 

160

LE THÈME DU « BOIS SACRÉ » DANS LE POÈME 
GRUI-BOIS SANGUIN, DE VASILE ALECSANDRI 

 
 

Mircea BÂRSILĂ 
Université de Piteşti 

 
 
 Résumé : Le poète de Mircesti utilise le thème du Bois sacré comme fondement de la 
légende de l’arbrisseau nommé bois sanguin, légende où, pour augmenter son dramatisme, il 
introduit tant le système chrétien du pardon des péchés par la pénitence que le thème du 
miraculeux verdissement de l’arbre séché. 

 
Mots-clés : la forêt, l’arbre, le sang. 

 
 
L’un des plus anciens textes littéraires où on trouve des références à l’existence 

d’une forêt sacrée c’est ,,Nemeeana a VII-a” de Pindar. Neoptolem, arrivé à Efyra (ville 
d’Epir) a été percé par un homme, durant une bagarre, dans une telle forêt: 

„Atunci fost-au îndureraţi peste măsură delfienii ceiiospitalieri, 
Dar el şi-a împlinit numai ursita. 
Căci trebuia să rămână înlăuntrul pădurii sacre, străvechi 
Cineva dintre domnitorii Eacizi, lângă casa zeului cu ziduri mîndre 
Locuind în lege la priveghiul procesiunii 
Eroilor, în ceasul marilor jertfe de animal  [1]. 

 
Plus tard, dans Farsalia, Lucanus a décrit Crângul de la Nemi, en toute sa 

grandeur fantasmagorique – complètement opposé au bois et au taillis placés sous le 
signe du topos littéraire „locus amoenus”. La densité lirique de l’évocation, l’inquiétude 
provoquée par les images effrayantes et la force suggestive des détails imposent une 
atmosphère fantastique : 

„Sfântă dumbravă era, nicicând pângărită de vreme / Lungă, cu crengi 
lănţuite-ncingând neguraticul aer, / Umbre îngheţate, ascunsă fiindu-le a soarelui rază 
/ N-o stăpânesc nici Panii plugari, nici Silvanii, stăpânii / Codrilor, nici Nimfele chiar, 
menită-i prin rituri barbare / Zeilor şi au durat pe sinistre altare pristoluri, / Tot 
copacu-i spălat cu sânge de jertfe umane. // De-a meritat vreo crezare vechimea de zei 
cinstitoare; / Păsări se tem să se-aşeze pe crengile-acelea-n culcuşuri / Fiarelor să se 
odihnească li-e frică, nici vântul nu suflă / Peste pădurile-acelea, nici trăsnet ce 
scapără-n norii / Negri. Inspiră o groază aparte arborii ce frunza / N-au oferit vreunui 
vânt; atunci din sumbre izvoare / Cade mulţime de apă; jalnice-ale zeilor statui, / Fără 
vreo artă se nalţă, diforme, pe trunchiuri tăiate, / Iar mucegaiu-n copaci şi lâncedul 
galben ce iscă / Frica uimită. Sfintele forţe, cu chipuri vulgare, / Nu înspăimântă atât, 
mai mult adaugă groazei / Că nu cunosc pe-acei zei de cari să se teamă. Şi spune/ 
Faima c-ades hurducarea pământului face să urle/ Peşteri scobite şi se ridică tise 
culcate. / Arborii doar că străluce sub fulger, fără să ardă, / Că-ncolăciţii balauri 
împresură arborii, gloata / Cultul acesta de-aproape nu-l săvârşeşte-l cedează/Zeilor. 
Fie că Febus e-n mijlocul căii, ori noaptea / Cerul cuprinde, preotul însuşi se teme pe 
domnul / Astei dumbrăvi să-ntâlnească în drumu-i şi se fereşte�� [2]  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)
BDD-A5815 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

161

 Une telle forêt n’était pas un pays intermédiaire – comme la forêt d’Avernus, 
par exemple – entre deux mondes, mais entre l’univers visible de l’homme et celui de 
ses visions sur les racines divines d’un monde également tangible et abstrait 
 Dans la poésie ,,Grui-Sânger” de Vasile Alecsandri, la forêt sans vie, avec des 
grottes noires et menaçantes, avec des arbres dont les troncs paraissent des signes de 
l’enfer, c’est ,,l’image du chaos végétal” et respectivement du labyrinthe. [3]  
La description de la forêt où c’est enfermé le ,,voleur” Grui-Sânger  été réalisée, comme 
on peut facilement constater, après les anciennes descriptions des bois sacrées veillées 
et protégées par le prêtre de la déesse Diana, qui était nommé ,,le Rois de la forêt” ou 
,,Rex Nemorensis”: 
 �În cea pădure veche, grozavă, infernală, / Cărarea-i încâlcită şi umbra e 
mortală, / Şi arbori, stânci, prăpăstii şi oricare făptură/Iau forme urieşe prin negura 
cea sură / Aspecturi fioroase de pajuri, de balauri, / De zmei culcaţi pe dâmburi, de 
şerpi ascunşi în gauri / De toate-acele feare povestice, de pradă, / Ce luna giugiuleşte 
cu alba ei zăpadă, / Copacii întind braţe lungi, ameninţătoare, / Nălţând pe toată 
culmea câte-o spânzurătoare / Şi stâncile, fantasme pleşuve, mute, oarbe. / Deschid 
largi, negre peşteri menite de a soarbe / În umbra lor adâncă şi de misteruri plină / Pe 
omu-mpins de soartă a pere din lumină. În funduri de prăpăstii se bat mereu de maluri / 
Şiroaie care poartă cadavre pe-a lor valuri; / (...) /  O crâncenă urgie de sânge, de 
cruzime / Îmbată umbra mută ce zace la desime, / Ş-ades în miez de noapte s-aude prin 
tăcere / O surdă lovitură, un vaet de durere, / Apoi, un zbor de vulturi şi urlete hidoase 
/ De lupi ce vin să-mparte a victimelor oase, / Şi straniu, lung, satanic, un hohot ce 
răsună // Ca clocotul de codri când cerurile tună. / (…) / Atunci păstorii sarbezi zăresc 
din depărtare/Ivindu-se pe munte o naltă arătare / Ce stă în dreptul lunei cu-o bardă 
groasă-n mînă. ./ Şi pînă-n ziuă urlă dulăii de la stînă. / Amar de cine intră prin 
ramurile dese / A codrului de moarte. Sărmanul, dacă iese, / El pare-un strigoi palid 
zărit ca printr-un vis ,/ Ce caută cărarea mormântului deschis.../Acolo-i cuibul spaimei 
şi adăpostul urei  –/ Grui-Sînger, ucigaşul, e regele pădurei.”[4] (s.n.) 
 Le rôle du ,,Rois de la forêt” – dont la figure n’était pas la même du prêtre qui 
célébrait les sacrifices – a été expliqué clairement par Frazer. En qualité de prêtre de la 
déesse Diana, il protégait le domaine du Bois sacré. On pouvait lui emporter le rôle de 
prêtre-mari seulement par le combat, en le tuant : „Dans ce bois sacré poussait un arbre 
autor duquel on pouvait voir à midi et le soir un personnage avec une figure 
menaçante. Il tenait à la main une épée et observait soupçonneux les environnements 
comme si, à chaque moment il s’attendait à être attaqué par un ennemi. Il était prêtre et 
tueur; et l’homme qu’il s’efforcait le voir allait le tuer, tôt ou tard et prendre le 
sacerdoce à sa place. C'était la loi du sanctuaire. Un candidat au sacerdoce pouvait 
obtenir la fonction seulement tuant le prêtre et, après l’avoir assassiné, gardait la fonction 
jusqu’au moment où il était à son tour tué par un nouveau candidat, plus fort ou plus 
habile“ [5]  
 Gheorghe Muşu considerait que le nom Virbius ne dérive pas du „Viridis 
(verde), mais du mot vir avec une forme développée du suffixe –bho (selon le modèle 
du superbus). Viribus et Diana formait un couple qui continuait la tradition du couple 
Marte et Nerio. Le mot Nerio rappelle le germanique Nerthus, dieu de toute la 
végétation et qui se manifestait alternativement comme déesse feminine et dieu 
masculin. Le compagnon de Diana, Viribus, avait, donc le rôle permanent de féconder 
la Nature.” [6]  
 La poésie de Vasile Alecsandri a été publiée dans la revue „Convorbiri 
literare” en 1875 et a été lue, probablement, avec intérêt par Eminescu. La première 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)
BDD-A5815 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

162

pièce du mythe dramatique d’Eminescu, sous-titrée „Tragédie” a le titre „Grue Sânger.” 
[7] 
 Dans sa pièce, inspirée du complexe d’Oedip de la tragédie greque, le roi Iuga 
est tué par Mihnea-Sânger. Iuga et sa femme sont sous la malédiction d’avoir un fils qui 
va assassiner son père et va vivre l’inceste avec sa mère. Pour éviter l’accomplissement 
de cette malédiction jetée par Sindbad l’astologue, les parents abandonnent le nuoveau-
né sur les flots de Bistriţa. L�enfant arrive chez le roi Galu, grandit et, pendant un jeu, 
tue Floribel, qu’il aimait beaucoup et le cœur plein de remords il s’en va. Un jour il 
arrive chez un apiculteur auquel il demande du travail. L’apiculteur était Mihnea lui-
même, qui chassé par Dragoş, vivait caché et sortait seulement la nuit pour aller à la 
grotte où l’attendait sa belle femme. L’apiculteur lui confie la garde des ruches et pour 
le mettre à la preuve le vieux fait semblant d’être un ours et le jeune homme le tue. Un 
amour démoniaque „comble” le jeune homme et la femme de Mihnea. Comprenant 
qu’il a tué son père et que la bien-aimée de la grotte était sa propre mère, Grue veut 
dénouer la malédiction et les prêtres lui disent d’attendre le moment où son rameau sec 
va verdir. Le rameau verdit mais en restent seulement deux pommes (son père et sa 
mère) et, de plus, Grue était maintenant très vieux. Alors, il meurt. 
 Ce projet dramatique – observait G. Călinescu [8] – c’est une adaptation à la 
scène de la légende „Grui-Sânger” de Vasile Alecsandri qui mêle des éléments 
historiques, mythologiques, classiques, et folkloriques. Analysant le projet dramatique 
d’Eminescu, Vasile Lovinescu fait des références à la légende d’Alecsandri: „Dans le 
poème cité, Gruia apparaît comme le tueur de son père; on ne parle pas de l’inceste. La 
poésie est prise de l’humus populaire. Il est possible donc que le distingué et l’élégant 
poète ait gardé une moitié du mythe d’Oedip, négligeant l’autre moitié d’une possible 
poésie folklorique, trop violente. Son délicat public ne l’aurait pas tolérée.” [9] 
 Dans l’interprétation de la tragédie „Grue bois sanguin”, d’Eminesco, Vasile 
Lovinescu insiste sur le „complexe d’Oedipe” destiné à renforcer les effets tragiques du 
texte d’Eminesco:  
„J’ai insisté sur le personnage Grue bois sanguin, parce que essentiellement j’ai trouvé 
son équivalent (le parricide et l’inceste) dans le folklore. (…) Il est possible que la 
légende de Grue Sanger ait été puisée chez Alecsandri, mais pourquoi ne pas s’être 
inspiré directement du peuple, où les legendes consacrées à Grue sont si nombreuses, 
d’autant plus qu’ Alescsandri s’est esquivé avec pudeur en refusant de parler de l’autre 
moitié du mythe oedipien”.[10] 
 L’hypothèse de Vasile Lovinescu sur Grui – celui du poème d’Alecsandri - , 
sur celui qui tue quiconque pénètre dans le bois sacré – et dont le père même a été la 
victime -  ne nous semble pas justifiée. La légende de ce sombre personnage remonte, à 
notre avis, aux lectures “livresques” du poète de Mirceşti sur le vieux Roi de la forêt. 
Même dans la description de la montagne déserte, Alecsandri modifie l’”information” 
suivant laquelle ni les oiseaux, ni même les bêtes n’osaient de s’approcher du sombre 
bois sacré. Entre les vers de Farsalia 
    (Les oiseaux ont peur de s’asseoir sur ces branches-là dans leurs nids 
     Les bêtes craignent de s’y reposer, ni le vent ne souffle 
     Dans ces fôrets-là, ni l’éclair ne luit dans les sombres nuages) 
et ceux de cette séquence de Grui-bois sainguin où Alecsandri décrit la sécheresse de la 
montagne brûlée, une “affinité”, une affinité à titre de pastiche, est incontestable. 
 
     C’est tout un cailloutis désert et triste, séché 
     Qu’oiseaux de proie ainsi que bêtes fuyaient 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)
BDD-A5815 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

163

     Et s’il arrive parfois qu’un nuage soit crevé 
     Aux longues  larmes de sang sa pluie est mêlée 
     La pensée même craigne ce champ si effrayant 
     Que ni l’aquilon ne pénètre, aux bornes s’arrêtant. 
 
Vasile Lovinescu continue par rechercher les sens ésotériques du mot Grue. En 
Bukovine, « Gruiu » signifie « cocor », comme le latin grus et le français grue, l’anglais 
crane ou l’allemand Kranich, dans la prononciation allemande et anglaise, G devenant 
K. En faisant une speculation, plus ou moins crédible et en oubliant de rappeler le Roi 
de la Forêt, Vasile Lovinescu, cherche les éléments fondamentaux GR et KR dans les 
anciens noms des Grecs (Graii), dans le mot « grai » (« grai a un air sacré, krai est 
royal »), dans la Creatio, dans le mantrique KRA ou dans le nom du Graal …etc. Les 
sens ésotériques du mot en discution convergent vers l’idée de sacré, de royauté. 
 Vasile Alecsandri non plus, qui décrit selon le modèle du « Bois sacré », la 
forêt où s’était retiré Grui-le tueur et qu’on appelait « Le bois sans vie » dans un vieux 
conte,(11) n’investit le héros de la légende du bois sanguin avec la fonction naturelle de 
« Roi de la forêt », une fonction régalo-sacerdotale qui implique de tuer quiconque 
pénétrait dans le bois sacré de la déesse. 
 Dans la version d’Alecsandri, Grui rappelle, par un détournement tendentieux 
de son statut authentique, les ermites moyennâgeux arrivés, souvent, à un état de follie. 
Nous citons de l’ouvrage La spiritualité du Moyen Âge occidental, d’André Vauchez, 
quelques informations sur les ermites dont la manière de vivre resuscitait l’ascèse 
archaïque et préchrétienne de ceux – dont les rois de la forêt aussi – qui consacraient 
leur existence à un certain dieu : 

« La vie ermitique n’est pas une invention du XIIe siècle. Dès le début du 
Moyen Âge on mentionne l’existence des gens qui s’étaient retirés aux profondeurs des 
forêts pour y mener une vie religieuse dans la solitude et la méditation. A partir du XI-
èmé siècle et surtout du XIIe, l’ermitisme est devenu un phénomène généralisé qui 
représentait une alternative à la vie monacale. Cet essor de l’ermitisme qui débute en 
Italie autour de l’année mille, une fois avec Saint Romuald, fondateur à Camoldoli, a lui 
aussi ses sources dans un retour aux origines. Les influences byzantines arrivent en 
Occident par le sud de l’Italie. Or, dans l’Orient chrétien, la tradition des Parents du 
désert était restée vivante. Elle retrouve toute sa renommée et sa force d’attraction en 
Occident, vu les transformations économiques et sociales.  
 L’ermitisme du XIIe siècle n’est pas le même que celui des époques 
précédentes. Il a souffert lui-aussi l’influence de la vie apostolique et sa spiritualité 
porte cette empreinte. Les ermites de ces temps-là sont vraiment des pénitents : leur 
tenue vestimentaire est toujours modeste, leur maintien négligent, voire effrayant. Ils 
cherchent les endroits les plus sinistres, en couchant dans les grottes, même sous la 
terre, ou en construisant des chaumières de branches. Ils mangent des légumes et tout ce 
qu’on peut cueillir ; jamais de la viande ou du vin. En vivant solitaires et sans personne 
qui les aide, ils doivent renforcer leur capacité de résister devant les tentations du 
Diable. C’est pourquoi, malgré l’ascèse qu’ils s’imposent, les ermites mènent une vie 
active et non pas purement contemplative, comme les moines et les nonnes qui vivent 
enfermés dans une cellule près d’une église ou d’un couvent. Leur spiritualité est 
l’expression d’une nouvelle mentalité plus individualiste, orientée vers des expériences 
plus libres et vers l’acquis d’une vie religieuse intime. Tous les ermites n’y sont pas 
quand même arrivés : certains se sont écroulés dans des extravagances et dans la follie, 
d’autres ont frisé l’érésie. [12] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)
BDD-A5815 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

164

 D’autre part, le poète de Mircesti utilise le thème du Bois sacré comme 
fondement de la légende de l’arbrisseau nommé bois sanguin, légende où, pour 
augmenter son dramatisme, il introduit tant le système chrétien du pardon des péchés 
par la pénitence que le thème du miraculeux verdissement de l’arbre séché. Après avoir 
tué son père, le seul être que le voleur aimait, le bois est allumé par les éclairs qui 
tombaient partout. Parmi les craquements de la forêt en flammes, Grui entend la 
malédiction de son père du monde d’au-delà : 
             
               Que ton chagrin finisse dans ce monde 
              Lorsque cette bûche sèche où 
              Ton père gît tué d’un coup 
              Aura des fleurs, des feuilles éternellement trempées 
              De l’eau de la vallée par ta bouche portée 
 
Il n’a pas le droit d’avaler aucune goutte de l’eau tirée de la source et qu’il devait 
transporter jusqu’en haut de la colline où se trouvait la bûche sèche. Après quelque 
temps, dans la source séchée par la chaleur il n’y avait qu’une seule goutte d’eau, la 
dernière, que le meurtrier avale et, en traînant en genoux, il se dirige vers la bûche qu’il 
doit toujours tremper. A mi-chemin, il voit un petit oiseau presque mort de soif, mais 
qui, en recevant la goutte d’eau retrouve son souffle et s’élève vers le ciel. A ce 
moment-là, une voix du ciel lui dit: 
               Bois sanguin, tes péchés sont pardonnés 
               La bonté de ton geste compense beaucoup de mal dans les cieux 
               Un pauvre petit oiseau du labeur t’a délivré. 
Grui-bois sanguin, que le Diable avait ensorcelé dès sa naissance pour tuer, torturer, se 
cacher du soleil et des hommes dans les ténèbres d’une forêt infernale, voit l’arbre fleuri 
et, au même moment, il meurt. Sur la place où le sanglant Grue est mort, commence à 
pousser toute l’année un petit arbrisseau sauvage aux fruits rouges, nommé bois 
sanguin: 
                 On dit que sur la place où le pauvre mourut 
                 Un petit arbrisseau qui pousse toute l’année est issu 
                 Au sommet un petit oiseau à voix d’ange chantant 
                  Il porte des fruits rouges et s’appelle bois sanguin 
 
 Pourtant, la décision de Grue de se repentir et la lecture tendentieuse de point 
de vue chrétien de ses actes, qui rappellent, dans un plan éloigné, l’oublié Roi de la 
forêt, jettent de l’ombre sur l’un des plus beaux fragments de toute la lyrique du poète. 
 
Notes 
[1 Pindar, Nemeeana a VII, în Ode III, Ed. Univers, Bucureşti, 1977, trad. de Ioan  
Alexandru 
[2] Marcus Annaeus Lucanus, Farsalia, Editura. Minerva, Bucureşti,  
1991, pp.18-19, trad. Dumitru T. Burtea.  
[3] Eugen Simion, Clasici români, Editura. Grai şi suflet – Cultura naţională, Bucureşti, 2000, p. 
177 
[4] Vasile Alecsandri, Poezii alese, Editura Minerva, Bucureşti, 1974   
[5] James George Frazer, Creanga de aur, Ed. Minerva, Bucureşti, 1980, vol. I, p. 9, trad. de  
Octavian Nistor 
[6] Gheoghe Muşu, Din istoria formelor de cultură arhaică, Editura Ştiinţifică, Bucureşti, 1973, 
p.138 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)
BDD-A5815 © 2010 Universitatea din Pitești



 
 

 
 

165

[7] M. Eminescu, Opere, IV Teatru, Editura Minerva, Bucureşti, 1978, pp. 251-279, ediţie critică, 
note şi variante de Aurel Sasu. Studiu introductiv de George Munteanu 
[8] G. Călinescu, Opera lui Mihai Eminescu, E P L, Bucureşti, 1969.  
[9] Vasile Lovinescu, Incantaţia sângelui, Ed. Institutul European, Iaşi, 1993, p. 112, s.n. 
[10] Vasile Lovinescu, op. cit . p. 114 
[11] Le poète utilise comme motto un début de conte: «Il y avait un fois un terrible voleur qui 
s’appelait Grui-bois sanguin. Il vivait dans un bois ténébreux et meurtrier que l’on appelait “Le 
bois sans vie”» 
[12] André Vauchez, La spiritualité du Moyen Âge occidental, Editions Meridiane, Bucarest, 
1994, p.p. 83- 84, 85 , 87, (s.n.). 
                                         
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:04:30 UTC)
BDD-A5815 © 2010 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

