“EL RELAJAMIENTO DE LA TAREA DIFICIL”: LA POESIA ESTROFICA
ANDALUSI ENTRE FILOLOGIA E HISTORIA

Andrei IONESCU
Universitatea Bucuresti

Resumen: Entrando en las multiples controversias sobre el tema de las jarchas,
moaxajas y_cejeles, el presente estudio se propone defender, con argumentos lingiisticos, el
origen hispano-godo de dichas composiciones, guiado por la intuicion y argumentacion
pidalianas del persistente y profundo influjo de los godos en la literatura espafiola.

El recurso etimoldgico y lingiistico estd estrechamente vinculado con el ambito
histérico de una guerra casi ininterrumpida en el cual surgen estas valiosas creaciones liricas.

Palabras clave: jarchas, moaxajas, cejeles, guerra, origen hispano-godo.

El relajamiento de la tarea dificil. Es decir, la guerra. Asi la calificaba una
jarcha (nr. 46 en la coleccién de Sola-Solé) que, a mi juicio (y es precisamente esto lo
que me propongo sostener en el presente estudio), expresa la realidad que esta en el
origen de las composiciones poéticas conocidas con los nombres de jarcha, moaxaja y
cejel (con acento sobre la segunda e, seglin Corriente).

A estas alturas, después de tantos debates y polémicas, la actitud mas
“elegante” que se suele adoptar es la prudente descripcién de los hechos y una
imparcialidad de interpretacion “politicamente correcta”. Porque a veces se confunde la
ciencia con la diplomacia, y por temor a no errar se deja de buscar y proclamar la
verdad en que se cree. Y que se puede defender, por supuesto, como conjetura plausible.

Uno de los mejores conocedores de la poesia estrofica andalusi, el docto
arabista Federico Corriente, defiende esta actitud de objetividad equidistante vy
escrupulosa, en expectacion hasta que los hechos dejen de ser tan insuficientes (¢Pero
dejaran de serlo alguna vez? ;Es licito esperar indefinidamente las calendas griegas?) y
la resume en los siguientes términos:”Por ahora, sin embargo, es evidente que nos
encontramos en la fase previa de estos estudios que aln necesitan los cimientos de
ediciones y estudios de todos y cada uno de los autores en consideracion, antes de poder
dar una visién de conjunto al tema y, mucho menos, de resolver sus problemas
genéticos y pancrénicos. De poco servira especular sobre si la estructura estrofica de
cejel y muwassah es un desarrollo intradrabe o un préstamo romance, o sobre cual de los
dos precede cronoldgicamente al otro, o si el uno deriva del otro, etc., mientras no los
conozcamos bien sincronicamente 'y en sus detalles, que pueden ser determinantes para
la solucion de éstas y de otras cuestiones, y ahorrarnos teorias e hip6tesis que pueden
estar viciadas en sus mismas bases por falta de informacién o informacion errnea y
caer por su propio peso, al ser los hechoe mejor conocidos.”(Introduccion a Poesia
estréfica atribuida al mistico granadino As-Sustari, CSIC, Madrid, 1988, pag.13).

¢Ahorrarnos teorias se hipdtesis? No. Rotundamente, no. Aunque estén
viciadas por falta de informacion o informacion erronea, no hay que dejar nunca de
formular hipétesis y forjar teorias. Asumiendo, por supuesto, la vulnerabilidad y el
riesgo de equivocarse. A este respecto, la posicion que adopta otro gran arabista, Emilio
Garcia Gomez, me parece admirable:”Mis nuevas interpretaciones son probablemente
muy discutibles y, desde luego, a la discusion las entrego, ¢Por qué? Pues porque si no
lo hago yo, no veo quien lo haga. Las tales jarchas llevan ya ocho afios en estado

BDD-A5579 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:43 UTC)



embrionario y hasta, sin salir de ese estado, empiezan a pasearse por los libros. En el
estudio de las jarchas participan dos grupos de personas: el de quienes las descifran y
“dan sentido” (o al menos “proponen un sentido”) y el de quienes corrigen,
perfeccionan y pulimentan el sentido ya obtenido y propuesto. Si el primer grupo-poco
nutrido, y al parecer lo es cada vez menos-se declara en huelga, el segundo se queda
inactivo también, por falta de materia prima. Es lo que estd pasando con las tales
jarchas. Y como, por lo visto, a mi me ha correspondido trabajar en el primer grupo, y
no me quejo, quiero dar al segundo equipo materiales frescos, presentdndome otra vez
como victima propiciatoria, Si €s que no se me reconoce-cosa a que no aspiro-el
modesto servicio que presto”(Las jarchas romances de la serie arabe en su marco,
tercera edicion, Alianza Editorial, Madrid, 1990, pag. 31). Y luego, interpretando con
perspectiva historica lo que acababa de descifrar como fil6logo, no puede abstenerse de
hacer “un minimo de teoria esencial”’, a la luz de la doctrina de Ortega, con el
convencimiento de que “no vale la pena hacer estudios si no se arriba a la teoria, porque
solo la teoria es ciencia, y ciencia no puede llamarse méas que a aquello esta sometido a
la discusién”. Y cita a Ortega:” jSefiores, una vez mas, ciencia no es saber! La ciencia
consiste en sustituir el saber que parecia seguro por una teoria, esto es, por algo siempre
problematico. O dicho de otra manera: ciencia es aquello sobre lo cual cabe siempre
discusion”.

Hagamos, pues, ciencia, sin pretender que se nos garantice el acierto, pero con
la esperanza de que el futuro podra depararnos la satisfaccion de haber acertado. En lo
que me concierne, trataré de hacerla en el campo de mi “saber”, que es el conocimiento
de la lengua gética, desde la cual lanzaré algunas hipétesis etimoldgicas sobre las voces
que designan la poesia estrofica andalusi. Haciendo una necesaria precision, la de que
no soy arabista, sino romanista y goticista, he examinado los textos y su problemética
en base a la lectura e interpretacion de los especialistas mas reputados, con
asentimientos o disentimientos, en funcidon de lo que me ha importado destacar. Me
sitlo, como ya se puede suponer, del lado de los romanistas o, mejor dicho, de los
adeptos de la teoria romanista, y comparto plenamente el asombro de Garcia Gomez
ante “quienes piensan que las jarchas son puros galimatias sin sentido, especie de burdas
pinceladas de color local dadas por algunos poetas arabes en una lengua casi inventada
y no sabida”. Y comparto plenamente la teoria romanista, que el mismo Garcia Gémez
resumié de manera magistral en los siguientes términos:”Modesta pero firmemente
sostengo, al lado de muchos otros estudiosos, que las jarchas constituyen-sin meternos
ahora en precisiones-una rama de la literatura romance; que son la comprobacion
palmaria de la existencia , genialmente postulada por Ribera, de “una literatura
romanceada” en Al-Andalus , cada vez mas afirmada ademds por otros fuentes; y que
entran, en su génesis, en su estructura y en su desenvolvimiento, dentro de lo que
Menéndez Pidal ha definido como “poesia tradicional”. Como cualquier resumen, por
excelente que que sea, s6lo puede dar cuenta de la esencia de una cuestion, no de toda
su materia, me permitiré referirme a continuacién a algunos aspectos que la integran en
funcion de las necesidades de mi demostracion.

Como bien se sabe, pero nunca es ocioso recordarlo, para Menéndez Pidal las
jarchas son “céanticos romanicos andalusies”, una lirica popular romance, de tipo
arcaico que sobrevive entre los mozarabes. Ya en 1919-La primitiva poesia lirica
espafiola-afirmaba que “al tiempo que el juglar de Medinaceli componia su gran poema
épico, el de Mio Cid, hallamos que, junto a esta poesia narrativa, politica y militar, la
poesia lirica surgia a la vez en todos los momentos de la vida .

BDD-A5579 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:43 UTC)



Lo que me importa suponer y destacar aqui es el carécter politico-guerrero que
también tenia la poesia lirica, no solo la épica, 0 mejor dicho, que esta lirica “que surgia
a la vez en todos los momentos de la vida”, aln la tema amoroso, que no puede
separarse de la politica-guerrera, sino esta estrechamente relacionada con ella, estaba
fuertemente marcada por las luchas incesante de aquella época de la invasion
musulmana y reconquista del territorio de la Peninsula. Volvemos con ello a la “tarea
dificil2. Para percatarnos de profunda huella que dejaba la guerra en la vida espafiola de
aquella época, convendria recordar aqui algunas frases de Claudio Sanchez Albornoz
(de La Espafia musulmana, Alfaguara, Madrid, 1979, vol. |, padg.24) en que comenta
“las feroces pugnas que en la cristiandad hispana jugo su destino, cada década y a veces
cada afio, durante cerca de tres siglos”: “Todo Occidente fue atronado durante esos
siglos por el estruendo de la guerra, pero allende el Pirineo pelearon sélo de ordinario
las minorias sefioriales y pelearon en contiendas sefioriales también, las méas de veces.
La naturaleza nacional y divinal de la guerra de la reconquista y la total intervencion en
ella de las masas populares contrastan asimismo con ellas por la barbarie y la crueldad
de la contienda entre musulmanes y cristianos. Habrian horrorizado en la Europa feudal
las colinas de cabezas que después de las batallas formaban en Espafia los vencedores
islamistas y el trepar sobre ellas de los muecines andaluces para alabar a All4, el
Clemente y el Misericordioso. Habrian asombrado las carretas que con tan sangrientos
despojos recorrian después Al-Andalus. Y habrian sorprendido el que los habitantes de
las villas y ciudades cristianas espafiolas consiguieron como privilegio preciosisimo el
de no tener que ir a la guerra sino una vez al afio”.

Ademas de este marco histdrico de horrores de la guerra, me importa también
destacar la gran antigliedad de las manifestaciones poéticas romances que nos ocupan.
Se suele hablar de las influencias reciprocas de los cantos de cristianos, moros y judios
y de la invencion de la “invencion” de la moaxaja por Mocadem ben Moafa, el Ciego de
Cabra, a fines del siglo IX, pero nada nos impide suponer la existencia de la estructura
poética estribillo (es decir jarcha) y glosa (es decir moaxaja) en tiempos anteriores.
Conviene pensar en la tradicion literaria de la Espafia romano-goda y en la persistente y
profunda influencia ejercida por los godos (que, como sefiores del pais desde hacia
siglos, daban el tono) sobre todas las manifestaciones de la vida y cultura espafiolas,
subrayada constantemente por Menéndez Pidal.

Ya desde el siglo XI se conocen cantos de estrofa cejelesca, que arranca o
depende de un estribillo, de uso preferente entre moros y judios del sur de la Peninsula.
Si la moaxaja debia estar redactada en hebreo o en arabe clasico, salvo la vuelta final, es
decir la jarcha, que podia estar en arabe vulgar e incluso en lengua bérbara o extrafia
(no érabe), en cambio, una variedad de la moaxaja, que se supone ser mas antigua o por
lo menos simultanea, podia estar en lengua vulgar, adoptar variantes mas sustanciales y
presentar una tematica mas narrativa y satirica. Esta variedad la constituian los ya
mencionados cejeles, que tanta difusion asumieron en la poesia espafiola. El uso del
estribillo encabezando un canto esta atestiguado desde el siglo XI, por lo menos, entre
moros y judios, pero es mas que verosimil que existiese desde mucho antes y también
entre los cristianos. Es precisamente lo que sostengo proponiendo un origen hispano-
godo para las voces jarcha, moaxaja y cejel. Recordemos que la vida de los mozérabes,
antes de conocer la etapa de postracion y decadencia, que nos documentan las
composiciones poéticas conservadas en muy mal estado (y por esto se ha podido hablar
de la deturpacion de los textos), habia conocido un largo periodo llamado de “ heroismo
y martirio” que es un periodo de predominio de la alijamia en la Espafia musulmana.

BDD-A5579 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:43 UTC)



Como ha destacado Galmés de Fuentes, es una etapa en que los grandes
nlcleos de poblacion, como Sevilla, Toledo y otros, estaban habitados casi totalmente
por hispano-godos, mientras los musulmanes preferian vivir a la campifia. Estos
hispano-godos fieles a su lengua romance y fe cristiana son los mozarabes que cantan,
primero en lengua romance y luego en lengua arabiga, canciones populares derivadas de
la lirica hispano-latina y también de la tradicidn visigotica, sin vinculos con la lirica
clésica islamica, creando asi una lirica nueva que habia de triunfar en Al-Adalus y que
habia de ser exportada desde Espafia a Oriente.

Los primeros cantos de tipo cejelesco atestiguados entre los cristianos son méas
tardios que los hebreos y moros, pero poseen el mismo caracter politico-guerrero que
impregna todas las creaciones de aquella época de terrible contienda entre musulmanes
y cristianos. Menéndez Pidal nos recuerda la tradicidn vieja recogida por el Tudense, en
el siglo XIII, que nos da el texto de un villancico popular, de tema guerrero, como
también el famoso canto de los veladores que nos ofrece Berceo a mediados del mismo
siglo XIl1, que glosa el estribillo con alusiones improvisadas al asalto que los guardas
temen. El villancico recogido por el Tudense e insertado en medio del relato dice:”En
Canatafiazor / perdié Almanzor / el atamor” (el tambor): “id est: in Canatanazor perdidit
Almanzor tympanum sive sistrum, hoc est, laetitiam suam”. “Es éste-comenta
Menéndez Pidal-un estribillo que parece esperar la continuacion de una glosa. La
noticia dada por el cronista de que el diablejo cantaba a los cordobeses en lengua
hispana y en arabe pudiera aludir a un zéjel hibrido de las dos lenguas, como alguno del
poeta cordobés Abén Guzman”. (Sobre este, como continuador de la tradicion hispano-
goda o de lo premuslim en la Espafia musulmana, nos dice Sanchez Albornoz que “su
nombre-Gutmann-y su estampa fisica-era alto de talla, rubio y de ojos azules-acreditan a
las claras de su estirpe hispan-goda. ;Como dudar de que este rubio nieto de hispano-
godos era una voz espafiola en las calles cordobesas?” ( Espafia, un enigma histérico,
Ed. Sudamericana, Buenos Aires, 1962, pag. 150).

Sabido es que, ademas del origen hispano- latino o hispano-godo de las
primeras liricas en romance en la Peninsula, se ha sostenido su posible origen latin
litGrgico, como también una procedencia hebrea incluso arabe. Esta Gltima hipétesis
esta descartada sin embargo por el cronista arabe Saraf ad-din at- Tifasi, citado por
Garcia Gémez:”...las canciones de la gente de Al-Andalus o eran por estilo de los
cristianos, o eran por estilo de los camelleros arabes”. Lo mas natural es que al darse
como zona originaria de la moaxaja la Espafia musulmana, confluencia de tres
civilizaciones, se pensara en un origen extramusulman en cuanto a su génesis. Ademas,
los ingredientes en que se basa (polirritmia, polimetria, verso corto e interrupciones
evocadoras) estan ausentes de la poesia arabe clasica. Los cejeles, las moaxajas y sus
jarchas serian pues, un claro legado de la herencia premuslime recibida por la Espafia
musulmana.

Sobre el origen romance de la moaxaja ha insistido, incluso antes del
descubrimiento de las jarchas, el gran arabista Julian Ribera, invocando los puntos de
contacto, tanto en lo formal como en lo tematico, con la poesia galaico-portuguesa, que
representaria, en su opinion, el producto de la influencia ejercida por los cautivos y
esclavos gallegos de la Andalucia musulmana, en donde eran muy apreciados. Dentro
de esta teoria roméanica, Menéndez Pidal tendia a subrayar mas bien el impacto del
sustrato de Andalucia, region famosa desde la antigliedad por su Puellas Gaditanae,
“que difundian muy lejos, en la Roma de Tito y de Trajano, las graciosas coplas
gaditanas, cantica Gaditana, que los jévenes romanos a la moda no se cansaban de
repetir”.

BDD-A5579 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:43 UTC)



Incluso dentro de la teoria litlrgica, segtn la cual el nuevo estrofismo arabe de
las moaxajas hubiera nacido por influencia de la poesia y canticos litargicos latinos,
que, en una época bastante remota, hubieran derivado hacia formas con dialogo (el
responsorium latino) entre oficiantes y fieles, Leo Spitzer ha destacado en particular la
importancia de cierta lirica popular en romance vernacular, anterior a las mismas
manifestaciones en latin.

Me importa también sefialar que (encuentro este dato en Sola-Solé), a la zaga
de Corominas, se ha intentado explicar ciertos términos inherentes a la moaxaja (entre
ellos el qufl) y el nombre mismo de uno de sus pretendidos “inventores”, Mocadem ben
Moafa, mediante bases etimoldgicas latino-romances, que, de ser ciertas, (las
interpretaciones descansarian sobre premisas extremadamente hipotéticas), no dejarian
de ser sumamente importantes.

Por otra parte, los hebraistas espafioles J. M. Millan y Francisco Cantera sitGan
el problema dentro de un amplio contorno, hablando de los antecedentes lejanos en el
estrofismo biblico, de evidente caracter coral, que fue paulatinamente desenvolviéndose
en sus dos hijuelas, la poesia sinagogal y la poesia latina eclesiastica.

Ante esta multitud de teorias se suele adoptar una actitud ecléctica.
Procediendo con “cierta cautela”, como €l mismo confiesa, Sola-Solé supone que fue
harto posible que la moaxaja , como su manifestacion popular el cejel, “se hubieran
desarrollado en el Al-andaluz a partir de ciertos ingredientes en la misma poesia arabe
bajo el impulso de tanteos similares en la poesia sinagogal y también, y quizas en menor
escala, latino-romance. Por otra parte, es casi seguro que, acrisolada definitivamente en
la Andalucia arabe y popularizada dentro y fuera de ella, la innovacion, convertida ya en
técnica definitiva, irradiaria, a través de canales intermediarios mozérabes y judios,
sobre el mundo latino-romance, con técnicas poéticas andlogas de caracter mas
incipiente”.

Con el mayor respeto, permitaseme disentir de tal actitud ecléctica, que tiene,
indudablemente, la virtud de no molestar a nadie, y, sin excluir la posibilidad de
contactos y confluencias, considerar que no es menos “elegante” el saber elegir y
decidirse por tomar una opcién. La mia es defender, con nuevos argumentos
lingtisticos, el origen hispano-godo de dichas composiciones, guiado por la intuicion (y
argumentacion) pidaliana del persistente y profundo influjo de los godos en la literatura
espafiola y asimismo baséandose en hechos linglisticos que presentaré a continuacion.

Se considera cominmente que los vocablos moaxaja, jarcha y cejel tienen
origen arabe. Como si incluso la jarcha, no ya s6lo la moaxaja y el cejel, nada tuviera
que ver con el mundo romance y fuese, igual que sus mencionados glosas, obra de los
poetas arabes y judios que las utilizan. EI nombre moaxaja seria una forma adaptada de
un participio del verbo oaxaja (&r. wassaha), verbo derivado de visah, es decir “cinturén
adornado con incrustaciones de piedras preciosas”. Los estribillos, finidas o vueltas de
las moaxajas se conocen en la poética arabe con el nombre de jaraha ,“salida”, que se
supone deriva del &r. saraha, “salir”. También el cejel seria de origen arabe, del
sustantivo zagal “ruido, alegria ruidosa”.

Pero si se supone, como conjeturo yo, que no solo la jarcha sino también sus
glosas, tienen origen hispano-godo y que se han configurado precisamente en el
ambiente de la encarnizada lucha de los cristianos mozarabes contra sus poderosos
duefios musulmanes, es 16gico pensar que también los vocablos con que son designadas
dichas composiciones tienen origen romanico-godo.

Pues bien, jarcha derivaria de la voz gotica harjis “Heer”, es decir “ejército,
legién, muchedumbre”, pero también “Heerscher”, es decir “gobernante, soberano”.

BDD-A5579 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:43 UTC)



Moaxaja derivaria de las voces géticas mawi y saggws. Mawi (con el genitivo mauja)
significa “Madchen”, es decir “muchacha, joven, doncella, moza”, como también
“Jungfrau”, es decir “doncella, virgen”. (Hay que tener presente que en aleman “die
heilige Jungfrau” es “la Virgen Maria, la Purisima”. El segundo elemento que entra en
la composicion de la palabra moaxaja es saggws “Gesang”, es decir, “canto, cancion”.
La moaxaja seria, pues, en su origen romanico-godo, el equivalente de las “canciones de
doncellas” de las literaturas transpirenaicas.

Por fin, cejel derivaria de la palabra goética hail, que significa “heil”, es decir,
“sano, intacto, salvo” y *“gesund”, es decir, “sano, saludable, fuerte, entero, intacto,
(fam.) catdlico”, con el perfectivo ga-hails “ganz”, es decir, “completo, entero, integro,
sano”. Hay que tener presente que en aleman “ewiges Heil” significa “Salvacion”, que
“hailig” significa “santo, sagrado”, como también que “Hailand” es “el Salvador, el
Redentor”. La relacion con el contenido “sano” de los cejeles no puede ser mas
evidente. Existe también, en la lengua gética, los verbos_hailjan “heilen”, es decir
“curar” y ga-hailnan “gesund werden”, es decir “curarse, recobrar la salud”.

Posiblemente, diria mas que posiblemente, mediante el canto tan “sano” que es
el cejel, el que lo entona se queda entero, intacto, ileso, recobra la salud, sigue siendo
sano y salvo, como el famoso cejelero Ben Guzman, cuya obra desenvuelta respira
libertad, salud y salvacién. Y cabe preguntarnos si el caracter mistico de los cejeles de
As-Sustari, antes que una innovacion, ¢no serian mas bien una reminiscencia 0 una
recuperacion? Sin dejarme llevar mas lejos por las reverberaciones semanticas de los
étimos propuestos para explicar el hipotético significado inicial de las composiciones
poéticas que conocemos con los nombres de jarcha, moaxaja y cejel, someto a
discusién la hipotesis del origen hispano-godo de dichas voces como expresion
adecuada del contenido amoroso y guerrero de las moaxajas con sus jarchas, del
caracter panegirico de muchas ellas, como también de la salud y salvacién contenidas en
los cejeles.

Recordemos que més de las dos terceras partes de las jarchas que han llegado
hasta nosotros son entonadas por mujeres y que precisamente por estar puestas en labios
femeninas se suele ver en ellas el antecedente de las cantigas de amigo galaico
potrugueses y castellanas.

Como se sabe, en cuanto al contenido tematico, las moaxajas con jarcha
romance se dividen en dos grupos fundamentales. El primero y mas numeroso (casi
unos dos tercios de ellas) lo forman las de tema amoroso y que desarrollan el topico del
sufrimiento por amor. El poeta intenta expresar su profunda afliccién por un amor no
correspondido, el dolor causado por la ausencia del ser amado, el abandono en que se
halla desde su partida, el desprecio de que es objeto 0 la coqueteria que debe aguantar.
A veces la pena del amante es tan profunda que se siente morir de amor (tema llamado
del “amor martir”). S6lo en muy pocas veces cantan las moaxajas la simple cancién
amorosa Yy su magia y el contento de un amor correspondido y triunfante, como en las
Frauenlieder alemanas con las que han sido relacionadas, o con las chansons de femme
francesas o las cantigas de amigo. Es de suponer, sin embargo, que en una fase inicial,
para la cual_desgraciadamente faltan atestaciones, antes de que “la tarea dificil”
modificara su aspecto, las similitudes eran mucho mayores. En el prélogo a la tercera
edicion de Las jarchas romances..., ed.cit.,, Garcia Gdmez afiade a los testimonios
conocidos que confirman la constitucion de la moaxaja sobre una cancioncilla romance
preexistente, que pasa a ser la jarcha, otro texto, sumamente elocuente, del tunecino
Ben Rasiq (s.X1), que reza asi: “Dice alguno, creo que Abd al-Karim:entre los arabes es
costumbre que sea el poeta quien galantee a las mujeres y se finja muerto de amor (por

BDD-A5579 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:43 UTC)



ellas), mientras los no &rabes suelen caber que sea la mujer la que solicite y desee con
sus declaraciones (a su amante), diferencia que constituye un indicio de la nobleza de
los arabes y del celo con que guardan a sus mujeres” Y comenta (pag.14): “Los no
arabes de la frase subrayada, que fingian a sus mujeres solicitando a sus amantes (lo
que, de paso, echa definitivamente por tierra la teoria de las jarchas como “poesia
femenina”), son-sin duda alguna-los mozarabes, autores de las jarchas primitivas,
puestas casi siempre en labios de mujer”

La etimologia gética que propongo para la moaxaja, “cancion de doncella”,
equivalente de las chansons de femme, nos haria suponer que, en una fase aln mas
antigua, la moaxaja no s6lo se constituia sobre una cancioncilla romance preexistente,
sino ella misma era una “cancién de doncella”. Cambios ulteriores mezclarian, en el
clima de la “tarea dificil”, la moaxaja con jarcha , usurpando ésta Ultima
particularidades de la primera.

Lo que me importa evidenciar ahora es que si, por un lado, las jarchas bien
pueden compararse con la lirica europea femenina o puesta en boca de mujer
representada por las Frauen lieder o las chansons de femme, por otro lado, sin embargo,
y ese se debe a la particular circunstancia hispanica, por su contenido dramatico y
desgarrador las mas de las veces se distinguen nitidamente de ellas, expresando la
situacion angustiosa de las comunidades mozérabes que vivian en las dificiles
condiciones que conocemos, sometidas al poder politico del Isldam, primero en los
grandes centros urbanos del antiguo reino visigodo, luego extramuros, en los arrabales.

De esta segunda fase, de postracion y decadencia, como hemos visto, son las
moaxajas con sus jarchas romances que se conservan. Son el reflejo de las luchas, el
choque, la oposicién continua de las dos Espafias de la época, una imagen fiel del duelo
bérbaro y safiudo de las dos mitades de la vieja Hispania, fraccionada durante siglos a
consecuencia de la conquista agarena.

También tiene caracter politico-guerrero el segundo grupo, menos NUMEroso,
formado por las moaxajas de tema panegirico, en las que se enlaza a un personaje
politico o amigo poderoso. Recordemos que, ademas de “ejército, legion”, la palabra
gotica harjis, supuesto étimo de jarcha, significa también “gobernante, soberano”. Por
lo general, estas composiciones van introducidas por una parte amorosa o baquica, cuya
intencién es la de predisponer favorablemente el animo del lector o del publico. En la
parte propiamente panegirica, el ditirambo suele ser tan general que las mas de las veces
resulta genérico y aplicable, por tanto, a cualquier personalidad. Por lo demas, la
transicién entre estas dos partes suele operarse a través de un recurso mas o menos feliz,
pero casi siempre intercalado con cierta violencia.

El tono profundamente dramético da las jarchas mozarabes concuerda, por lo
demas, con ciertas frases de oraciones e himnos del rito mozéarabe y con el acento
doliente que constituye la ténica de no pocas formulas del breviario gdtico-mozarabe,
que imponen la rectificacion de la gratuita pretension de las arabistas como Dozy (y de
otros, por ignorancia o por razones de conveniencia diplomatica), quienes sostienen
alegremente que la situacién de los cristianos bajo el dominio agareno no tenia nada de
triste y deprimente. Existen autores mozarabes, como Alvaro de Cordoba, cuyos escritos
revelan un ambiente de furiosa persecucion y de nerviosismo, pero se los tiene por
inadaptados y descontextualizados, cual si con su negro pesimismo abultasen los males
y vejaciones sufridos por ellos y sus hermanos en la fe. Mas no podréa decirse lo mismo
de expresiones estampadas en libros publicos y oficiales, para leidos en publicas
asambleas religiosas, como el Sacramento.

BDD-A5579 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:43 UTC)



Pues bien, el Sacrameno mozérabe, columnas 39 y 41 (P. German de Prado, El

rito mozérabe), se leen estos sombrios ayes de un pueblo oprimido:
“Atiende, Sefior, a salvar con tu paz a los que quedan de tus afligidos cristianos, para
que, sufriendo el yugo durisimo y sensual de parte de diversas gentes, y predicando
pacificamente la verdadera paz, podamos ingresar en Paraiso [...]. “Haz que no
consintamos ser arrancados del santo proposito por los paganos y los irregenerados.
Quiebra su fortisimo arco y confunde las malignas tramas que urgen contra nosotros
[...], a fin de que los que aqui, por el nombre de tu Hijo, sufrimos de ellos diversos
oprobios y soportamos indecibles escarnios, alcancemos arriba la remision de los
pecados, a causa de la fe que profesamos, y por la cual somos arrastrados hasta la
mendicidad y la muerte”.

La lectura de estas desgarradoras frases nos hace ver a las claras que los
mozarabes respiraban por la llaga sangrante, abierta por el muslime dominador, y que su
situacion distaba mucho de ser halagiiefia como algunos historiadores frivolos se
complacen en pintarla.

Expresiones parecidas de las citadas del Sacramento mozérabe aparecen con
cierta frecuencia en las moaxajas con jarcha romance. No debemos olvidar que, en las
circunstancias de continua contienda entre cristianos y musulmanes, el tema
fundamental de los cantos de doncella (es decir, moaxajas) es el de la ausencia,
representado en casi la mitad de las jarchas que se han encontrado hasta hoy. La
doncella sufre del mal de amor y, a menudo, se desata en exclamaciones de angustia y
pesar. ElI amor es sentido como una mortal enfermedad que los celos y los espias
mestureros acrecientan.

Unicamente la esperanza de ver al amado y retozar con él (tema de la “union”)
puede curar la enfermedad causada por el amor. Sélo un par de ocasiones expresa la
doncella, como en la lirica provensal, la alegria y gozo de amor.

Veamos algunos ejemplos. En la moaxaja nr.13 (de la coleccion publicada por
Sola-Solé), composicion panegirica dedicada a un rey que no se menciona, la jarcha se
entona nada menos que por la guerra, la mismisima guerra, a base de una cancion de
una muchacha desesperada. La quinta estrofa es como sigue:”Cuéntas veces le canté la
guerra (al rey), / cuya victoria es penosa, /el canto de quien esta afligido...”. Y en la
jarcha la muchacha canta:”La muerte es mi estado, / porque mi estado (es) desesperado.
/¢Qué haré, oh, madre mia? / El que me mira va a marcharse”.

La atmosfera y las imagenes de la guerra impregnan muchas moaxajas, de las
cuales la mas caracteristica es tal vez la que lleva el nimero 46 de dicha coleccién, que
€s una composicion amorosa dirigida al parecer a un muchacho guerrero. La jarcha, al
final de la quinta estrofa, estd puesta en labios de una doncella que interpela el elogiado
una noche que partia a la guerra. La moaxaja es como sigue (los subrayados de los
elementos relacionables con la guerra son mios):

1-“Se puso de manifiesto la angustia / cuando reveld / su secreto la publica opinién. /
Quien esconde la queja / se vuelve contra / su corazén el hecho de esconder. / jY seria
el colmo / si acompafara / a su belleza el obrar bien! / jOh magia del seductor! / jTU
serias el refugio / si protegieras al que amparo busca!”

2-"jOh el cazador que pone cepos / y su caza (viene) de derecha y de izquierda! / jOh
chispa que enciende la lumbre /'y cuyo mechero / en las entrafias enciende el fuego! / Se
supone que la gacela no tiene armas: / pero sus mejillas, / debajo de sus ojos, son unos
lanceros / que entre las entrafias acuchillan, de manera que quedan desmenuzadas / por
los filos que penetran.”

BDD-A5579 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:43 UTC)



3-“Parece como si mis 0jos, / cuando se pasen / por el delicado rostro, / estuvieron en
un jardin, donde puede uno cortar / rosas armoniosamente dispuestas, / bajo una noche
oscura. / jOh colmo de la belleza! / ;Qué quieres? / -pues la muerte acecha- / del que
tiene una pasion escondida / que ha deseado apartar, / pero que ya no puede hacerse
atras?”

4-“Mir6 y no se detuvo / en lo prohibido, / en cuanto a verter sangre, / quien tiene
unos 0jos negros / y que no cesa de / buscar tu muerte. / jAy de ti, se ha hecho mas
violento / el correr de mi sangre / por el hierro de tu espada! / No hay para el triste
desafortunado / contra él un refugio, / aunque se afane en buscarlo”.

5-“A menudo la noche trajo / la caballeria nocturna, / vehiculos para la montura. / A
causa de una herida en los ojos, que ha destruido / el gusto del suefio, / dificil de
conciliar, / una doncella cantando / cuando vio / su prisa para ir a la guerra...”.

Y sigue la jarcha, que en castellano actual reza:
“lOh seductor, oh seductor, / entrad (de nuevo) aqui / cuando lo quiera el relajamiento
de la tarea dificil!”. Es decir, la guerra.

Esta es la atmdsfera mas caracteristica, éste es el &mbito angustioso, el de la
guerra casi ininterrumpida en que surgen (o, de haber surgido antes, como es muy
probable, se transforman) las canciones de doncella (moaxaja) con sus jarchas
romances, cultivadas primero por los cristianos que prolongan las tradiciones romanico-
visigodas, en el periodo de resistencia heroica y martirial de los mozérabes ante los
atropellos del dominio musulmén, luego, en el periodo de postramiento y decadencia,
del que se nos conservan restos de estas composiciones, muy alteradas por el
predominio lingliistico arabe, cultivadas por cejeleros como el hispano-godo Ben
Quzman.

“Tarea dificil”-asi Illama la doncella a la guerra, al ver que su amigo se
apresura ir al combate, cuando “la noche trajo su caballeria nocturna”. Las moaxajas
(“cancidn de doncella™) con sus jarchas (“ejército, legién”, como también “gobernador,
soberano”) se entonan cuando lo permite “el relajamiento de la tarea dificil. Son
expresiones poéticas que surgen primero entre los cristianos mozarabes, sometidos al
brutal dominio de los invasores musulmanes. Estan atravesadas por la inquietud de la
guerra y de la lucha amorosa (otra guerra).

“l10h aquella a quien llamo “mi guerra”! / El sable de la muerte en tus manos
se ha mostrado”, exclama el seductor de una moaxaja arabe anénima (nr.49 en la
coleccion mencionada). Y sigue, en la quinta estrofa: “Cuando lo atrapé a solas / y
consegui la saliva de sus dientes dulces, / desgarrando sus vestidos a la fuerza, / cant6 a
su madre su desdén”.

La jarcha, a la vez desdefiosa y desesperada, expresa la reaccion dura de la

doncella ante los atrevidos avances del seductor:
“Este desvergonzado, madre mia, este impetuoso / me ha empujado a la fuerza / a que
perezcamos, pues es (como) el oleaje”. Asoma claramente aqui, como en otras partes
también, la zozobra de la muchacha ante la desatada ola de pasion del indelicado
enamorado, viendo peligrada su integridad y presintiendo su perdicion, y acaso-como
supone Solé-Solé-la de toda su familia, ya que habla en plural, tal vez como trasunto del
sentimiento del honor.

En conclusion, la hipétesis del origen hispano-godo de las voces jarcha,
moaxaja y cejel pretende esclarecer las cosas desde su intima verdad, la etimologia. Nos
movemos-;qué duda cabe?-en un campo incierto, en el cual experimentamos, al decir de
Rafael Lapesa, “la sensacion de inseguridad que invade el estudioso de un mundo
linglistico-el de los mozéarabes-en que nada parece imposible y es poco lo

BDD-A5579 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:43 UTC)



incontestable”. Permitaseme pues creer que no es imposible, antes al contrario muy
verosimil, que las voces jarcha, moaxajas y cejel tuvieran el mismo origen romanico-
gotico que las formas poéticas que denominan. Entre las realidades y las palabras que
las designan se estableceria de esta suerte una relacion de perfecta coherencia logica.

El estudio métrico apoya plenamente mi hipdtesis. Recordemos la opinidn del
gran arabista Garcia Gémez (op. cit., pag.66). “Y esta métrica (de la moaxaja)- al
menos en lo antiguo y original, previo a las reabsorciones posteriores- no hubiera
podido ser clasica, puesto que en un principio la jarcha estaba en lengua coloquial o en
lengua romance, siendo asi que ni en una ni en otra lengua es posible la prosodia
clésica. Y los reparos que pone la teoria arabe “a ultranza”un especialista de talla de F.
Corriente (op. cit., pag.5), sefialando, en su estudio métrico de las composiciones
poéticas de As-Sustari, alguna que otra licencia “absolutamente inaudita en la poesia
arabe clasica” y examinando particularidades que constituyen ya “un argumento mas
decisivo contra la hipotesis clasica a ultranza”. De comprobarse como cierta (y
aun sin poderse comprobar, en ausencia, por ahora al menos, de textos de la época de
“heroismo y martirio”de la vida de los mozarabes), esta hipdtesis representaria un
replanteamiento radical de la cuestidn de la poesia estrofica andalusi. Resultaria que no
solo la jarcha tiene origen (lo que se sabia) y nombre (como acabo de sostener)
romanico-gético, sino también las composiciones- glosas, las moaxajas y los cejeles,
son, en su origen remoto, romanico-goticas.

Bibliografia

Albornoz, Claudio Sanchez, La Espafia musulmana, Alfaguara, Madrid, 1979.
Corriente, Federico, Poesia estrofica atribuida al mistico granadino As-Sustari, CSIC,
Madrid, 1988.

Garcia Gomez, Emilio, Las jarchas romances de la serie arabe en su marco, tercera
edicion, Alianza Editorial, Madrid, 1990

BDD-A5579 © 2007 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:43 UTC)


http://www.tcpdf.org

