REPERES POUR UN DISCOURS SUR « LA GLOBALITE » ET SUR
«L’IDENTITE COLLECTIVE». DES LUMIERES DIX-HUITIEMISTES AUX
LUMIERES VINGT-ET-UNIEMISTES. PERSPECTIVES CIS- ET TRANS-
LITTERAIRES

Narcis ZARNESCU
Universitatea Spiru Haret, Bucuresti

Résumé : Le champ des théories de la globalité s’est transformé entre 1981 et 2001. Parmi ces
changements, I’émergence et la diffusion des théories critiques ont joué un rdle central. Celles-ci
se construisent sur des bases qui se veulent en rupture avec la maniére de faire habituelle au sein
de ce champ, étroitement lié, durant les années 1960-70, aux impératifs de la Guerre Froide.
Parmi les théories critiques, on retrouve de nombreuses mouvances théoriques distinctes, voire
antagonistes. Des vari*antes du constructivisme aux approches dé-constructionnistes, en passant
par une panoplie d’approches néo-marxistes et féministes, le champ de la théorie de la globalité
n’a plus les mémes contours qu’il y a vingt ans. Comme I’ordre mondial au sein duquel il évolue,
ce champ s’est transformé en faisant émerger de nouveaux péles de pouvoirs, d’informations et
de communication. L’expression « théories critiques » désigne I’ensemble de théories qui ont
participé au mouvement de repositionnement du champ de la théorie de la politique globale et du
discours global durant les vingt derniéres années.

Mots-clés: globalité, identité, collective, théorie critique

Deux éléments de I’ontologie de la globalité et du discours global retiendront
notre attention, I’opposition entre parcimonie et complexité et I’opposition entre les
positions an-historiques et les critiques de la réification. Sur le plan ontologique, peu de
positions s’opposent davantage que celle de Kenneth Waltz, et de I’historien Marc
Bloch de I’Ecole des Annales. Alors que le premier orientait son travail en fonction
d’un souci de parcimonie, palpable dans toutes les étapes de sa démarche; le second,
comme Braudel et Foucault, tient compte d’un ensemble d’éléments des plus diversifiés
en portant une attention particuliére a ce que I’histoire politique a longtemps considéré
comme le moins politique et le plus anodin. Plus fidéles a la seconde de ces tendances,
les théories critiques de la globalité et du discours global sont sceptiques face a
I’engouement pour la parcimonie du néoréalisme : « L’élégance et la clarté de ses
affirmations théoriques se font au prix d’un mode de compréhension peu convaincante
de I’histoire »*. A I’exception des variantes relativistes du post-structuralisme, ce que
les théories critiques remettent en question, ce n’est pas le fait que certaines variables
puissent avoir une plus grande portée explicative que d’autres, c’est le postulat selon
lequel la sélection et la hiérarchisation des variables puissent étre effectuées sur une
base strictement cognitive et que celle-ci n’implique aucun choix normatif sur la nature
de ce qui fait partie du champ de la globalité et de ce qui en est exclu. Elles doutent
qu’il soit possible de parvenir a une hiérarchie de variables formant une représentation
consensuelle de la globalité, et cela en dehors d’une entente préalable sur un arriére-plan
normatif devant guider la recherche. Les néo-gramsciens se méfient autant des théories
qui postulent le caractére permanent du monde social, que de celles qui ne s’intéressent
pas aux conditions d’émergence sociohistoriques et sociolinguistiques de leurs
concepts. 1l n’y a pas de connaissances complexes du monde social qui ne tiennent
compte de I’étude des pratiques quotidiennes et des luttes menées par des forces

148

BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)



sociales au sein de relations sociales concréetes. L héritage de la pensée des Lumiéres est
alors revendiqué par des protagonistes qui ont des vues opposées de la relation entre le
mode de pensée scientifique et I’émancipation humaine. Plusieurs théses
épistémologiques mises en avant par les théories critiques de la politique globale
s’inscrivent dans le sillon de I’Ecole de Francfort. La critique de I’essentialisme, du
naturalisme et de la réification, centrale chez les poststructuralistes, figurait parmi les
thémes centraux de la Théorie Critique durant I’entre-deux-guerres.

Les théories critiques du discours politique global ont maintenant pour tache de
montrer comment se sont constitués historiqguement les tensions et conflits
contemporains aux niveaux global, national et local en montrant qui en a bénéficié.
Elles doivent indiquer en quoi les contradictions économiques et politiques du monde
contemporain relévent d’un ordre mondial spécifique, et finalement elles doivent
désigner les forces sociales qui militent encore en vue de I’établissement d’une polis
globale. Par I3, les théories critiques du discours politique global semblent faire possible
la décodification de leurs sous-textes et sous-discours, de leurs structures mentales,
idéologiques, logiques et linguistiques de profondeur: I’espace et le temps des Lumiéres
dix-huitiémistes dont les Lumiéres vingt-et-uniémiste en sont le complément. Méme
« la crise de la conscience européenne » du XVllle siecle est reprise par le XXle siécle,
car une des difficultés que rencontrent les théories critiques est celle de théoriser une
philosophie commune d’une part face a I’hyperlibéralisme, et d’autres part, face au
nihilisme postmoderne.

Le monde contemporain se définit de plus en plus dans des termes planétaires.
Les processus économiques, politiques et culturels sont maintenant traversés par un
processus d'internationalisation et d'interconnection qui nous force de rompre avec les
théories familiéres que I'on utilisait pour définit les relations sociales aux niveaux
national et international - des théories qui employaient des termes tels centre et
périphérie, dominant et dominé, hégémonique et subordonné. Cela nous améne a des
nouvelles formes et a des perspectives renouvelés, dans le cadre des dynamiques
modifiées de la culture et de la communication dans le processus accéléré de la
«modernité». Dans notre analyse, la globalisation - qui, comme les processus de la
trans-nationalisation - amene une logique inverse et complémentaire qui l'on peut
appeler « localisation ». Avec ce terme, nous voudrions indiquer l'affirmation des
identités locales, la diversification des formes d'expression, et I'émergence de nouvelles
formes de sens dont le processus de création nous inclut, tous reliés aux transversales
complexes qui se produisent & travers la communication contemporaine. Dans ce sens,
on pourrait dire que la construction des identités globales et locales est imbriquée dans
la méme dynamique que celle générée par les relations entre I'Etat, les marchés, les
technologies, les cultures, les littératures ou les discours identitaires. Notre hypothése
centrale est que, d'un part, il faut reconnaitre le processus de dissolution des espaces
publiques engendré par la mondialisation économique et culturelle, mais d'autre part, la
« localisation » fonctionne dans un sens contraire, et génére - de fagcon paradoxale - une
dynamique d'enracinement inverse de la homogénéisation du globale. Contre la
déterritorialisation, une affirmation des territoires locaux pourrait aider a générer de
« nouveaux espaces publiques », des lieux de rencontre et de reconnaissance publique
dans lesquels il devient possible de réaffirmer des identités a partir du niveau local.

Malgré les innombrables gloses sur ces deux notions, «identité» et
«mondialisation » sont problématiques, complexes et méme redoutables d'autant plus
qu'elles sont réticulaires et restent toujours extensibles. Elles ont des entrées multiples et
des sorties diverses et autorisent toutes sortes d'approches, méme les plus opposées. Il

149

BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)



faut se projeter au-dela de la nation, décrire sa crise actuelle et ce faisant reconnaitre les
formes sociales post-nationales. Bien que I’idée que nous soyons entrés dans un monde
post-national semble étre apparue d’abord dans les études littéraires, c’est devenu un
théme récurrent (bien qu’inconscient) des études sur le post-colonialisme et sur la
politique sociale internationale. Mais la plupart des auteurs qui ont affirmé ou inféré
qu’il faudrait penser post-nationalement ne se sont pas demandé exactement quelles
formes sociales émergentes nous poussaient a agir ainsi, et dans quel sens elles le
faisaient.

Iy a une tendance chez les chercheurs occidentaux aujourd’hui a séparer I’étude
des formes du discours de celle des autres formes institutionnelles, et I’étude des
discours littéraires de celle des discours publics de la bureaucratie, de I’'armée, des
entreprises et des organisations non-gouvernementales. Notre analyse est, pour partie,
un plaidoyer pour I’élargissement du champ des analyses de discours. La post-colonie
est certes pour une part une formation discursive mais la discursivité ne lui est pas
propre. Elargir le sens de ce qui est considéré comme discours demande un
élargissement paralléle de la sphere de la post-nation ou post-colonie, de I’étendre au
dela des espaces géographiques du monde ex-national ou ex-colonial. Il reste
maintenant & se demander ce que les trans-nations et le trans-nationalisme ont a faire
avec le post-nationalisme et ses perspectives. Peu d’observations sont disponibles a ce
sujet. Au moment ou les populations et les cultures se déterritorialisent et deviennent
naturalisées de facon incompléte, au moment ou les nations et les traditions culturelles
se fracturent et se recomposent, au moment ol les Etats rencontrent des difficultés
insurmontables a faire le « peuple », les trans-nations sont les sites sociaux les plus
importants de la mise en scéne des crises identitaires. Les déplacements et I’exil, la
migration et la terreur créent des attaches puissantes avec les idées et I’identité
d’origine. Mais il est aussi possible de détecter dans ces trans-nations, qu’elles soient
ethniques, religieuses ou philanthropiques, les éléments d’un imaginaire et d’un
discours global post-national.

La culture est productrice de valeurs. Autant déclarer que la notion de culture est
essentiellement et doublement normative : les normes alimentent son propos, la
normativité lui dicte son enjeu. Citant Alfred Kroeber, autre anthropologue qui avec
Franz Boas participé du courant « culturaliste»: «The comparative study of culture has
diminished ethnocentrism - the parochial conviction of the superiority of one’s own
culture - from which so much intolerance springs... Anthropologists now agree that each
culture must be examined in terms of its own structure and values. », Russell Jacoby
commente de la maniére suivante: «The problem with this anthropological relativism is
not tolerance and liberalism, rather it obscures what constitutes distinct cultures. When
« culture » is defined as an « ensemble of tools, codes, rituals, behaviours », not simply
every people, but every group and subgroup has a « culture»?. Si chaque individu, ou
groupe, est considéré comme porteur d’une norme équivalente a celle de tout autre
individu, ou groupe, la normativité elle-méme s’en trouve anéantie. En d’autres termes,
le champ des valeurs, ou champ culturel, serait soumis a la puissance d’attraction de
deux forces, celle de la transcendance élitaire du vrai et celle de I'immanence
égalitariste des cultures, qui épuisent également toute créativité culturelle. Dans le
débat culturel, ces deux forces se répartissent entre les représentants de la « culture
classique » et ceux du « multiculturalisme ». Cette situation génére au moins trois
hypotheéses : (i) il n’y a pas d’au-dela des valeurs ; (ii) il y a, parmi les valeurs, une
valeur qui est la valeur de vérité ; (iii) cette valeur de vérité entretient I’exigence
d’universalité. La premiére hypothése permet de nous installer sous la juridiction de

150

BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)



I'immanence tandis que les deuxieme et troisieme hypotheses nous autorisent a
récupérer les traits habituellement réservés a la figure de la transcendance.
L’insuffisance du multiculturalisme peut ainsi étre théorisée : la (re)valorisation de la
diversité culturelle ne s’opére qu’a la faveur d’une «transcendantalisation » des
cultures, qui sont ainsi extraites du champ culturel et absolutisées. Les cultures sont
réparties selon une indifférente juxtaposition, ce signifie I’ethnicisation des cultures.
Conséquence sans doute inévitable dés lors que la culture est appréhendée comme
I’expression d’un peuple congu comme homogéne ; parmi les divers degrés de
I’homogénéité figure, en effet, I’identité pure. Appliquées au probléme de la culture, ces
remarques entrainent une conséquence: la reconnaissance de la diversité culturelle ne
condamne pas au relativisme. Sur la pente du culturalisme différentialiste, il serait vain
de distinguer entre une culture dominante et une culture dominée. La différence ayant
été installée dans I’inter-culturel ne peut plus trouver place dans I’intra-culturel. Toute
culture se soumet ainsi d’elle-méme, quoi qu’il en soit de son narcissisme, a I’une de
I"universel. Dans sa particularité, chaque culture est renvoyée a ce qu’elle n’est pas, a ce
dont elle se prive, et a quoi elle n’a quelque chance d’accéder qu’en s’inscrivant d’elle-
méme dans le flux culturel. Donc, s’il y a mondialisation, il n’y a pas de culture
mondiale. En revanche, il y a une «occidentalisation du monde». Pour tenter de
conférer quelque validité a ces propositions, il nous faut d’abord interpréter le terme de
« mondialisation ». Une des interprétations possibles décrit I’interdépendance toujours
plus étroite d’économies nationales qui s’ouvrent les unes aux autres, multiplient les
échanges et s’integrent dans un ensemble de contraintes communes. Elle consiste a
identifier la mondialisation avec un processus d’inter-nationalisation. La vision
commune de la mondialisation reste prisonniére du point de vue traditionnel de
I’économie politique, le point de vue national étatique. La distinction entre « économie
internationale », ou «économie mondialisée », et «économie mondiale » est
conceptuellement décisive et permet de constater que la doxa de la mondialisation reste
attachée au point de vue inter-national. Aussi tenons-nous ce décalage entre le signifié
de la mondialisation et son signifiant pour I’élément le plus significatif de la situation
actuelle. D’aiutre part, les différentes problématiques qui traitent de la culture s’inserent
dans ce cadre étatique, pour des raisons économiques comme pour des raisons
idéologiques. Les politiques culturelles sont essentiellement des politiques de
préservation. Il est a remarquer qu’il n’y a pas de culture mondiale, elle est a créer.
L’inter-nationalisation culturelle correspond a ce que Latouche désigne sous
I’expression : I’« occidentalisation du monde »: « L’Occident n’est plus I’Europe, ni
géographique, ni historique ; ce n’est plus méme un ensemble de croyances partagées
par un groupe humain nomadisant sur la planéte ; nous proposons de le lire comme une
machine impersonnelle, sans &me et désormais sans maitre, qui a mis I’humanité a son
service».® L’occidentalisation correspond a cette forme d’universalisation qui se nourrit
de la concurrence des individus et de la recherche de la performance. Le solipsisme
culturel grace auquel chaque société, chaque culture maintient sa cohérence en se
proclamant détentrice exclusive des valeurs qui fondent la dignité humaine ne résiste
pas a I’occidentalisation. L’Occident donne sans rien accepter, il se donne comme
reproductible, si bien que les sociétés sont renvoyées, sur le mode de la culpabilité, a
leur « traditionalisme », en intériorisant le regard de I’Occident pour s’apprécier elles-
mémes. Dés lors, elles se soumettent a cette double obligation contradictoire : se
moderniser pour survivre et se détruire pour se moderniser®. «Si I’impérialisme
occidental n’est ni le seul ni le plus brutal des impérialismes de I’histoire, « I’invasion
culturelle » de I’Occident n’est pas un cas unique d’influence interculturelle

151

BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)



asymétrique (...). La singularité de I’occidentalisation tient a la spécificité de I’Occident
comme culture-anticulture. Dans tous les cas précédents, la déculturation est suivie
d’une acculturation réussie. (...) Paradoxalement, I’Occident est a la fois la seule
« culture » qui se voit vraiment mondialisée, avec une force, une profondeur et une
rapidité jamais rencontrées, et, en méme temps, la seule « culture » dominante qui
échoue a assimiler vraiment non seulement les allogénes, mais ses propres membres.
Son universalité est négative. Son prodigieux succés est dans le déchainement
mimétique de modes et de pratiques dé-culturantes. Il universalise la perte de sens et la
société du vide®».

De I’autre part, le cours de la littérature va avec I’épuisement du sens, ou sa
démultiplication, ce qui revient au méme. La thématique cis- ou trans-littéraire, qui part
d’une mise en perspective de I’histoire, d’une humanité émancipée (localisable de
préférence au XVIlle siecle), thématique qui passe ensuite par une littérature des
profondeurs (plutdt localisable au XIXe siécle), sondant, avec Hugo, par exemple, ce
peuple mouvant, ambivalent de la place publique et des bas-fonds, comme le dit
Bakhtine; et la thématique de la disparition (plutdt au XXe siécle), mais ou on reconnait
Sade, Flaubert, Roussel, mais aussi Kafka, Joyce, Beckett, Robbe-Grillet, etc. En gros,
on passerait d’une perspective historique entrant dans une certaine rationalité, celle de la
modernité, a sa disparition, qui pourrait étre celle du sens. Sur cette trajectoire, dans une
thématique des profondeurs, des écrivains ont plongé dans les couches basses, d’autres,
« praticiens » de la littérature de la disparition, ou de I’absence, remontent a la surface,
au niveau du langage et de sa fragilité, de ses manipulations. Par rapport a cela, le
discours post du post-moderne ne s’articule pas & moderne comme moderne a ancien ou
comme pré-global au global. On pourrait méme dire que le rapport est inverse. Si le
moderne dépasse I’ancien en le totalisant, c’est-a-dire s’installe dans une séquence
historique et progressive, le post-moderne ou le « globalisant » cherche au contraire un
espace qui échapperait a cette vision consécutive, qui sortirait du paradigme des
révolutions et des avant-gardes.

On a parlé de la post-histoire (Gehlen) comme d’un temps ou I’accélération du
rythme de I’innovation avait énervé I’idée méme de progres. Derriére cette analyse de
I’évolution de la signification symbolique de I’innovation technique se profilent
toutefois d’autres éléments. Au fur et a mesure de I’inclusion de I’innovation dans les
caractéristiques mémes du systéme, I’existence d’une finalité orientant I’innovation, la
notion de progrés comme telos tend elle-méme a disparaitre. Ce changement socio-
symbolique est la conséquence d’un long procés de sécularisation qui affecte ce que la
Chrétienté avait pensé en termes d’Histoire du Salut, imaginant un progrés gagé sur la
réalisation de la promesse christique, laquelle laissa la place peu a peu a un proces
mondain - et non plus transcendant - de transformation du monde fondé sur la science et
la technique. Cette version sécularisée de I’Histoire du Salut donna naissance a I’idée
laique d’une amélioration du monde permise par I’innovation technique. Si ces
« repéres » ne représentent au fond que des dimensions ou des mécanismes du discours
globalogene ou globaliphére, c’est que I’humanité est aujourd’hui arrivée au stade ou
cette ingénierie universelle touche non plus seulement les objets et les machines, mais
son essence et son identité plurielle elles-mémes. Ces évolutions, avec d’autres, ont
miné notre foi en une Histoire. Sainte-Beuve disait « jadis»: « Nous aussi nous
changeons, et le centre de notre attraction semble moins précis de beaucoup et moins
rigoureux. Le dix-septiéme siécle est dissous, une sorte de seizieme sieécle recommence.
Chacun peut y trouver son compte et s’y gagner un apanage. Les classifications ont
peine & se tenir et les exceptions font bréche sur tous les points. »° Sainte-Beuve

152

BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)



manifeste clairement combien le sentiment de vivre UNE histoire, orientée par UNE
raison vers UN progres s’effrite au moment ou se révelent, avec le X1Xe siecle, des
Etats nationaux, a I’intérieur desquels des classes se mettent & s’affronter et racontent
des récits et discours différents, ol d’autres cultures vont faire irruption avec leurs
logiques, leurs récits, tout cela facilitant, dans la conscience de I’homme occidental, la
reconnaissance en lui-méme d’une multiplicité qui s’appellera chez Zola I’hérédité et
chez Freud I’inconscient.

De multiples facons la conscience occidentale, qui avait avec constance élaboré
un systeme discursif binaire, les dichotomies: entre nature et culture, entre matiére et
esprit, se trouve finalement confrontée aux apories de cette entreprise et obligée de
réinsérer I’étre dans I’espéce, I’lhomme dans la nature et I’individu dans la société. 1l est
intéressant de noter que, dans la phrase de Sainte-Beuve, la décomposition du pole
unique d’attraction va de pair avec I’affirmation de la dissolution des XVlle et XVllle
siecles qui motive un adieu sans nostalgie aux siecles classiques de la modernité
rationaliste. D’autre part, ce méme sentiment de décomposition s’articule au
renversement du modele évolutionniste linéaire, puisque Sainte-Beuve imagine le XIXe
siecle finissant comme un XVle siecle qui recommence. Dés lors la consécution
historique perd ses droits en tant que principe logique d’organisation, ce qui fait que,
comme dit Sainte-Beuve, I’exception triomphe ; remarque prophétique ou se lit un sens
aigu de I’avenir du social alors méme que celui-ci est en pleine construction avec Comte
puis bientdt Durkheim. Sainte-Beuve souligne, mais comme sans y toucher, que savoirs
et classifications, systemes politiques et sociaux, chaine historique et causalités se
défont, reviennent, aprés un temps de splendeur, au chaos originel. Cette remarque doit
étre liée au grand doute qui saisit tout le projet rationaliste et républicain, aprés 1793 et
plus encore aprés 1848, lorsqu’il apparait clairement que la République n’est pas la
panacée et que monte le symptdbme d’un malaise qui gangrénera tout le systéme
politique : la question sociale. Dans cette situation troublée, et par-dessus un siecle de
construction du social comme catégorie descriptive autant que politique, Sainte-Beuve
voit poindre ce qui n’est encore qu’un fantdme: I’individu post-social ou I’individu
collectif, I’étre global. Petit a petit, Sainte-Beuve semble devenir un des prophétes
inconnu de la globalité, de la mondialisation ou du discours global, neutre, in-différent
et in-différencié. Le social d’aprés I’ére du social n’est plus identique & son ancétre,
I’individu tel qu’il fut congu par le rationalisme cartésien ou I’empirisme humien, ne
correspond plus & celui que I’écrivain ou le psychologue rencontre apres I’ére
individualiste. Mais qu’est-ce qui affecte ce social, cet individu, cette histoire, bref ce
modernisme et ce « globalisme » produit par la civilisation occidentale au long de
plusieurs siecles ? Sainte-Beuve nous le dit dés 1841 : la cohérence logique, les
substances physiques, I’identité subjective, la bonne société, toutes ces notions sont
soumises a la puissance d’une poussée contraire qui va tout fragmenter, et donc tout
relativiser, qui va mettre a la question les essences stables de la métaphysique, ébranler
la mythologie des structures fortes, sociales ou autres, dont pourtant un siécle entier
nous donnera encore le spectacle, parfois terrifiant. La logique de la raison technique, en
se constituant au long de I’évolution de la métaphysique et de la science occidentales, a
cristallisé deux entités aussi massives qu’antagoniques et complémentaires le SUJET et
I’OBJET. Le XIXe siécle, culminant dans le nihilisme nietzschéen, tentera de dépasser
cette opposition non vers une synthese de type hégélien, mais vers un ailleurs, imposant
au sujet comme a I’objet une minorisation, une euphémisation qui ouvre a la
problématique post-moderne du XXe siecle. Mais au-dela de I’histoire vécu ou de
I’histoire écrite, il y a «le littérraire » en tant que texte ou discours, en tant que

153

BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)



mémoire ou e-discours global. Dans cet espace virtuel du livresque et de la
bibliotheque, la plupart des linguistes qui s'intéressent a l'analyse du discours sont
confrontés a un dilemme : comment concilier le désir de prendre en compte la globalité
du texte - ce que permet effectivement un traitement lexicométrique - et le souci de
mettre en évidence les opérations énonciatives et orientations argumentatives, fondées
sur des hypothéses sémantiques préexistant au corpus. Comment passer d'un traitement
statistique opaque par essence, puisqu'il est capable de saisir en aveugle, de classer, de
trier toutes les unités présentes dans le corpus, a l'analyse fine de I'émergence
d'arguments reposant non seulement sur la présence de connecteurs ou d'opérateurs
(mais, parce que, justement, décidément, finalement ...), de modalisations (pouvoir,
devoir, vouloir, savoir, croire...) mais aussi sur le jeu des différentes formes d'implicites
sémantiques ou pragmatiques. Comment, enfin, faire en sortes que les hypotheses
sémantiques viennent enrichir la collecte des données statistiques et qu'en retour, les
résultats fournis par la lexicométrie « éclairent » le regard du sémanticien ? Pour nous,
« générations » de maitres et apprentis du XXI siécle, notre « mission » pourrait étre
celle d’harmoniser le discours individuel au discours collectifs, le discours régional au
discours global, le discours de I’identité individuelle au discours de I’identité globale
ou, au moins, de « mettre en conscience », en esprit et en «lettre » le conflit
irremédiable, mais fécond, entre ces divers paliers et niveaux du discours de I’homme
planétaire.

Notes

! Cox R.W., « Toward a posthegemonic conceptualization of world order : reflection on the
relevancy of Ibn Khaldun », in Cox R.W., T.J

. Sinclair, Approaches to World Order, Cambridge, Cambridge University Press, 1996, p. 53

2 R. Jacoby, «The Myth of Multiculturalism», New Left Review, number 208,
November/December 1994, p. 122

%S, Latouche, L’Occidentalisation du monde, Paris, 1989, La Découverte, coll, Agalma, p. 9

4 S. Latouche, op. cit., chap. 3, p. 62-83 ; D. Shayegan, Le Regard mutilé, Paris, 1989, Albin
Michel, sqq

®S. Latouche, op. cit., p. 83

& Euvres complétes, Paris, 1847, t. 111, p.VIII (15 mars 1841. Notice sur R. Toepffer, in Rosa et
Gertrude de R.T.).

154

BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)


http://www.tcpdf.org

