
REPERES POUR UN DISCOURS SUR « LA GLOBALITE » ET SUR 
«L’IDENTITE COLLECTIVE». DES LUMIERES DIX-HUITIEMISTES AUX 
LUMIERES VINGT-ET-UNIEMISTES. PERSPECTIVES CIS- ET TRANS-

LITTERAIRES 
 
 

 Narcis ZĂRNESCU 
Universitatea Spiru Haret, Bucureşti 

 
Résumé : Le champ des théories de la globalité s’est transformé entre 1981 et 2001. Parmi ces 
changements, l’émergence et la diffusion des théories critiques ont joué un rôle central. Celles-ci 
se construisent sur des bases qui se veulent en rupture avec la manière de faire habituelle au sein 
de ce champ, étroitement lié, durant les années 1960-70, aux impératifs de la Guerre Froide. 
Parmi les théories critiques, on retrouve de nombreuses mouvances théoriques distinctes, voire 
antagonistes. Des vari1antes du constructivisme aux approches dé-constructionnistes, en passant 
par une panoplie d’approches néo-marxistes et féministes, le champ de la théorie de la globalité 
n’a plus les mêmes contours qu’il y a vingt ans. Comme l’ordre mondial au sein duquel il évolue, 
ce champ s’est transformé en faisant émerger de nouveaux pôles de pouvoirs, d’informations et 
de communication. L’expression « théories critiques » désigne l’ensemble de théories qui ont 
participé au mouvement de repositionnement du champ de la théorie de la politique globale et du 
discours global durant les vingt dernières années.  
Mots-clés: globalité, identité, collective, théorie critique  

 
Deux éléments de l’ontologie de la globalité et du discours global retiendront 

notre attention, l’opposition entre parcimonie et complexité et l’opposition entre les 
positions an-historiques et les critiques de la réification. Sur le plan ontologique, peu de 
positions s’opposent davantage que celle de Kenneth Waltz, et de l’historien Marc 
Bloch de l’Ecole des Annales. Alors que le premier orientait son travail en fonction 
d’un souci de parcimonie, palpable dans toutes les étapes de sa démarche; le second, 
comme Braudel et Foucault, tient compte d’un ensemble d’éléments des plus diversifiés 
en portant une attention particulière à ce que l’histoire politique a longtemps considéré 
comme le moins politique et le plus anodin. Plus fidèles à la seconde de ces tendances, 
les théories critiques de la globalité et du discours global sont sceptiques face à 
l’engouement pour la parcimonie du néoréalisme : « L’élégance et la clarté de ses 
affirmations théoriques se font au prix d’un mode de compréhension peu convaincante 
de l’histoire »1.  A l’exception des variantes relativistes du post-structuralisme, ce que 
les théories critiques remettent en question, ce n’est pas le fait que certaines variables 
puissent avoir une plus grande portée explicative que d’autres, c’est le postulat selon 
lequel la sélection et la hiérarchisation des variables puissent être effectuées sur une 
base strictement cognitive et que celle-ci n’implique aucun choix normatif sur la nature 
de ce qui fait partie du champ de la globalité et de ce qui en est exclu. Elles doutent 
qu’il soit possible de parvenir à une hiérarchie de variables formant une représentation 
consensuelle de la globalité, et cela en dehors d’une entente préalable sur un arrière-plan 
normatif devant guider la recherche. Les néo-gramsciens se méfient autant des théories 
qui postulent le caractère permanent du monde social, que de celles qui ne s’intéressent 
pas aux conditions d’émergence sociohistoriques et sociolinguistiques de leurs 
concepts. Il n’y a pas de connaissances complexes du monde social qui ne tiennent 
compte de l’étude des pratiques quotidiennes et des luttes menées par des forces 

                                                 
 

 148  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitești



sociales au sein de relations sociales concrètes. L’héritage de la pensée des Lumières est 
alors revendiqué par des protagonistes qui ont des vues opposées de la relation entre le 
mode de pensée scientifique et l’émancipation humaine. Plusieurs thèses 
épistémologiques mises en avant par les théories critiques de la politique globale 
s’inscrivent dans le sillon de l’Ecole de Francfort. La critique de l’essentialisme, du 
naturalisme et de la réification, centrale chez les poststructuralistes, figurait parmi les 
thèmes centraux de la Théorie Critique durant l’entre-deux-guerres. 

Les théories critiques du discours politique global ont maintenant pour tâche de 
montrer comment se sont constitués historiquement les tensions et conflits 
contemporains aux niveaux global, national et local en montrant qui en a bénéficié. 
Elles doivent indiquer en quoi les contradictions économiques et politiques du monde 
contemporain relèvent d’un ordre mondial spécifique, et finalement elles doivent 
désigner les forces sociales qui militent encore en vue de l’établissement d’une polis 
globale. Par là, les théories critiques du discours politique global semblent faire possible 
la décodification de leurs sous-textes et sous-discours, de leurs structures mentales, 
idéologiques, logiques et linguistiques de profondeur: l’espace et le temps des Lumières 
dix-huitiémistes dont les Lumières vingt-et-uniémiste en sont le complément. Même 
« la crise de la conscience européenne » du XVIIIe siècle est reprise par le XXIe siècle, 
car une des difficultés que rencontrent les théories critiques est celle de théoriser une 
philosophie commune d’une part face à l’hyperlibéralisme, et d’autres part, face au 
nihilisme postmoderne. 

Le monde contemporain se définit de plus en plus dans des termes planétaires. 
Les processus économiques, politiques et culturels sont maintenant traversés par un 
processus d'internationalisation et d'interconnection qui nous force de rompre avec les 
théories familières que l'on utilisait pour définit les relations sociales aux niveaux 
national et international - des théories qui employaient des termes tels centre et 
périphérie, dominant et dominé, hégémonique et subordonné. Cela nous amène à des 
nouvelles formes et à des perspectives renouvelés, dans le cadre des dynamiques 
modifiées de la culture et de la communication dans le processus accéléré de la 
«modernité». Dans notre analyse, la globalisation - qui, comme les processus de la 
trans-nationalisation - amène une logique inverse et complémentaire qui l'on peut 
appeler « localisation ». Avec ce terme, nous voudrions indiquer l'affirmation des 
identités locales, la diversification des formes d'expression, et l'émergence de nouvelles 
formes de sens dont le processus de création nous inclut, tous reliés aux transversales 
complexes qui se produisent à travers la communication contemporaine. Dans ce sens, 
on pourrait dire que la construction des identités globales et locales est imbriquée dans 
la même dynamique que celle générée par les relations entre l'État, les marchés, les 
technologies, les cultures, les littératures ou les discours identitaires. Notre hypothèse 
centrale est que, d'un part, il faut reconnaître le processus de dissolution des espaces 
publiques engendré par la mondialisation économique et culturelle, mais d'autre part, la 
« localisation » fonctionne dans un sens contraire, et génère - de façon paradoxale - une 
dynamique d'enracinement inverse de la homogénéisation du globale. Contre la 
déterritorialisation, une affirmation des territoires locaux pourrait aider à générer de 
« nouveaux espaces publiques », des lieux de rencontre et de reconnaissance publique 
dans lesquels il devient possible de réaffirmer des identités à partir du niveau local. 

Malgré les innombrables gloses sur ces deux notions, « identité » et 
«mondialisation » sont problématiques, complexes et même redoutables d'autant plus 
qu'elles sont réticulaires et restent toujours extensibles. Elles ont des entrées multiples et 
des sorties diverses et autorisent toutes sortes d'approches, même les plus opposées. Il 

 149  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitești



faut se projeter au-delà de la nation, décrire sa crise actuelle et ce faisant reconnaître les 
formes sociales post-nationales. Bien que l’idée que nous soyons entrés dans un monde 
post-national semble être apparue d’abord dans les études littéraires, c’est devenu un 
thème récurrent (bien qu’inconscient) des études sur le post-colonialisme et sur la 
politique sociale internationale. Mais la plupart des auteurs qui ont affirmé ou inféré 
qu’il faudrait penser post-nationalement ne se sont pas demandé exactement quelles 
formes sociales émergentes nous poussaient à agir ainsi, et dans quel sens elles le 
faisaient. 

Il y a une tendance chez les chercheurs occidentaux aujourd’hui à séparer l’étude 
des formes du discours de celle des autres formes institutionnelles, et l’étude des 
discours littéraires de celle des discours publics de la bureaucratie, de l’armée, des 
entreprises et des organisations non-gouvernementales. Notre analyse est, pour partie, 
un plaidoyer pour l’élargissement du champ des analyses de discours. La post-colonie 
est certes pour une part une formation discursive mais la discursivité ne lui est pas 
propre. Élargir le sens de ce qui est considéré comme discours demande un 
élargissement parallèle de la sphère de la post-nation ou post-colonie, de l’étendre au 
delà des espaces géographiques du monde ex-national ou ex-colonial. Il reste 
maintenant à se demander ce que les trans-nations et le trans-nationalisme ont à faire 
avec le post-nationalisme et ses perspectives. Peu d’observations sont disponibles à ce 
sujet. Au moment où les populations et les cultures se déterritorialisent et deviennent 
naturalisées de façon incomplète, au moment où les nations et les traditions culturelles 
se fracturent et se recomposent, au moment où les États rencontrent des difficultés 
insurmontables à faire le « peuple », les trans-nations sont les sites sociaux les plus 
importants de la mise en scène des crises identitaires. Les déplacements et l’exil, la 
migration et la terreur créent des attaches puissantes avec les idées et l’identité 
d’origine. Mais il est aussi possible de détecter dans ces trans-nations, qu’elles soient 
ethniques, religieuses ou philanthropiques, les éléments d’un imaginaire et d’un 
discours global post-national. 

La culture est productrice de valeurs. Autant déclarer que la notion de culture est 
essentiellement et doublement normative : les normes alimentent son propos, la 
normativité lui dicte son enjeu. Citant Alfred Kroeber, autre anthropologue qui avec 
Franz Boas participé du courant « culturaliste»: «The comparative study of culture has 
diminished ethnocentrism - the parochial conviction of the superiority of one’s own 
culture - from which so much intolerance springs... Anthropologists now agree that each 
culture must be examined in terms of its own structure and values. », Russell Jacoby 
commente de la manière suivante: «The problem with this anthropological relativism is 
not tolerance and liberalism, rather it obscures what constitutes distinct cultures. When 
« culture » is defined as an « ensemble of tools, codes, rituals, behaviours », not simply 
every people, but every group and subgroup has a « culture»2. Si chaque individu, ou 
groupe, est considéré comme porteur d’une norme équivalente à celle de tout autre 
individu, ou groupe, la normativité elle-même s’en trouve anéantie. En d’autres termes, 
le champ des valeurs, ou champ culturel, serait soumis à la puissance d’attraction de 
deux forces, celle de la transcendance élitaire du vrai et celle de l’immanence 
égalitariste des cultures, qui épuisent également toute créativité culturelle. Dans le 
débat culturel, ces deux forces se répartissent entre les représentants de la « culture 
classique » et ceux du « multiculturalisme ». Cette situation génère au moins trois 
hypothèses : (i) il n’y a pas d’au-delà des valeurs ; (ii) il y a, parmi les valeurs, une 
valeur qui est la valeur de vérité ; (iii) cette valeur de vérité entretient l’exigence 
d’universalité. La première hypothèse permet de nous installer sous la juridiction de 

 150  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitești



l’immanence tandis que les deuxième et troisième hypothèses nous autorisent à 
récupérer les traits habituellement réservés à la figure de la transcendance. 
L’insuffisance du multiculturalisme peut ainsi être théorisée : la (re)valorisation de la 
diversité culturelle ne s’opère qu’à la faveur d’une « transcendantalisation » des 
cultures, qui sont ainsi extraites du champ culturel et absolutisées. Les cultures sont 
réparties selon une indifférente juxtaposition, ce signifie l’ethnicisation des cultures. 
Conséquence sans doute inévitable dès lors que la culture est appréhendée comme 
l’expression d’un peuple conçu comme homogène ; parmi les divers degrés de 
l’homogénéité figure, en effet, l’identité pure. Appliquées au problème de la culture, ces 
remarques entraînent une conséquence: la reconnaissance de la diversité culturelle ne 
condamne pas au relativisme. Sur la pente du culturalisme différentialiste, il serait vain 
de distinguer entre une culture dominante et une culture dominée. La différence ayant 
été installée dans l’inter-culturel ne peut plus trouver place dans l’intra-culturel. Toute 
culture se soumet ainsi d’elle-même, quoi qu’il en soit de son narcissisme, à l’une de 
l’universel. Dans sa particularité, chaque culture est renvoyée à ce qu’elle n’est pas, à ce 
dont elle se prive, et à quoi elle n’a quelque chance d’accéder qu’en s’inscrivant d’elle-
même dans le flux culturel. Donc, s’il y a mondialisation, il n’y a pas de culture 
mondiale. En revanche, il y a une « occidentalisation du monde». Pour tenter de 
conférer quelque validité à ces propositions, il nous faut d’abord interpréter le terme de 
« mondialisation ». Une des interprétations possibles décrit l’interdépendance toujours 
plus étroite d’économies nationales qui s’ouvrent les unes aux autres, multiplient les 
échanges et s’intègrent dans un ensemble de contraintes communes. Elle consiste à 
identifier la mondialisation avec un processus d’inter-nationalisation. La vision 
commune de la mondialisation reste prisonnière du point de vue traditionnel de 
l’économie politique, le point de vue national étatique. La distinction entre « économie 
internationale », ou « économie mondialisée », et « économie mondiale » est 
conceptuellement décisive et permet de constater que la doxa de la mondialisation reste 
attachée au point de vue inter-national. Aussi tenons-nous ce décalage entre le signifié 
de la mondialisation et son signifiant pour l’élément le plus significatif de la situation 
actuelle. D’aiutre part, les différentes problématiques qui traitent de la culture s’insèrent 
dans ce cadre étatique, pour des raisons économiques comme pour des raisons 
idéologiques. Les politiques culturelles sont essentiellement des politiques de 
préservation. Il est à remarquer qu’il n’y a pas de culture mondiale, elle est à créer. 
L’inter-nationalisation culturelle correspond à ce que Latouche désigne sous 
l’expression : l’« occidentalisation du monde »: « L’Occident n’est plus l’Europe, ni 
géographique, ni historique ; ce n’est plus même un ensemble de croyances partagées 
par un groupe humain nomadisant sur la planète ; nous proposons de le lire comme une 
machine impersonnelle, sans âme et désormais sans maître, qui a mis l’humanité à son 
service».3 L’occidentalisation correspond à cette forme d’universalisation qui se nourrit 
de la concurrence des individus et de la recherche de la performance. Le solipsisme 
culturel grâce auquel chaque société, chaque culture maintient sa cohérence en se 
proclamant détentrice exclusive des valeurs qui fondent la dignité humaine ne résiste 
pas à l’occidentalisation. L’Occident donne sans rien accepter, il se donne comme 
reproductible, si bien que les sociétés sont renvoyées, sur le mode de la culpabilité, à 
leur « traditionalisme », en intériorisant le regard de l’Occident pour s’apprécier elles-
mêmes. Dès lors, elles se soumettent à cette double obligation contradictoire : se 
moderniser pour survivre et se détruire pour se moderniser4. « Si l’impérialisme 
occidental n’est ni le seul ni le plus brutal des impérialismes de l’histoire, « l’invasion 
culturelle » de l’Occident n’est pas un cas unique d’influence interculturelle 

 151  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitești



asymétrique (...). La singularité de l’occidentalisation tient à la spécificité de l’Occident 
comme culture-anticulture. Dans tous les cas précédents, la déculturation est suivie 
d’une acculturation réussie. (...) Paradoxalement, l’Occident est à la fois la seule 
« culture » qui se voit vraiment mondialisée, avec une force, une profondeur et une 
rapidité jamais rencontrées, et, en même temps, la seule « culture » dominante qui 
échoue à assimiler vraiment non seulement les allogènes, mais ses propres membres. 
Son universalité est négative. Son prodigieux succès est dans le déchainement 
mimétique de modes et de pratiques dé-culturantes. Il universalise la perte de sens et la 
société du vide5». 

De l’autre part, le cours de la littérature va avec l’épuisement du sens, ou sa 
démultiplication, ce qui revient au même. La thématique cis- ou trans-littéraire, qui part 
d’une mise en perspective de l’histoire, d’une humanité émancipée (localisable de 
préférence au XVIIIe siècle), thématique qui passe ensuite par une littérature des 
profondeurs (plutôt localisable au XIXe siècle), sondant, avec Hugo, par exemple, ce 
peuple mouvant, ambivalent de la place publique et des bas-fonds, comme le dit 
Bakhtine; et la thématique de la disparition (plutôt au XXe siècle), mais où on reconnaît 
Sade, Flaubert, Roussel, mais aussi Kafka, Joyce, Beckett, Robbe-Grillet, etc. En gros, 
on passerait d’une perspective historique entrant dans une certaine rationalité, celle de la 
modernité, à sa disparition, qui pourrait être celle du sens. Sur cette trajectoire, dans une 
thématique des profondeurs, des écrivains ont plongé dans les couches basses, d’autres, 
« praticiens » de la littérature de la disparition, ou de l’absence, remontent à la surface, 
au niveau du langage et de sa fragilité, de ses manipulations. Par rapport à cela, le 
discours post du post-moderne ne s’articule pas à moderne comme moderne à ancien ou 
comme pré-global au global. On pourrait même dire que le rapport est inversé. Si le 
moderne dépasse l’ancien en le totalisant, c’est-à-dire s’installe dans une séquence 
historique et progressive, le post-moderne ou le « globalisant » cherche au contraire un 
espace qui échapperait à cette vision consécutive, qui sortirait du paradigme des 
révolutions et des avant-gardes.  

On a parlé de la post-histoire (Gehlen) comme d’un temps où l’accélération du 
rythme de l’innovation avait énervé l’idée même de progrès. Derrière cette analyse de 
l’évolution de la signification symbolique de l’innovation technique se profilent 
toutefois d’autres éléments. Au fur et à mesure de l’inclusion de l’innovation dans les 
caractéristiques mêmes du système, l’existence d’une finalité orientant l’innovation, la 
notion de progrès comme telos tend elle-même à disparaître. Ce changement socio-
symbolique est la conséquence d’un long procès de sécularisation qui affecte ce que la 
Chrétienté avait pensé en termes d’Histoire du Salut, imaginant un progrès gagé sur la 
réalisation de la promesse christique, laquelle laissa la place peu à peu à un procès 
mondain - et non plus transcendant - de transformation du monde fondé sur la science et 
la technique. Cette version sécularisée de l’Histoire du Salut donna naissance à l’idée 
laïque d’une amélioration du monde permise par l’innovation technique. Si ces 
« repères » ne représentent au fond que des dimensions ou des mécanismes du discours 
globalogène ou globaliphère, c’est que l’humanité est aujourd’hui arrivée au stade où 
cette ingénierie universelle touche non plus seulement les objets et les machines, mais 
son essence et son identité plurielle elles-mêmes. Ces évolutions, avec d’autres, ont 
miné notre foi en une Histoire. Sainte-Beuve disait « jadis »: « Nous aussi nous 
changeons, et le centre de notre attraction semble moins précis de beaucoup et moins 
rigoureux. Le dix-septième siècle est dissous, une sorte de seizième siècle recommence. 
Chacun peut y trouver son compte et s’y gagner un apanage. Les classifications ont 
peine à se tenir et les exceptions font brèche sur tous les points. »6 Sainte-Beuve 

 152  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitești



manifeste clairement combien le sentiment de vivre UNE histoire, orientée par UNE 
raison vers UN progrès s’effrite au moment où se révèlent, avec le XIXe siècle, des 
États nationaux, à l’intérieur desquels des classes se mettent à s’affronter et racontent 
des récits et discours différents, où d’autres cultures vont faire irruption avec leurs 
logiques, leurs récits, tout cela facilitant, dans la conscience de l’homme occidental, la 
reconnaissance en lui-même d’une multiplicité qui s’appellera chez Zola l’hérédité et 
chez Freud l’inconscient. 

De multiples façons la conscience occidentale, qui avait avec constance élaboré 
un système discursif binaire, les dichotomies: entre nature et culture, entre matière et 
esprit, se trouve finalement confrontée aux apories de cette entreprise et obligée de 
réinsérer l’être dans l’espèce, l’homme dans la nature et l’individu dans la société. Il est 
intéressant de noter que, dans la phrase de Sainte-Beuve, la décomposition du pôle 
unique d’attraction va de pair avec l’affirmation de la dissolution des XVIIe et XVIIIe 
siècles qui motive un adieu sans nostalgie aux siècles classiques de la modernité 
rationaliste. D’autre part, ce même sentiment de décomposition s’articule au 
renversement du modèle évolutionniste linéaire, puisque Sainte-Beuve imagine le XIXe 
siècle finissant comme un XVIe siècle qui recommence. Dès lors la consécution 
historique perd ses droits en tant que principe logique d’organisation, ce qui fait que, 
comme dit Sainte-Beuve, l’exception triomphe ; remarque prophétique où se lit un sens 
aigu de l’avenir du social alors même que celui-ci est en pleine construction avec Comte 
puis bientôt Durkheim. Sainte-Beuve souligne, mais comme sans y toucher, que savoirs 
et classifications, systèmes politiques et sociaux, chaîne historique et causalités se 
défont, reviennent, après un temps de splendeur, au chaos originel. Cette remarque doit 
être liée au grand doute qui saisit tout le projet rationaliste et républicain, après 1793 et 
plus encore après 1848, lorsqu’il apparaît clairement que la République n’est pas la 
panacée et que monte le symptôme d’un malaise qui gangrènera tout le système 
politique : la question sociale. Dans cette situation troublée, et par-dessus un siècle de 
construction du social comme catégorie descriptive autant que politique, Sainte-Beuve 
voit poindre ce qui n’est encore qu’un fantôme: l’individu post-social ou l’individu 
collectif, l’être global. Petit à petit, Sainte-Beuve semble devenir un des prophètes 
inconnu de la globalité, de la mondialisation ou du discours global, neutre, in-différent 
et in-différencié. Le social d’après l’ère du social n’est plus identique à son ancêtre, 
l’individu tel qu’il fut conçu par le rationalisme cartésien ou l’empirisme humien, ne 
correspond plus à celui que l’écrivain ou le psychologue rencontre après l’ère 
individualiste. Mais qu’est-ce qui affecte ce social, cet individu, cette histoire, bref ce 
modernisme et ce « globalisme » produit par la civilisation occidentale au long de 
plusieurs siècles ? Sainte-Beuve nous le dit dès 1841 : la cohérence logique, les 
substances physiques, l’identité subjective, la bonne société, toutes ces notions sont 
soumises à la puissance d’une poussée contraire qui va tout fragmenter, et donc tout 
relativiser, qui va mettre à la question les essences stables de la métaphysique, ébranler 
la mythologie des structures fortes, sociales ou autres, dont pourtant un siècle entier 
nous donnera encore le spectacle, parfois terrifiant. La logique de la raison technique, en 
se constituant au long de l’évolution de la métaphysique et de la science occidentales, a 
cristallisé deux entités aussi massives qu’antagoniques et complémentaires le SUJET et 
l’OBJET. Le XIXe siècle, culminant dans le nihilisme nietzschéen, tentera de dépasser 
cette opposition non vers une synthèse de type hégélien, mais vers un ailleurs, imposant 
au sujet comme à l’objet une minorisation, une euphémisation qui ouvre à la 
problématique post-moderne du XXe siècle. Mais au-delà de l’histoire vécu ou de 
l’histoire écrite, il y a « le littérraire » en tant que texte ou discours, en tant que 

 153  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitești



 154  

                                                

mémoire ou e-discours global. Dans cet espace virtuel du livresque et de la 
bibliothèque, la plupart des linguistes qui s'intéressent à l'analyse du discours sont 
confrontés à un dilemme : comment concilier le désir de prendre en compte la globalité 
du texte - ce que permet effectivement un traitement lexicométrique - et le souci de 
mettre en évidence les opérations énonciatives et orientations argumentatives, fondées 
sur des hypothèses sémantiques préexistant au corpus. Comment passer d'un traitement 
statistique opaque par essence, puisqu'il est capable de saisir en aveugle, de classer, de 
trier toutes les unités présentes dans le corpus, à l'analyse fine de l'émergence 
d'arguments reposant non seulement sur la présence de connecteurs ou d'opérateurs 
(mais, parce que, justement, décidément, finalement …), de modalisations (pouvoir, 
devoir, vouloir, savoir, croire…) mais aussi sur le jeu des différentes formes d'implicites 
sémantiques ou pragmatiques. Comment, enfin, faire en sortes que les hypothèses 
sémantiques viennent enrichir la collecte des données statistiques et qu'en retour, les 
résultats fournis par la lexicométrie « éclairent » le regard du sémanticien ? Pour nous, 
« générations » de maîtres et apprentis du XXI siècle, notre « mission » pourrait être 
celle d’harmoniser le discours individuel au discours collectifs, le discours régional au 
discours global, le discours de l’identité individuelle au discours de l’identité globale 
ou, au moins, de « mettre en conscience », en esprit et en « lettre » le conflit 
irrémédiable, mais fécond, entre ces divers paliers et niveaux du discours de l’homme 
planétaire. 

 
Notes 

 
1 Cox R.W., « Toward a posthegemonic conceptualization of world order : reflection on the 
relevancy of Ibn Khaldun », in Cox R.W., T.J 
. Sinclair, Approaches to World Order, Cambridge, Cambridge University Press, 1996, p. 53 
2 R. Jacoby, « The Myth of Multiculturalism », New Left Review, number 208, 
November/December 1994, p. 122 
3 S. Latouche, L’Occidentalisation du monde, Paris, 1989,  La Découverte, coll, Agalma, p. 9 
4 S. Latouche, op. cit., chap. 3, p. 62-83 ; D. Shayegan, Le Regard mutilé, Paris, 1989, Albin 
Michel, sqq 
5 S. Latouche, op. cit., p. 83 
6 Œuvres complètes, Paris, 1847, t. III, p.VIII (15 mars 1841. Notice sur R. Toepffer, in Rosa et 
Gertrude de R.T.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 22:18:46 UTC)
BDD-A5463 © 2006 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

