CONCEPTUL DE LITERATURA FANTASTICA. REPERE TEORETICE

Marius-Valeriu GRECU
Universitatea din Pitesti

Résumé : La définition du fantastique dans la littérature suppose la discussion du statut et de la
condition de celle-ci, en partant du rapport fondamental : art-réalité, a la théorie du ‘mimesis’
aristotelique.

Le fantastique est une catégorie esthétique, présentant des affinités avec l’étrange, le miraculeux,
le fabuleux féerique, [’allégorique, [’absurde, le comique, le grotesque, l’enigmatique et le
sensationnel.

Les rapports d’entre le fantastique et les catégories esthétiques apparentées ont été expliqués, au
cours des années, par les esthéticiens, les critiques et les historiens littéraires.

Le fantastique dans la littérature représente, par rapport avec le réalisme, un symbole de I’esprit
humain.

Mots-clés: fantastique, mimesis, réalité

Definirea fantasticului impune discutarea statutului si conditiei literaturii,
pornind de la problema raportului fundamental :arta - realitate, la teoria "mimesis"- ului
aristotelic, esential valabila si astazi, dar rastalmacita si interpretata diferit.

Aristotel (384-322 i.e.n), in Poetica sa, o lucrare de logica, dezvolta aplicativ
teoria "mimesis" -ului, insd, comparand istoria cu poezia, afirma si un alt punct de
vedere decét acela al imitatiei, anume cel al unei arte concepute ca o prelucrare a
realitatii, in sensul unei reliefari a caracterelor ei necesare , deoarece poezia infatiseaza
lucrurile asa cum ele ar fi trebuit sa se intdmple, pe cand istoria infatiseaza fapte aievea
intamplate.Poezia prelucreaza deci realitatea, apropiind-o de idealul ei etern §i necesar,
deoarece poetul concepe tipurile generale ale lucrurilor ca pe niste produse ale mintii
noastre.Temeiul de observatie pe care isi cladeste adevarurile sale il alcatuiesc eposul
homeric si tragedia greacd din veacul al V-lea 1.e.n El fixeazd statutul, conditia
literaturii, care este imaginarul.Imaginatia, dupa Aristotel, lucreaza in “marginile
verosimilului §i necesarului”, amendand ideea artei ca imaginatie si definind-o (
imaginatia, n.n ) ca o categorie esteticd prin “verosimil” si “necesar”, identificind “
verosimlul” cu “ posibilul” gi “plauzibilul”, in timp ce “ necesarul “ desemneazd un
raport de cauzalitate. Comentand Odiseea, pentru prima data el intuieste fantasticul, dar
nu stie sd-1 numeasca, oprindu-se “la jumatatea drumului nehotarat si perplex”, dupa
cum afirma Benedetto Croce in Estetica sa.

Pentru a defini natura fantasticului, trebuie realizatd disocierea conceptelor de
“imaginatie” si “fantezie”.

Dupa Ovidiu Ghidirmic, “Dicotomia imaginatie-fantezie trebuie sa constituie
punctul obligatoriu de plecare, pentru o posibild definitie a “fantasticului”, punct de
pornire cerut de insasi etimologia cuvantului ( gr. Phantasia ).

Identificarea si considerarea acestor doua concepte, ca fiind cvasisinonime, a
dainuit multa vreme, insusi Aristotel nu reusise disocierea “fanteziei” de “imaginatie”.

In istoria esteticii, problema disocierii a inceput s se puna odati cu romantismul
german, la sfarsitul secolului al XVIII-lea.

Friedrich Wilhelm Schelling (1775-1854), reprezentant al filozofiei clasice
germane, facand distinctia dintre o “imaginatie primard” si “una secundara:, a pus in
evidenta coordonatele majore ale unei filozofii a mitului si , in general, a culturii.

182

BDD-A5418 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:03 UTC)



Considerand fantezia o facultate superioara, creatoare, neconditionat libera si
riguroasa, fara sa contina nimic anarhic, August Wilhelm Schlegel arata ca mitul este
intotdeauna o imagine a acestuia, deci un produs anterior conceptului, o vedere asupra
naturii i lumii care apartine unei natiuni intregi.

Si pentru Jean Paul Richter, “fantezia” este o facultate superioara, sintetica, in
timp ce “imaginatia” n-ar fi decat un fel de “memorie” vie.

Dupa romanticii germani, “fantezia” ar fi specificd geniului, pe cand
“imaginatia” n-ar presupune decat simplul talent.

Romantismul englez inverseazd raportul, Coleridge fiind primul care
teoretizeazd dicotomia imaginatie-fantezie.Imaginatia creatoare este principala
facultate a geniului, indeplinind o functie unificatoare i mediind intre ratiune si
intelect, pe cand fantezia indeplineste o functie de juxtapunere a unor materiale gata
formate, fiind o forma a memoriei, emancipata de ordinea temporala si spatiald, asociata
talentului, pe cdnd imaginatia este specificd geniului.

In estetica italiand, care se va situa pe pozitiile romantismului german, se va
produce adevarata reabilitare a fanteziei, Geambattista Vico scotdnd in evidenta,
pentru prima data, superioritatea conceptului de fantezie creatoare.

Atat Francesco de Sanctis ( in Istoria literaturii italiene ), cat si Benedetto
Croce se declara drept continuatori, atat ai romantismului german, cat si ai lui Vico in
problema dicotomiei imaginatie-fantezie.

Francesco de Sanctis distinge doua tipuri esentiale de imaginatie, una
inferioara, mecanica si analiticd, si alta superioard, organica si sintetica, pe care o
numeste “fantasia”. Imaginatia este producatoare de imagini, pe cand fantezia este
creatoare de fantasme, forme mai Inalte §i mai eterate ale primelor.

Pentru Croce, in Estetica sa, imaginatia are un caracter mecanic, pe cand
fantezia reprezinta facultatea de sinteza si creatie, prin excelenta, a poetului.

Jean Starobinski, reprezentant al scolii de la Geneva, intreprinde un scurt istoric
al conceptului de imaginatie, din unghiul de vedere al psihologiei si filozofiei. El face
disociatia intre doud tipuri de “imaginatie”, intre “imaginarul minim, inseparabil de
orice creatie literard” si o “imaginatie sporitd ( cea a fictiunilor delimitate ).
“Imaginarul minim” este, de fapt, “imaginatia” propriu-zisa, care conlucreaza cu functia
realului, ce constituie baza operelor considerate, de reguld, “realiste”, pe cand
“Imaginatia sporitd”, numitd si “potentata”, este caracteristicd “fictiunilor delirante”,
care tinde pana la ruperea de real si este echivalenta cu “fantezia”, imaginatie artistica
creatoare de literaturd fantastica de-a lungul secolelor.

Roger Caillois si Tzvetan Todorov, considerati cei mai redutabili teoreticieni ai
geniului, au Incercat sa realizeze un fel de “fenomenologie” a fantasticului, urmarind sa
patrunda in esenta acestuia.

Roger Caillois, un spirit cartezian, incearca si elucideze teritoriul atat de
ambiguu si de echivoc al fantasticului.El exclude din sfera fantasticului veritabil
fantastical voluntary, “voit”, rezultat mai mult al vointei si mai putin al inspiratiei,
deoarece nu raspunde unor impulsuri interioare ale artisticului, considerandu-1 un
fantastic “mecanicist”, inautentic, deoarece presupune mai mult dexteritate, indemanare
si mestesug.Tot in sfera pseudo-fantasticului include fantasticul institutional, adica
“miraculosul din basme, din legende, din mitologie”, o forma care trebuie exclusa din
sfera fantasticului autentic.Din exces, teoreticianul francez respinge o componentd
esentiald a literaturii fantastice, fantasticul mitologic. El distinge, in evolutia literaturii
fantastice universale, trei mari etape: basmul, povestirea fantasticului propriu zisa si
povestirea stiintifico-fantastica.

183

BDD-A5418 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:03 UTC)



Un alt contemporan, Tzvetan Todorov, in cadrul esteticii literare face distinctia
dintre genurile “istorice” (recunoscute de estetica clasicd) si genurile “teoretice ,
incluzand literatura fantastica in acest gen “teoretic” i o analizeaza din punct de vedere
verbal, sintactic si semantic.El prezintd si sistematizeaza retelele tematice ale
literaturii fantastice, punctand, totodata, deosebirea dintre propria-i metoda si cea a
criticii tematice si defineste fantasticul prin estetica receptarii. “ Fantasticul este ezitarea
cuiva care nu cunoagte decat legile naturale puse fatd in fatd cu un eveniment In
aparentd supranatural”, precizeazd Todorov. Ezitarea Intre o explicatie prin cauze
naturale §i alta prin cauze supranaturale, dand posibilitatea de a opta pentru una sau alta
din solutii, genereaza efectul fantastic.Fantasticul se produce atunci cand se implinesc
trei conditii: ezitarea cititorului, ezitarea personajului si asigurarea oricdrei interpretari
poetice sau alegorice. Cititorul trebuie sa fie unul abstract, implicit si care sd se
identifice cu personajul principal, $i numai ezitarea acestuia trebuie sa ne intereseze in
definirea fantasticului.Pentru producerea efectului fantastic, ezitarea cititorului si
respingerea oricarei interpretari poetice sau alegorice sau cele doua conditii obligatorii,
iar ezitarea personajului principal este o conditie facultativa.

Tzvetan Todorov, ca si Roger Caillois, dar cu alte mijloace, incearca sa
defineasca un fantastic pur, practicand tot metoda reductionistd, insa aduce o inegalabild
contributie prin analiza exceptionald consacratd temelor fantasticului: temele “eului” si
temele “tuului”.Temele “eului” cuprind un grup de teme reflectind raportul eu-lume
(cosmos) si intrd fiintele supranaturale, hazardul (soarta, destinul), levitatia, delirul
imagistic, sciziunea constiintei, motivul dublului, jocul cu timpul si spatiul, onirismul,
confuzia intre vis si realitate, teme legate de sistemul de perceptie si in special de vedere
(“teme ale privirii”).In reteaua “tuului” intra temele care reflecta raportul dintre eu si
celalalt (inconstient) : sexualitatea si moartea.

In critica sociologica, fantasticul este definit ca o tulburare a raportului
“reflectare/oglindire” si printr-o trdire mai intensa, in spiritul in care Edgar Allan Poe
vorbea de o “experienta a limitelor”. Este meritul acestuia de a fi recunoscut ca lirismul
poate aspira la expresia absolutului, chiar fard sa se intrebuinteze categoriile poeziei
filozofice.In "Principiul poetic", Poe denunti cu energie “deosebirile abisale intre
modul de actiune al adevarului si poeziei”, recunoscand celui din urma un continut
transcendent, de vreme ce el nu se rezolva “nici in privelisti, nici in sunete, nici in
parfumuri, nici in culori”.

Intre realism si fantastic deosebirea tine de intensitatea trairii, de unde Franz
Hellens vorbea de un “fantastic real” (Le_ fantastique réel, 1967), tot astfel cum,
inventand termenii, Marin Besteliu sustine, in extenso, un “realism fantastic”
(Realismul literaturii fantastice, 1975).

Se desprinde adevarul ci fantasticul este consubstantial si, totodata, antitetic cu
realismul, avand contingente si prezentand afinitéti cu straniul, terifiantul, miraculosul,
fabulosul feeric, enigmaticul, alegoricul, absurdul, grotescul si chiar cu senzationalul.
(AL Philippinde, Fantastic si senzational, in “Contemporanul”, nr.8/1969).

Deci fantasticul apare, de regula, impreund, prin contaminare, cu aceste categorii
de care, neexistand un fantastic pur, este greu de despartit.in concluzie, se poate spune
ci exista mai multe tipuri de fantastic (asociat categoriilor expuse mai sus).In functie de
definitia datd literaturii fantastice, fantasticul fiind “o dispozitie a spiritului uman,
dintotdeauna si de pretutindeni”.

Elocventa este si situatia mitologiilor prestigioase ale antichitatii, saturate de
elemente fantastice care se circumscriu sferei fantastice a literaturii, numita “fiica
mitologiei” de Mircea Eliade. Fantasticul mitologic si-a pastrat vigoarea din vremurile

184

BDD-A5418 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:03 UTC)



indepartate si pana astazi, revalorificarea si reinterpretarea vechilor mituri constituind
un nesecat izvor de inspiratie, deoarece “ Mitul este o realitate culturald extrem de
complexd care poate fi abordatdi si interpretatd in perspective multiple si
complementare”.Istoricul religiilor, Mircea Eliade, acorda o atentie deosebitd mitului,
afirménd cd “Mitul povesteste o istorie sacrd; el relateaza un eveniment care a avut loc
in timpul primordial, timpul fabulos al Inceputurilor...Mitul nu povesteste decat despre
ce s-a intamplat realmente....Persoanele miturilor sunt fiinte supranaturale....Miturile
releveaza asadar activitatea lor creatoare si dezvaluie sacralitatea ( sau numai caracterul
supranatural al operelor lor).In fond, miturile descriu diversele si uneori dramaticile
izbucniri 1n lume a sacrului (sau supranaturalului)”.

Un alt filozof roman, Lucian Blaga, considera ca miticul si magicul nu vor
dispare niciodatd din constiinta umanitatii, deoarece sunt forme permanente ale
spiritualitatii. El face distinctia dintre géndirea miticd §i gandirea magica, mitul
reprezentand “Incercarea de a releva un mister cu mijloace de imaginatie”, pe cand
magicul contine “ o convertire imaginard a misterului” §i presupune ideea unei
“substante magice “, a unei “puteri magice”. Nu se conditioneaza reciproc miticul si
magicul 1n orice situatii, existdnd “mituri fard motive magice” si “magie fard motive
mitologice”, dupa cum existd si “forme mixte de intrepatrundere a mitului cu motive
magice”. Dupa Blaga, ideea magicului este “cea mai polivalentd idee a spiritului
uman”, la care a recurs “poezia mare a tuturor timpurilor”, magicul fiind “sarea oricarei
culturi”. “O cultura se umple de magic, ca buretele de apa”.

Teoreticianul rus, V.I.Propp, evidentiaza raportul dintre mit si basm si considera
mitul ca unul din izvoarele basmului, iar G.Cilinescu ardta ca basmul “este departe de
a fi o manifestare a primitivului”, considerandu-l posterior mitologiei.Fantasticul
basmului consta in prezenta unor “fiinte himerice, inzestrate cu puteri supranaturale, de
obiecte cu virtuti magice si de unele actiuni specifice ca 'metamorfoza’ si "proteismul' «.

La intrebarea in ce masura literatura romanad manifestd o vocatie a fantasticului,
au raspuns Al. Philippide, Eugen Simion, Adrian Marino, Marin Besteliu, Ovidiu
Ghidirmic s.a, unii considerand ca fantasticul ocupd un loc neinsemnat in literatura
romand (Philippinde, Marino), altii, dimpotriva, considera cad fantasticul este o
predispozitie a spiritului uman, manifestindu-se in toate literaturile, ca atare, existd o
vocatie a fantasticului in literatura romana, ilustrand-o cu operele unor scriitori precum
M.Eminescu, L.Rebreanu, Mihail Sadoveanu, Mircea Eliade, care au elaborat opere de
notorietate, in care fantasticul ocupa o pondere insemnata.

-Bibliografie-

Blaga, L., Despre gandirea magica, 1941

Caillos, R., In inima fantasticului, Ed. Meridiane, Buc., 1971

Cilinescu, G., Estetica basmului, 1965

Croce, B., Estetica, Ed. Univers, Buc., 1970

Eliade, M., Aspectele Mitului, 1978

Ghidirmic, O., Mostenirea prozei eminesciene, Scrisul Romanesc, Craiova, 1996
Ghidirmic, O., Proza Romdneasca si vocatia fantasticului, Scrisul Romanesc, Craiova
Starobinski, J., Relatia critica, Ed. Univers, Buc. 1974

Todorov, T., Introducere in literatura fantastica, Ed. Univers, Buc., 1973

185

BDD-A5418 © 2006 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:49:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

