Vasile MARUTA
Universitatea Nancy 2

THEATRE DADA DE TRISTAN TZARA
ET METAMORPHOSES ILLOGIQUES DE L’AMOUR

Résumé : Cette recherche montre certains procédés employés par Tristan Tzara pour aboutir
au détournement des démarches artistiques traditionnels de la création artistique. Sa volonté de
détruire I’ceuvre d’art ne fait aucun doute. Ses créations littéraires deviennent ainsi un permanent
essai d’introduire une incohérence généralisée dans le message linguistique. La diversité des moyens
mis en ceuvre par cet écrivain francais d’origine roumaine pour satisfaire a des intentions artistiques
nouvelles, est souvent spectaculaire. Surtout dans le domaine de la dramaturgie, on peut parler d’un
fascinant jeu de I’amour et des prétendues métamorphoses qui se développent autour de I’idée de
I’amour dans I’espace d’une création bizarre qu’on pourrait appeler une piece de théatre d’un genre
particulier, congue pour choquer et dans le plus pur style dadaiste.

Mettant en cause les «vérités» établies, le dramaturge dadaiste nous fait comprendre que toute
schéma littéraire, linguistique ou structurel est banni. Mais le texte ainsi congu, contient pour autant
des bribes d’un raisonnement logique particulier qui annonce la littérature de I’absurde.

Mots-clés : incohérence généralisée, style dadaiste, réalité concréte, réalité imaginée

Introduction

Toute observation sur une piéce de théatre dadaiste doit se focaliser d’abord sur la
tentative du créateur dadaiste de réaliser une construction volontaire de I’incohérence qui
crée au niveau de I’écriture une série multiple de métamorphoses illogiques donnant ainsi
au texte une force dramatique nouvelle.

En marge de cette quéte de I'incohérence, il est indispensable d’indiquer que les
transformations d’une réalité concréte, en une réalité imaginée ou suggérée sont congues
aléatoirement afin de heurter I’esprit et d’augmenter le désordre absolu que le créateur
dadaiste voudrait installer sur la scéne du théatre. Inconcevables d’un point de vue logique,
ces transformations ou métamorphoses veulent proposer une autre réalité immédiate et
spontanée fondée sur un texte sous entendu venant a I’encontre du texte proprement dit de
la piece.

Devant une telle attitude ou stratégie du créateur dramatique dadaiste, il y eut, dés
le début, de vifs débats car nombreux sont les critiques qui considérent de telles créations
dramatiques comme de simples gageures. En revanche, d’autres ont tenté de vraies analyses
sur la dramaturgie dadaiste dans son ensemble et, en particulier, sur celle de Tristan Tzara®
et Georges Ribemont-Dessaignes, créateur lui aussi d’une importante dramaturgie dada.

Deux études font référence en la matiére : il s’agit d’abord d’une étude intitulée Le
Théatre Dada existe-t-il ? produite par Michel Corvin? et ensuite d'une seconde intitulée
Tristan Tzara ou la spontanéité, signée par Henri Béhar®.

1) Pour les citations de Tristan Tzara on indique directement dans I'étude les EUVRES
COMPLETES, tome I, (O.C. t. 1, p...), Editions Flammarion, 1975.

2) CORVIN, Michel - Le Théatre Dada existe-t-il ? Dans la Revue d'Histoire du Théatre,
n° 3/ 1972.

¥) BEHAR, Henri - Dans Le Théatre Dada et Surréaliste, Idées, Gallimard, 1979.

280

BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:28 UTC)



Ces deux études s’arrétent sur I’essentiel de la création dadaiste en s’appuyant sur
les ceuvres les plus représentatives des deux auteurs. La premiére représente une audacieuse
entreprise pour définir et comprendre de pareilles créations, leurs traits psychologiques et
leurs éventuelles liaisons avec la littérature de fous. Elle prend justement pour objectif des
piéces de théatre de Georges Ribemont-Dassaignes et de Tristan Tzara. La seconde étude
qui s’arréte sur les pieces de Tristan Tzara se révéle tout aussi pertinente en montrant la
complexité du théatre dada dans une période ou le débat sur les principes esthétiques et
moraux du mouvement dadaiste dans son ensemble retrouvait I’intérét de la critique, de la
recherche littéraire et du publique, plus exactement, pendant les années *70 du siécle passé.

Bref : ces études ont aidé a la compréhension de certaines créations dadaistes, qui,
sans nul doute, ont semé et sément encore un véritable trouble dans la conscience du lecteur
et du public.

Construction de I’incohérence

Considérant les piéces dadaistes de Tristan Tzara : La Premiére aventure céleste
de Monsieur Antipyrine, La Deuxiéme aventure céleste de Monsieur Antipyrine, Le Ceeur a
gaz, Mouchoir de Nuages et Pile ou Face comme issues d’une construction volontaire de
I’incohérence, notre étude insistera sur les prétendues métamorphoses de I’amour qui sont
parsemées dans leur texte afin de provoquer plutét la confusion et non de préciser un
quelconque enchainement dramatique. Néanmoins peu ou assez mal connues et jouées, ces
« créations » sont pourtant loin d'étre devenues au fil des années des échecs littéraires.

Elles posent - il est vrai - de sérieux problémes d'interprétation, tant pour le
metteur en sceéne que pour le critique littéraire. Sur ce point, dans I’étude citée, Michel
Corvin faisait a juste titre cette remarque : "Il est des degrés dans l'incohérence, dont
I'examen peut, d'un point de vue théatral, étre beaucoup plus enrichissant : I'incohérence
n'est pas, de soi, I'ennemie irréductible du théatre, car langage et théatre ne coincident pas

[.-1»

En revanche, il est évident que, si "l'incohérence n'est pas, de soi, I'ennemie
irréductible du théatre", elle le devient par a-coups lorsque dans son espace, qu'est I'espace
de I'illogique, intervient un message cohérent, employé avec ostentation non pas par besoin
de précision, mais au contraire pour augmenter la différence de sens entre les différentes
séquences linguistiques. Autrement dit, sous le masque du "sérieux" I'écrivain dada
s'adonne a une véritable entreprise de destruction, mais qui propose en effet une valeur
nouvelle, celle d'anti-texte.

Fidele a ses principes de détruire tout en reconstruisant I'ceuvre littéraire, a travers
la nouvelle valeur du texte dramatique, c’est-a-dire le souffle et la dynamique de I’anti-
texte, Tristan Tzara s'acharnera sur I'emploi d'un tel procédé. Au niveau formel surtout, il
réalise ainsi une longue série de prétendues métamorphoses ou la notion de I’amour,
souvent vide de sens, est introduite par dérision, afin d’entretenir un bavardage incohérent
et prétentieux sur les gens, sur la vie, sur I’'amour lui-méme et les circonstances
paradoxales qui le suppose.

C'est en suivant une telle stratégie ou principe que ces piéces de théatre de Tristan
Tzara accentuent I'esprit dada qui, on le sait, voulait faire table rase de la logique et de
toute valeur traditionnelle. Et c'est surtout dans la structure de cette construction appelée
conventionnellement "matiere spécifique” ou "dramaturgie" que la logique est bafouée.

Presque réguliérement, on se retrouve devant un mélange cohérent-incohérent qui
domine le contenu du texte dramatique ainsi congcu et qui consiste a introduire une
cohérence dans l'incohérence d'un espace linguistique quelconque pour entrainer une
augmentation de I'incohérence initiale.

281

BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:28 UTC)



Prenons par emple les deux répliques A et B représentant deux segments
consécutifs appartenant au discours dramatique de la piéce La Premiére aventure céleste de
Monsieur Antipyrine. 1l s'agit de la réplique A appartenant au personnage M. CRI-CRI :

"il n'y a pas d'humanité il y a les réverbeéres et les

chiens

dzin aha dzin aha bobobo Tyao oahiii hii hii héboom

ieha iéha"
et laréplique B appartenant au personnage Mr. BLEUBLEU :

"incontestablement™ (O.C. t. I, p.78)

On peut constater que jusqu'a un certain point, la réplique A est formulée d'une
facon correcte, dans une phrase acceptable du point de vue grammatical : "il n'y a pas
I'humanité, il y a les réverbéres et les / chiens”, mais qui présente déja un déséquilibre par
rapport & la pensée normale, compte tenu de I'énormité de I'exagération de son contenu
sémantique. En méme temps, l'autre partie de cette méme réplique est construite sur la base
d'une suite de voyelles et de consonnes dont les séries combinatoires ne possédent aucun
contenu sémantique.

* * *

A I'époque de leur parution, de tels propos, résultant d'une juxtaposition de deux
espaces linguistiques contradictoires, furent jugés comme fortement provocateurs. D'une
facon plus large, la combinaison cohérence-incohérence a l'intérieur de la méme réplique
est ressentie avant tout comme de I'incohérence tout court, tant par le lecteur que par le
spectateur. L'espace cohérent est ainsi difficilement cerné car I'incohérence nouvellement
créée est plus frappante que la logique étant donné que le mélange ainsi réalisé devient plus
illogique, plus déraisonnable. Autrement dit, I'explication de cette augmentation de
I'incohérence vient a la fois de I'aspect inattendu de I'incohérence elle-méme et de la
cohérence introduite dans I'écriture de la phrase (ici de la réplique), ainsi que du réle de
signal que peut avoir cette cohérence introduite dans la rupture volontaire et violente de la
pensée logique habituelle et la continuité de celle-ci.

Dans ces conditions, rien ne peut étre véritablement logique, méme pas le segment
apparemment logique. Et la continuation de la réplique A dans la réplique B n'arrange pas
les choses, car elle-méme étant une expression de la cohérence ne peut que représenter un
autre niveau de I'augmentation de I'incohérence et donc de I'illogique et du déraisonnable.
Cette réplique B n'est elle-méme que I'équivalent d'une cohérence dans une incohérence.
Car par son "incontestablement”, Mr. BLEUBLEU donne pour une fois une réponse
cohérente qui ne nie pas, bien au contraire, confirme I'incohérence précédente ce qui pousse
I'aberration du message linguistique a son paroxysme.

La logique se trouve donc bafouée une fois de plus, car du point de vue
sémantique, l'adverbe "incontestablement”, utilisé précisément dans les mathématiques
exprime l'accord total avec une situation, une valeur ou un fait unanimement acceptés. Or,
ici surtout, le contenu de la phrase précédente est loin d'étre ... incontestable (1) Et cette
incompatibilité sémantique, tendancieusement mal employée, rend encore plus incohérent
les deux segments d'expression que sont les répliques A et B dans leur ensemble,
métamorphosés ainsi dans un illogisme pur.

C’est par ailleurs ce qui caractérise I’ensemble des textes des pieces dadaistes de
Tristan Tzara. Et il faut observer que le simple fait d'introduire des personnages dans ce
type de texte, représente lui-méme une cohérence dans le contexte d'une convention
arbitraire qui est celle de I'ceuvre dramatique. Autrement dit, ce procédé tout a fait logique

282

BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:28 UTC)



d’utiliser le personnage comme élément structurel indispensable d’une création dramatique
devient dans la stratégie du dramaturge dadaiste une cohérence dans une incohérence, c’est-
a-dire, un pas de plus dans la transformation ou la métamorphose interne du texte de la
piéce. Qui plus est, I’association de I’amour a cette transformation n’est qu’une base pour
d’incessantes attaques a toute logique ou a toute esthétique traditionnelle dans la réalisation
d’une ceuvre littéraire.

Texte et anti-texte

Paradoxalement, c'est ce genre de cohérence introduite qui veut attester une
continuité et une globalité paralogique de I'ensemble des répliques de la piece de théatre du
créateur dadaiste. Et surtout dans le cadre de ces supposées métamorphoses de I’amour,
I'introduction d'un personnage, c'est-a-dire I’introduction d’une cohérence qui tient de la
logique de la construction théatrale n'est autre chose qu’une somme d’associations
linguistiques insolites qui signifie Ia encore une stratégie subtile érigée par l'auteur
dramatique Tristan Tzara contre la logique et finalement contre le propre fonctionnement
du texte dramatique. On peut donc remarquer I'émergence d'un texte nouveau qui, par son
contenu, vient & I'encontre du texte habituel ou du texte physique attesté graphiquement sur
le papier. C'est un dysfonctionnement créé de toute piéce, d'une maniére artificielle.

Mais, ce qui peut paraitre parfaitement inattendu est le fait que ce
dysfonctionnement au niveau du contenu logique, confére sa raison d'étre & un nouveau
message, logique cette fois-ci, celui de I'anti-texte. De nature subjective, celui-ci couvre la
volonté réelle de I'écrivain dadaiste d'exprimer en subsidiaire ce chaos grandissant qu'il
entend développer a travers le processus de création d'une ceuvre artistique. Ainsi, sans se
soucier de schémas traditionnels le créateur dramatique Tristan Tzara essaie de concevoir
son ceuvre tout en la détruisant de l'intérieur, c'est-a-dire, en réalisant une dé-construction
donc une "destruction" de "I'objet" du travail artistique lui-méme.

Les ""métamorphoses' de I'amour

C'est dans le sens de cette "destruction” intérieure de I'ceuvre théatrale dadaiste, a
travers ses propres moyens, qu'il faudrait comprendre, ce qu'on pourrait appeler les
« prétendues métamorphoses » de I'amour dans les piéces dadaistes de cet auteur.

Qui pourrait concevoir qu’une métamorphose si impossible ait lieu entre deux
parties du corps humain afin de former le couple amoureux « CEIL-BOUCHE » dans la
piéce Le Ceeur a gaz, écrite par Tristan Tzara en 1921 ? Cette piece fut considérée a vrai
dire, par Michel Corvin, comme « la féte de la destruction du théatre ». L’auteur Tristan
Tzara lui-méme la présente comme « un chef d’ceuvre de la force de Macheth et de
Chantecler » ou comme « la plus grande escroquerie du siecle en 3 actes» (O.C.t; |,
p.154).

Plus d’un tiers du nombre total des ses répliques sont des répétitions dont le
message n’apporte rien sur le plan de I’expression. Mais dans son ensemble, cette piéce
suggeére une hypothétique intrigue amoureuse, trés mal définie par ailleurs, qui se soldera,
parait-il, avec un « mariage » entre I’ceil et la bouche :

OREILLE : Cela finira par un beau mariage.

EIL : Cela finira par un beau mariage.

SOURCIL : Cela finira par un beau mariage.

BOUCHE : Cela finira par un beau mariage.

COU : Cela finira par un beau mariage.

NEZ : Cela finira par un beau mariage.(O.C., t. I, p. 179)

283

BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:28 UTC)



A I’évidence, la transformation de I’ceil et de la bouche en protagonistes d’un
mariage est une chose sympathique, mais totalement insolite. L’impossibilité logique d’une
pareille métamorphose provient de I’incompatibilité de I’acte et de I’idée de I’amour dans
le contexte obscur et aberrant de ces "morceaux” de corps humain : ceil, bouche, sourcil,
nez, cou qui paraissent suspendus sur la scéne. Cette transformation inattendue ou plut6t
I’idée qu’ils soient considérés comme des personnages a part entiére est choquante, voire
inadmissible. Pourtant, au niveau du contenu sémantique, cette métamorphose aberrante
nous frappe justement parce qu’elle est construite sur I’idée du développement d’un
sentiment humain : celui de I’amour signifiant la dynamique méme de I’existence. Cela est
d’autant plus surprenant quand on sait que cet anti-texte dramatique de la piéce Le Ceeur a
gaz est bati par Tzara d’une maniéere expresse sur la négation de toute valeur humaine ou
artistique traditionnelles.

Cette autre réalité de la piece, son anti-texte est sans nul doute une réalité absurde
et aberrante. L’amour entre des parties du corps humain n’a pas de sens. Le contenu
thématique est donc faux bien qu’il ait des significations réelles : amour, malheurs de
I’amour, trahison, mariage etc. D’autres métamorphoses liées elles aussi au gré du hasard a
ce couple inconcevable sont de la méme maniére fausses : la bouche est aussi Clitemnestre,
cheval de course, femme d’un ministre ou autres représentations abstraites :
« cristallisation », «installation du bonheur conjugal », « mécanique a triple peau »,
«numéro d’insomnie ». Or, toutes ces identifications ou métamorphoses de la Bouche
peuvent constituer la preuve que I’amour du couple CEIL-BOUCHE n’est possible que sur
le plan irréel et onirique, donc de I’anti-réel ou de I’anti-texte...

Suggestions théoriques

Concernant d’abord cette piéce - Le ceeur a gaz - et sa signification essentielle, on
pourra affirmer, qu’elle est la parfaite « réussite destructrice » du créateur dadaiste. Ses
personnages ne sont que des créations du langage qui exécutent leurs propres actions ; des
composantes d’une farce tragique qui met I’absurde devant la logique. Le théatre, le cadre
théatral et la piece elle-méme produisent donc I’absurdité, en devancgant de facto le théatre
de I’absurde.

Mais - on I’a vu - sur cette technique de la construction théatrale qui consiste a
attribuer des réles aux personnages se trouvant dans I’impossibilité d’exister en dehors de
leur image concréte : ceil, bouche, nez, etc., I’auteur Tristan Tzara ne brode pas une action
réelle sur le plan logique, mais a priori illogique donc une dé-construction volontaire de
I’ceuvre dramatique. D’un certain point de vue, «I’homme chaotique-dada », en
I’occurrence quelques parties de cet homme : I’ceil, la bouche, le cou, le nez et I’oreille, ou
bien Monsieur ou Madame Antipyrine, le Cerveau désintéressé, Mademoiselle Pause et
autres, gardent, a travers leurs structures bizarres, quelque chose de la naiveté de la pensée
populaire ou tout est possible comme dans le réve. Comme le créateur populaire et en
quelque sorte, comme les surréalistes, qu’ils précedent, les dadaistes compriment le tout en
supprimant le temps, I’espace et les structures réelles en proposant des « créatures »
nouvelles correspondant a leur golt ou a leur volonté d’inspiration...Ainsi, plus que le
poéme, la piece de théatre devient une ceuvre de marqueterie, un vrai « ready-made »,
fortement semblable aux collages provocants d’un Max Ernst et de tant d’autres
surréalistes, Eluard en téte.

C’est dans un réel multiforme, disposé d’une maniére imprévisible dans le temps
et dans I’espace, que Tristan Tzara s’efforce d’intégrer ses personnages a I’échelle naturelle
et universelle, car dit-il : « Rien n’est immuable, rien n’est définitif. Tout est solidaire d’un
univers en mouvement » (O.C. t. 1V, p. 541).

284

BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:28 UTC)



S’insurgeant surtout contre tout « impératif scénique traditionnel », il introduit
donc un  véritable espace d’incohérence généralisée, totalement orientée vers le
changement et la destruction, afin d’insister formellement sur la relativité des choses et des
sentiments. Le contenu thématique paralogique et les merveilleuses métamorphoses de
I’amour, qu’on essayera de mieux expliquer plus bas, montrent justement qu’on ne peut pas
situer le théatre dadaiste en dehors de son langage.

Sorte de magma ou matiére incongrue, ce langage dadaiste associe péle-méle des
faits, des situations, des sentiments, des notions abstraites ou des objets concrets
susceptibles de suggérer les contenus les plus divers. Les personnages eux-mémes sont soit
de simples fantaisies, soit les signes des métamorphoses poétiques dans tous les sens du
terme.

L’espace entier de la piéce dadaiste de Tristan Tzara est, avant tout, le miroir d’un
langage paralogique existant lui-méme dans une logique de I’illogique, qui laisse une totale
liberté au mot. Le contenu méme du théatre de Tzara se retrouve dans la « littéralité » de
son langage. Des mots-images, des mots-situations, des mots-sentiments, jetés au hasard
dans le texte, se veulent des dissociations de I’esprit de provocation et de protestation
dadaiste. Leur contenu refléte la désintégration de I’imagination poétique ; et ce qui parait
curieux, c’est que celle-ci se focalise sur la thématique de I’amour. Pourtant, au-dela de
quelque passion que ce soit, I’amour-sentiment et I’amour-notion intégrent les jeux des
métamorphoses les plus étranges.

Il faudrait comprendre ainsi que I’identification de telles métamorphoses doit se
faire en fonction des deux visions vers lesquelles aspire le dramaturge-poéte Tristan Tzara.
Ces deux visions portent, a notre avis, sur deux significations essentielles de I’amour :

a) pour la premiére on pourrait dire que dans le sens d’une vitalité primitive, tout
comme le mot est libre, I’amour doit étre total ; il est non dissimulé et
polymorphe ;

b) liée a la modernité, la seconde voudrait réduire I’amour au couple homme-
femme qui devient I’amour-détresse ; il est dissimulé et monomorphe.

Vitalité primitive, I’amour total et polymorphe

Concernant la premiére signification, il faut rappeler I’orientation du poéte Tzara

vers les périodes révolues de I’humanité quand I’homme n’était pas a I’image d’un étre
achevé, définitivement séparé du régne animal ou minéral. De la méme fagon que les
principes fondamentaux du dadaisme, cette orientation va dans le sens d’un désaccord total
avec les valeurs pré-établies de la civilisation. A ce titre, la phrase célébre de 1920 : « la
pensée se fait dans la bouche »(O.C. t. V, p. 18), n’avait-elle pas aussi pour but « de
dégager la poésie de ses contingences littéraires [et ] de mettre I’accent sur son caractére
inventif et spontané [ ...] » (O.C. t. I, pp. 364 - 366 et O.C. t. V, pp. 16 - 19), c’est-a-dire
plut6t sur le caractére instinctif et non contr6lé de I’expression ?

La poursuite d’un tel parcours fait que le poete-dramaturge est en permanence
tenté de confondre le matériel et I’abstrait. Dans I’étrange couple qu’elle forme avec I’ceil,
la bouche se présente en ces termes : « Tout le monde ne me connalit pas. Je suis seul dans
mon armoire et la glace est vide lorsque je me regarde. J’aime aussi les oiseaux aux bouts
des cigarettes allumés. Les chats, tous les animaux et tous les végétaux qui sont la
projection de Clitemnestre dans la cour, les draps du lit, les vases et les prairies. J’aime le
foin. J’aime le jeune homme qui me fait de si tendres déclarations et dont la méninge est
déchirée au soleil » (O.C,, t. I, p. 174). Mais la transformation de la femme amoureuse,
suite a la « projection de Clitemnestre dans la cour », ne s’arréte pas la... Les yeux de

285

BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:28 UTC)



celle-ci sont « des cailloux car ils ne voient que la pluie et le froid » ( Idem, p. 166), elle
est "tendre et calme comme 2 métres de soie blanche" (Idem, p. 159).

Autrement dit, I’espace de I’amour qui s’érige a I’intérieur de I’un des éléments du
couple amoureux s’ouvre, en bien ou en mal, sur I’intégralité naturelle, sur une spatialité
ou les mélanges de toutes sortes sont possibles. Il n’y a rien de dissimulé, le tout est
comme dans I’existence explicable, mais aussi inexplicable. Les sentiments sont criés eux
aussi en toute liberté. Selon le principe de la diversité naturelle, I’élément féminin devient,
tour a tour, organe anatomique, personnage antique ou cheval de course qui attire une
réplique malicieuse du personnage COU : « Tout le monde te connait, formule de chanson,
marche-pied d’algébre, numéro d’insomnie, mécanique a triple peau » (O.C.t. I, p.173).

L’ admirable force de provocation, I’ambiguité dadaiste ne se démentent pas. La
représentation de la femme dans I’ensemble de la piéce, tente la réorganisation du discours
pour servir I’idée mieux structurée de I’amour total, c’est-a-dire d’une passion dévorante a
I”intérieur d’un espace vu dans son intégralité — I’espace dans sa globalité dont on parlait ci-
dessus. Sans nul doute, ce symbole de la féminité «incarné » par cette représentation
scénique particuliére qui porte le nom de I’organe anatomique — BOUCHE - ne peut étre
finalement que I’émanation de la pensée panthéiste de Tristan Tzara. Aimant les draps, les
vases, le jeune homme et sa méninge déchirée au soleil la femme amoureuse de Tzara n’est
qu’une métamorphose paralogique du langage définie comme une maniére d’aspirer a la
globalité et a I’universel. C’est donc la tonalité dans laquelle le sentiment de I’amour est
« crié », plus qu’exprimé, parfois de fagcon quasi hystérique, qui atteste du point de vue
philosophique, I’aspiration du dramaturge-poéte a la totalité et au macrocosme. Par
ailleurs, I’expansion de I’abstrait vers le biologique, vers le minéral et vice-versa est tout a
fait évidente dans la période du chaos dadaiste. Et c’est pendant cette période que le
langage joue, a plein, son role de catalyseur dans I’alchimie de I’amour et de ses infinies
associations et transformations d’ou se veulent sortis les personnages de telles pieces de
théatre. On peut donc penser a juste titre qu’il s’agit la d’une diversité minérale et
polymorphe de I’amour. Car, comme dans La Deuxiéme aventure céleste de Monsieur
Antipyrine, I'idée de I’amour se retrouve suggérée partout, méme dans la douleur
déchirante d’un accouchement qui rappelle les mythes paiens de la genese des planétes et
des galaxies. L’idée de naissance renvoie donc tout naturellement a I’amour, tout en
s’élevant sur la répétition du mot « centre » qui suggere un tourbillon aux innombrables
cercles d’ou surgit la vie :

« Retourne au plus intérieur centre
cherche le plus intérieur centre
sur le centre il y a un autre centre
et sur le centre il y a un autre centre
et sur chaque centre il y a un autre centre (bis)
et sur chaque centre il y a un centre
sur chaque centre il y a un centre » (O.C.t.1., p.149)

La métamorphose de I’amour est d’autant plus évidente quand on sait que cette
réplique est prononcée par Monsieur Saturne, personnage qui porte le nom d’un dieu de la
création. Ce dieu qui dévorait pourtant ses enfants, chez les Grecs, allait devenir le dieu de
la fertilité, pendant I’dge d’or, chez les Romains. Naissance et fertilité, sont donc
indissociablement liées a la notion d’amour et a I’apparition de la vie — comme aspect
fondamental de la thématique dadaiste congue pourtant dans un contexte d’incohérence et
de dérision. Dans ce sens, toujours de la Deuxiéme aventure..., il faudrait, peut-étre, citer

286

BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:28 UTC)



aussi, cette formule déclamatoire, ou le personnage LE CERVEAU DESINTERESSE
attribue a I’amour des dimensions « élastiques » :

« dans le wagon-lit j’ai caressé vaseline la
les dimensions sont élastiques et I’amour a 4 métres
notre notre amour pend en lambeau comme un glacier putride
prends bois tire mets-le knock-out » (O.C.t.1., p..150)

La répliqgue de MONSIEUR Aa est « claire » ! :
« tzaca tzac tzaca tzac glisse tzaca tzac tzacatzac » (ibid.)
et I’autre personnage tout aussi « logique », ’OREILLE, n’a qu’a ajouter :

« tire lentement la barque feetus rouge et criant [e]

et la femme saute du lit boumbarassassa

et la femme saute tout d’un coup du lit boumbarassassa

et la femme saute du lit boumbarassassa et court avec la lampe entre
les jambes » (ibid.)

En d’autres circonstances, mais avec la méme intention de dérision par la
transformation de I’abstrait en concret et finalement de détruire quelque intention logique
que ce soit de I’ceuvre, Tristan Tzara accorde a I’amour des dimensions progressives. C’est
dans cette piéce Le Ceeur a gaz qu’il mesure entre 2 et 29 metres. Par ailleurs,
I’interférence de I’idée et du sentiment de I’amour avec des notions concrétes au niveau
formel est tres fréquente également dans les piéces écrites par Tzara avant 1921 et cela
confirme sa vision d’un amour total et polymorphe qui s’appuie aussi sur sa conception
moniste du monde.

Cette conception moniste, dont Tzara n’a pas fait un secret, se retrouve dans le
mot « parthénogenése » (O.C.t.,1, p.77) qu’il emploie déja depuis 1916 dans La Premiére
aventure céleste de Monsieur Antipyrine. A partir de 1a, on pourrait considérer que le
monisme chez ce dramaturge représente le point de départ pour la majeure partie de ses
métamorphoses de I’amour, si insolites soient-elles. Selon cette conception, toute
combinaison matérielle ou abstraite est possible car le monisme similaire au panthéisme
précisent que le monde doit se comprendre comme un seul et unique domaine celui de la
substance avec ses deux attributs : la matiére (substance étendue) et I’énergie (la force
efficiente ou le mouvement). Ainsi Tristan Tzara supprime volontairement les limites entre
le concret et I’abstrait, pour retrouver, par le truchement du langage, le domaine unique de
la substance ou I’idée de singularité dans la diversité, méme si ce langage touche
évidemment a I’illogique et au paroxysme.

Il n’y a de différence ni entre le minéral et le végétal, ni entre le féminin et le
masculin. La diversité de I’existence forme le tout unitaire qui englobe I’amour en tant
qu’élément dynamique de la régénération naturelle et universelle.

L’amour détresse, dissimulé et monomorphe

Une illustration pertinente d’un amour détresse, dissimulé et monomorphe est la
piéce Mouchoir de nuages de 1924 et, de la méme fagon, on pourrait juger la piéce Pile ou
Face de 1946, les deux créations étant, de plus, fortement marquées par le surréalisme. La
construction dramatique de cette premiére piece, jouée pour la premiére fois le 17 mai
1924, au Théatre de la Cigale, a Paris, se développe sur la base d’une idée qui met en
évidence la complexité existentielle du couple homme-femme, projeté a I’époque moderne.
Est significatif ainsi le fait que Tzara ait fondé I’intrigue de cette piéce sur le theme de

287

BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:28 UTC)



I’amour naissant et de la perte de I’amour : abandonnée par son mari, une jeune femme, en
correspondance avec un poeéte s’éprend de celui-ci. Au terme de cette piéce, I’amour
d’Andrée pour le poéte nait aprés la perte de I’amour de son mari. A I’inverse, I’amour du
Banquier pour sa femme renait aprés la perte de I’amour de celle-ci. Le triangle POETE —
ANDREE - BANQUIER représente le noyau dynamique sur lequel se brodent tous les
autres faits d’existence apportés par le flash intérieur de la mémoire et de I’imagination de
ces personnages. Ce miroir intérieur se méle a une obsession ancienne de |’auteur
dramatique lui-méme : I’amour shakespearien qui opposait dans la piece Hamlet deux types
d’amour : I’amour violent, qui unit la reine au frére du roi, et I’amour innocent, qui relie
Ophélie a Hamlet.

Le schéma thématique de cette piece est banal, sinon souvent dérisoire, comme sa
mise en scéne toute entiere: 15 actes! Ce fait anodin d’existence — un mari qui
recommence a aimer sa femme dés que celle-ci en aime un autre — peut facilement trouver
une représentation graphique relevant d’un triangle ou d’un cercle fermé comme dans les
schémas présentés dans le livre Théatre des métamorphoses de Jean Ricardou® .

Le probléme de I’amour semble donc suivre des chemins qui pourraient laisser
s’installer une certaine logique. Pourtant, ce n’est pas un bonheur facile et habituel comme
celui du théatre de boulevard qu’on pourrait découvrir, mais plutdt une incompatibilité du
sentiment de I’amour et de I’étre aimé. La détresse et le désespoir succédent a ce sentiment.
L’intention du poéte-dramaturge de « jouer » avec la banalité et le hasard de I’action, par
I’intermédiaire du langage, cache en effet des  sentiments humains profonds.
Paradoxalement, ceux-ci seront interprétés par les commentateurs d’une maniére dérisoire
et incohérente. Mieux encore : les protagonistes eux-mémes essayent vainement d’effacer
du quotidien leur «vécu » antérieur, mais cela est impossible car ils sont tour a tour
victimes et bénéficiaires de leurs propres sentiments, en proie a une détresse incessante et
sans objet sur le plan réel qui les rend incompris voire déraisonnables. La source méme
d’une telle détresse c’est I’amour de I’individu moderne, amour mis a mal, semble-t-il, par
sa propre raison et la voix de son étre intérieur. La bénéfique force vitale de I’amour
« Crié », «suggéré » ou « confectionné » de toute piéce, sur le plan formel, jusqua la
confusion totale des données existentielles, force qui était spécifique aux premiéres
créations dadaistes, est remplacée, cette fois-ci, par une réflexion balbutiante, voire
aberrante, sur les cheminements de I’amour. Les deux derniéres créations dramatiques de
Tristan Tzara : Mouchoir de Nuages et Pile ou Face développent entre autres un tel débat
sur une idée d’amour devenu inconcevable dans le contexte moderne, ou la morale et la
raison, lui 6tent la force créatrice en le transformant dans une permanente source de
détresse. Méme les flashs de I'imagination et du réve, sensés étre libres, viennent d’étre
censurés par le rappel de certaines valeurs morales incontournables, mais qui sont
introduites dans le texte d’une fagon dérisoire et aboutissent a une sorte de prétendue
analyse psychologique, a vrai dire volontairement lamentable.

Les commentateurs A,B,C,D,E, analogues au ceeur dans la tragédie antique,
disseéquent devant le public les ressorts sentimentaux les plus intimes d’Andrée envers son
mari ou envers le Poéte. Mais cette « analyse » des différents traits de I’amour, qui sont
autant de dimensions d’une métamorphose interne de ce sentiment chez les protagonistes,
ne produit rien de valable et un nouveau chaos s’installe tant au niveau du contenu qu’au
niveau de la forme de ces créations dramatiques. Leurs jugements se révelent plutét

1) RICARDOU, Jean - Le Théatre de métamorphoses; Seuil, Paris, 1982.

288

BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:28 UTC)



incohérents et ambigus. Leurs pensées sont stériles et contradictoires méme quand on traite
- comme ils disent - d’un « trés joli probléme d’ordre général » :

« A quel point la vérité est vraie.

A quel point le mensonge est faux.

A quel point la vérité est fausse.

A quel point le mensonge est vrai » (O.C., Tome 1., p.336)

Malgré toute prétention, la parole reste toute aussi incapable d’exprimer ou de
donner une explication exacte sur ces mouvements intérieurs ou ces métamorphoses qui se
produisent d’une fagon discontinue dans I’ame des personnages.

Pourquoi ? Tout simplement parce que leurs sentiments mémes sont incohérents,
discontinus, incertains. Autrement dit, une autre remise en question de I’homme est en
route. Car de plus, ce que ces personnages revivent a travers leurs multiples flashs
intérieurs reste finalement bien caché, bien dissimulé dans un tout monomorphe, spécifique
a chaque individu. Méme si I’imagination peut amplifier a I’infini les hypostases de
I’amour de tel ou tel personnage, cet amour reste lui aussi monomorphe, c’est-a-dire,
quelque chose de vécu uniquement sur le plan intérieur, car, de toute maniére, ce vécu ne
peut pas étre reconstitué que sur le plan individuel. S’y ajoute donc le fait que, dans le cas
de I’homme moderne, la raison étouffe considérablement sa volonté d’aimer, vue la
complexité de ces expériences et de ses connaissances. Immanquablement, I’amant
moderne devient hésitant et illogique sous la pression de son vécu intérieur confronté a la
raison, a la morale ou a la civilisation, données qu’il integre, volontairement ou non, a sa
personnalité.

Avec I’ironie qui lui était toujours propre, Tristan Tzara « tourne » en une habile
ritournelle le drame de cet homme civilisé, confronté a ses propres limites, imposées par
son corps, par son esprit et par son évolution. La piéce Mouchoir de Nuages devient dans
sa propre opinion, « une tragédie ironique ou une farce tragique » (O.C.t.1, p.689). Ce
débat sur I’hnomme moderne ne peut pas étre cerné, car la condition actuelle de celui-ci se
superpose aux archétypes ou coexiste avec eux. Les idées préexistantes de Hamlet et
Ophélie, Paris et Héléne (Pile ou Face), Roméo et Juliette, etc. « habitent » plus ou moins
dans chaque couple moderne comme des projections ou des métamorphoses possibles de
son propre univers ou écran intérieur. Ainsi, la vie affective de chaque individu et a fortiori
de chaque personnage de la piéce, est directement liée a des « faits préexistants », a des
« archétypes » enracinés dans sa culture et dans sa conscience, tel le théme de la
« souriciére » qui fait irruption dans le triangle POETE-ANDREE-BANQUIER et ou « Le
Poéte est donc a la fois le fantdme et Hamlet et joue les deux roles »(O.C.t. 1., p. 345).

De la méme maniére, le «coquillage » de I’nomme hésitant et en détresse
d’amour, est rappelé, toujours par dérision, a travers les quelques personnages de résonance
antique : HELENE-PARIS-ECUME, dans la piéce Pile ou Face. Ici encore tout est
possible comme dans un véritable état onirique. Sur I’écran intérieur de I’étre individuel des
trois personnages se développe a volonté une suite d’images rationnelles ou irrationnelles.
Le DIRECTEUR, ou le metteur en scéne, a l’air de lire I'écran intérieur de ses
personnages, mais en fait il ne construit (au niveau de I’expression) qu’un véritable arsenal
dadaiste qui représente le contenu méme de son spectacle et donc de la piece. Le temps
unidimensionnel et I’espace pluridimensionnel s’associent sans rigueur, selon la seule regle
du souvenir ou selon la force imaginative de chacun.

Comme le POETE ou ANDREE, les personnages de Pile ou face sont des héros-
interpretes qui doivent se soumettre a la force de leur écran ou flash intérieur de leur
métamorphoses imaginaires. Ceux-ci sont, peut-étre, les types de personnages nouveaux

289

BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:28 UTC)



créés par Tristan Tzara et qui pourraient correspondre, dans une certaine mesure, a une
réflexion de Georges Jamati, qui, parlant de I’espace scénique, écrivait :

« Je vois des formes s’agiter. Les formes sont des étres humains comme
moi, si bien que leurs gestes, leurs arréts, leurs expressions, ce qu’ils disent, ce qu’ils
ne disent pas, le sens littéral de leur portée au-dela de leur sens littéral, & I’encontre

parfois de celui-ci, tout cela me parle, trouve un écho en moi, dans  tous  les
éléments de mon étre, dans tous les étres dont je suis tour a tour ou simultanément le lieu
géométrique (c’est nous qui soulignons). Je m’abandonne tout entier au dialogue et
pourtant je brode sans cesse des variations sur ce que j’entends. J’approuve ou je blame. »*

Or, le débat entrepris par les dadaistes et en particulier par Tristan Tzara, méme
s’il reste dans le méme cadre de la dérision, est souvent plus compliqué encore. Dans un
premier temps ses personnages se veulent une expression globalisante du tout possible dans
une totale liberté de transformation et donc implicitement de métamorphose. Ensuite, ils
veulent non seulement remplacer et représenter leurs héros, mais aussi analyser leurs
propres vécus. Ils plongent dans un combat intérieur marqué par I’incohérence et
I’aberration et laissent ouvert un débat sans issue logique, débat qui devient une source de
mystére et de merveilleux.

* * *

En guise de conclusion, il nous reste a penser qu’un tel combat, voire un tel débat
intérieur, incohérent et discontinu, va mener le Poéte au suicide mais, en méme temps, va
produire son élévation vers le ciel sous la forme nouvelle d’une voile : celle de la poésie.
Et dans cette métamorphose devenue, comme tant d’autres, une métaphore, on nous
signale, peut-étre, une renaissance a travers une destruction ou a travers une transformation.

1Y JAMATI, Georges - Théatre et vie intérieure. Flammarion, Paris, 1952.

290

BDD-A5355 © 2005 Universitatea din Pitesti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:41:28 UTC)


http://www.tcpdf.org

