
 

 

87 

Nicoleta IFRIM  
Universitatea „Dunărea de Jos” Galaţi 

 
FRACTALII ŞI LITERATURA. REPERE FRACTALICE ÎN RE-LECTURA 

POEMULUI MELANCOLIE DE M.EMINESCU 
 

 
Abstract : Taking into account the fractal perspective upon life itself, the existential 

universe becomes focused on discontinuity regarded as primery sourse for different behivours. In this 
light, the contemporary science can only grasp the uni-dimensional appearance of forms by 
quantifying their materiality. In change, the fractal perspective brings forth spiritual contemplation 
due to the fact that forms have qualitative, dynamic nature. “The form is free diversity” said 
Bachelard in a fractalic manner, idea which clearly renders the fractal urge of escaping any type of 
atomist schemata. Thus, fractal sight goes deeper and deeper into details, enhancing the complexity 
within simplicity, fact that brings into discussion the fractal concept of true-to-life illusion. As 
A.Boutot said, “it invites us to believe that any part of the universe encloses a new complex universe” 
like a Chinese box. 

Can literature be regarded as a fractal object? We strongly believe so and, for us, the 
analysis of the fractal features in literature asks for a dual critical view involving identity and 
difference, unity and fragmentation. Thus, the necessary coexistence of the two ways of approaching 
fractals in literature brings about the concept of continuity in rupture which appears to be the only 
productive critical pattern suiting the purposes of our approach. From this perspective, even a 
„classical” poetic text such as Eminescu’s Melancholy points out the fractalic features defined by 
Mandelbrot. Thus, Eminescu’s poetic imagery enhanced in the above mentioned poem goes beyond 
literary identity, fractality being the way through which the text surpasses its own age. 

Key-words: fractal perspective upon life, true-to-life illusion, literature 
 

Epistemologia contemporană, în toate compartimentele sale, pare a se afla sub 
incidenţa nemediată a crizei, asistând la conflictul celor două paradigme dominante, tehno-
ştiinţa1 şi ştiinţa morfogenezelor. Precedată diacronic de o lungă istorie a poeticii crizei (din 
care amintim doar „bătălia” Antici-Moderni şi criza manifestată în interbelic), societatea de 
astăzi este divizată dichotomic între două mentalităţi tensional-conflictuale. Prima este 
centrată pe valoarea cantitativă a materiei, a doua postulează prioritar ascendenţa inefabilă a 
mentalului ca generator şi utilizator de informaţie. Situaţia de criză este determinată şi de 
conflictul latent existent între uniform-poliform, continuu-discontinuu şi reducţionism-
holism, ce impune în subsidiar două modele ontologice diferite: omul ca individualitate 
concretă auto-suficientă, centru de raportare la univers (homo sapiens) şi omul văzut drept 
o insulă de relativă stabilitate într-un univers haotic, dinamic şi plutifaţetat (homo noeticus). 
Conflictul dintre mental şi material, care induce criza epistemologică de astăzi, este 
rediscutat de Florin Munteanu în termeni de cooperare şi competiţie, cu referire directă la 
cele două spaţii socio-culturale, Orientul şi Occidentul: „Orientul este lumea celor care 
percep cu prioritate asemănările dintre lucruri, ceea ce generează o viziune holistă, un 
limbaj polisemantic specific încercării de comunicare a unor viziuni comple. Contextul 
capătă semnificaţie, iar evenimentul este mai important decât reproducerea lui statistică. 
Individul este preocupat să experimenteze şi să înţeleagă lumea sa interioară, cea a trăirilor 
inefabile, neexprimabile prin cuvânt – şi prin aceasta structurează drumul spre o lume 
spirituală (...) Această lume ar putea fi caracterizată printr-o reinterpretare a devizei atât de 

                                                
1 Termenul este propus de Gilbert Hottois, dar este folosit şi de G.Bachelard sau B.Gille, care vorbesc 
de „ştiinţa tehnică”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

88 

controversate: Crede şi NU cerceta! Trăieşte, simte şi NU analiza, căci actul cercetării duce 
către o altă poartă, pe un alt drum, către o altă lume, cea Occidentală (...) Occidentul este 
lumea celor care percep cu prioritate deosebirile dintre lucruri, ceea ce conduce treptat la 
formarea unei viziuni structurale asupra Realităţii. Evoluţia în acest spaţiu cultural conduce 
la apariţia unui limbaj exact, independent de context şi prin intermediul căruia se cercetează 
lumea exterioară, lumea Materială. Un eveniment izolat nu are semnificaţie decât dacă este 
încadrat într-o gândire statistică. Occidentului i-am putea ataşa deviza: Nu crede, 
cercetează!.”1 În această perspectivă, statusul competitiv de tip occidental propune o tehno-
analiză a materialului şi cantitativului, într-o ierarhizare foarte precis structurată, dominată 
de evidente relaţii de forţă atunci când discutăm despre relaţiile inter-umane. În schimb, 
cooperarea de tip oriental, care cuprinde in nuce constantele ştiinţei morfologice, implică 
mutatea accentului de pe acţiune pe contemplare, pe regăsirea armoniei eului ca parte 
integrantă a armoniei Naturii. 
 Criza epistemologică derivă tocmai din această înfruntare ideologică şi 
metodologică: pe de o parte, ştiinţa modernă ce uzitează un tenhno-intrumentar cantitativ 
care s-a dovedit incapabil de a surprinde dinamica lumii formelor; el se mulează doar pe 
exterioritate, pe cuantificabil, pe partes extra partes; pe de altă parte, teoriile morfologice 
care se vor o alternativă viabilă în înţelegerea secolului nostru, mai ales prin afirmarea 
crezului că forma în sine este o realitate calitativă care nu se subordonează rigorilor 
ştiinţifice pozitiviste. Ea poate fi contemplată, percepută şi nu măsurată sau explicată 
cantitativ. Momentul crizei este la fel de bine ilustrat şi la nivel cultural, unde discutăm 
despre globalizare, depăşire a graniţelor culturale, multiculturalism, unitate în diversitate 
versus localizare, conservare a specificului naţional, autohtonizare. Literatura, ca spaţiu al 
comunicării culturale, poate fi considerată, la rândul ei, fie un topos auto-referenţial închis, 
suficient sieşi, fie spaţiu fractal complex, deschis dinamicii interculturale. 

Teoriile morfogenezice privesc realitatea în complexitatea ei structurală, operând 
cu metode în esenţă neliniare, capabile să surprindă şi să înţeleagă diversitatea lumii 
formelor. Refuzul abordării tehniciste şi utilitariste a naturii este ilustrat prin considerarea 
formelor la nivelul de organizare unde acestea se manifestă. Acestea nu sunt reduse sau 
deduse din procese elementare interne sau externe, ci sunt privite ca realităţi autonome, 
independente de natura forţelor care le-au generat. Se manifestă aici „principiul 
independenţei formei în raport cu substratul” despre care vorbeşte R.Thom: „Este posibilă o 
anumită înţelegere a proceselor morfologice fără a cerceta proprietăţile speciale ale 
substratului formei sau natura forţelor implicate.”2 În acest fel, înţelegerea morfologică se 
rupe de sub incidenţa localului, aspirând spre global. Dar, astfel, nu sunt generate noi 
morfologii, ci se pun bazele morfologiilor existente în realitatea imediată, dar derivate 
dintr-o structură matematică primară, logic şi ontologic generatoare de formă. Acestea 
anulează voinţa tehno-ştiinţifică de a domina lumea fără a o înţelege, revigorând tentaţia 
surprinderii universului în globalitatea sa.  

Orientarea este susţinută de o dimensiune fundamental filosofică, opusă 
idealismului subiectiv de tip kantian, şi anume filiaţia intelectuală, raţionalistă şi „realistă” 
născută din tradiţia aristotelică care a reactualizat astăzi epoca în care „spiritul era în 
contact direct cu realitatea, iar structurile verbale şi gramaticale nu se interpuseseră încă 
între gândire şi lume, asemenea unei lentile deformatoare” (R.Thom). Teoriile morfologice 

                                                
1 Munteanu, F., Seminţe pentru altă lume, Ed.Nemira, Bucureşti, 1999, p.33 
2 Apud Boutot, A., Inventarea formelor. Revoluţia morfologică. Spre un neo-aristotelism matematic, 
traducere de Florin Munteanu şi Emil Bazac, Ed.Nemira, Bucureşti, 1997, p.63 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

89 

promovează spaţiul aristotelian originar (precum şi cele derivate: filosofia lui Leibnitz, 
Bergson, Deleuze) dar ca element de pornire căruia îi sunt atribuite noi elemente, ceea ce le 
conferă, după Boutot, un caracter neo-aristotelic de tip matematic. Omul aristotelic îşi 
descoperea identitatea prin contemplarea esenţelor, prin intuirea formelor inteligibile; la 
omul contemporan impulsul primordial este redat prin dorinţa sa de a transforma realitatea, 
trăind şi acţionând în lumea concretă. Această mutaţie spirituală explică orientarea fizicii 
clasice spre aspectele mecanice şi cantitative, ceea ce a promovat, după Decartes, imaginea 
omului ca „modelator şi posesor al naturii.” „Omul modern, afirma Pierre Hadot, se teme să 
nu fie mistificat (...). El refuză mirajul spiritualului pur. A descoperit forţa materiei, puterea 
acelei lumi inferioare considerată de Plotin slabă, neputincioasă, vecină cu neantul.”1 Teza 
aristotelică a continuităţii fundamentale în Natură este valorificată în teoriile morfologice. 
Este cazul teoriei catastrofelor care se bazează pe o matematică a continuului geometric şi 
topologic la care ajunge în urma studiului discontinuităţilor: este teoria continuistă a 
discontinuităţilor, aşa cum o definea Boutot. Ideea de continuitate este importantă şi în 
teoria fractalilor, deşi porneşte de la modelarea fragmentarităţii. Mandelbrot vizează 
definirea matematică a formelor intermediare non-categoriale existente în natură, în fond, a 
acelor aristotelice epamphoterizein. „Aristotel, afirma Mandelbrot, credea că golurile dintre 
speciile vii puteau fi continuu umplute de alte specii. Din acest motiv, era fascinat de 
animalele intermediare, cărora le dăduse un nume special, epamphoterizein. Principiul de 
continuitate reflecta (sau justifica) credinţa în verigile lipsă de tot felul, inclusiv în himere, 
în sensul pe care îl avea acest termen în mitologia greacă: animale cu cap de leu şi trup de 
capră, cu coadă de dragon şi scuipând foc.”2 

Fiind precedată de o lungă tradiţie filosofică a ideii de continuum, teoria 
morfogenezelor modelează aşadar o nouă viziune de apropriere a existenţei şi, implicit, 
actualizează o schimbarea a paradigmei epistemologice. Fiind interesate de complexitatea 
intrinsecă a formelor, de neregularitatea lor fundamentală manifestă la toate nivelele de 
observaţie, noile teorii neagă specificul ştiinţelor contemporane care, în mod paradoxal, par 
a se îndepărta progresiv de înţelegerea şi existenţa umană. Preferând inerţia statică a 
invariabilelor, cunoaşterea ştiinţifică a contemporaneităţii a determinat o vizibilă 
omogenizare a Naturii, refuzându-i acesteia diversitatea structurală şi refugiindu-se în 
atomism şi infinitezimal. Teoriile morfogenezice însă nu se construiesc pe baza unui număr 
minim de axiome sau postulate cu care pot fi demonstrate numeroase teoreme, ci constituie 
un limbaj sau o metodă, destul de suplă în esenţă, de interpretare a Naturii în complexitatea 
şi dinamica formelor sale. Pentru teoriile morfologice, universul nu se mai reduce la un 
simplu ansamblu de particule materiale minuscule aflate în interacţiune, ci e format din 
obiecte cu formă singulară şi legi specifice. Faţă de tendinţa unificatoare a ştiinţelor actuale, 
perspectiva morfologică potenţează diversitatea calitativă a lumii în diferitele ei aspecte: 
discontinuitatea fenomenologică (teoria catastrofelor – Thom), auto-organizarea 
morfologiilor spaţiale sau temporale (teoria structurilor disipative – Prigogine), 
neregularitatea formelor haotice (teoria haosului – Ruelle), complexitatea intrinsecă a 
fragmentarului (teoria fractalilor – Mandelbrot).  

Teoria fractalilor aduce o viziune diferită asupra modelării formelor Naturii şi 
pleacă de la constatarea că acestea nu pot fi reprezentate adecvat doar cu ajutorul 
geometriei euclidiene liniare. B.Mandelbrot opina chiar că numeroase forme din natură sunt 
atât de neregulate şi de fragmentate încât, în comparaţie cu geometria lui Euclid, natura are 

                                                
1 Apud Russ, J., Panorama ideilor filosofice, Ed.Amarcord, Timişoara, 2002, p.73 
2 Mandelbrot, B., The Fractal Geometry of Nature, W.H.Freeman, New York, 1983, p.406 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

90 

un nivel mai înalt, dar şi calitativ diferit, de complexitate. Termenul de fractal a fost propus 
în 1975 de către matematicianul B.Mandelbrot; etimologic, fractalul provine din latinescul 
fractus derivat din verbul frangere (a sparge, a rupe în bucăţi, a zdrobi). „Fractal înseamnă 
fragmentat, fracţionat, neregulat, întrerupt. În general, teoria fractalilor este o teorie a 
fracturatului, a zdrobitului, a granularităţii şi diseminării, a porozităţii.”1  

Deşi iniţial teoria a fost aplicată ştiinţelor exacte, Kenneth Falconer va pleda 
pentru o apropiere inerentă a matematicii fractalilor de domeniul real al vieţii: „Va trebui 
considerată definiţia unui fractal în aceeaşi manieră în care acceptăm definirea vieţii. Este 
imposibilă definirea precisă a unei fiinţe vii: poate fi alcătuită, totuşi, o listă cu proprietăţile 
caracteristice, cum ar fi capacitatea de reproducere, de mişcare, de supravieţuire în anumite 
limite ale condiţiilor mediului.”2 Acestea ar reprezenta ipostazele fractale ale oricărei fiinţe 
vii, I.P.Culianu particularizându-le la propria personalitate: imago personae de tip Culianu 
ar fi structurată pe următoarele interfeţe fractalice: profesor, coleg, vecin, dragoste, lectură, 
muzică, bucătărie – „Viaţa mea este un sistem foarte complex de fractali, un sistem care se 
mişcă în acelaşi timp în mai multe dimensiuni [...]. În fiecare clipă a vieţii mele sunt 
alcătuit din toate aceste dimensiuni şi din nenumărate altele care nici nu sunt definite (încă) 
de Grand Robert şi ale căror combinaţii sunt practic infinite ca număr.”3  Cât despre 
filiaţiile ideatice care anticipează parţial modelul fractalic, acestea  pot fi identificate in 
nuce în monadologia leibniziană şi în tiparul goethean al „plantei arhetipale” din 
Morfologia plantelor (1790). Reprezentarea monadică presupune unităţi metafizice aflate 
într-un raport de non-comunicare reciprocă; în această reprezentare, fiecare stare a fiecărei 
entităţi monadice, fiind în acelaşi timp şi perfect autodeterminată, reflectă în fiecare 
moment starea întregului sistem în cele mai mici detalii. Vorbim aici despre o anticipare a 
omotetiei fractalice de mai târziu. La Goethe, teza fundamentală a lucrării citate este că 
toate părţile plantei sunt metamorfoze ale frunzelor ei. În termeni fractalici, am putea spune 
că, pentru Goethe, frunzele sunt acel set de reguli care declanşează mecanismul de generare 
şi transformare; ulterior, va discuta despre „planta arhetipală” ca principalul generator al 
tuturor tipurilor de plante. Dar, limitându-se în a identifica numai izomorfismele între 
plante şi nu procesul lor de generare intrinsecă, Goethe nu ştia, aşa cum afirmă Culianu, „că 
ceea ce caută nu este un obiect natural, ci programul ideal al acestuia.”4 

B.Mandelbrot şi-a dezvoltat teoria în anii 60 iar prima prezentare sintetică a 
acesteia apare într-un eseu intitulat Les Objets fractals şi publicat în 1975, dezvoltat în 
1982 prin The Fractal Geometry of Nature. Premisa de la care porneşte Mandelbrot este 
că limbajul Naturii nu este cel al geometriei euclidiene liniare, căci „norii nu sunt sfere, 
munţii nu sunt conuri, ţărmurile nu sunt cercuri, scoarţa nu este netedă iar fulgerul nu se 
propagă în linie dreaptă.”5 Pământul, Luna, Cerul, Atmosfera şi Oceanul, obiecte familiare 
dealtfel, sunt prea neregulate pentru a cădea invariabil sub incidenţa geometriei clasice, ele 
fiind considerate sisteme, „în sensul că sunt formate din multe părţi distincte, articulate 
între ele, iar dimensiunea fractală descrie un aspect al acestei reguli de articulare.”6 

                                                
1 Boutot, A. op.cit., p.26 
2 Falconer, K., Fractal Geometry, Wiley, New York, 1990, p.XX 
3 Eliade, M., Culianu, I.P., Dicţionar al religiilor, traducere de Cezar Baltag, Ed.Humanitas, 
Bucureşti, 1993, p.15  
4 Culianu, I.P., Arborele gnozei. Mitologia gnostică de la creştinismul timpuriu la nihilismul modern, 
traducere de Corina Popescu, Ed.Nemira, Bucureşti, 1998, p.23  
5 Apud Boutot, A., op.cit., p.29  
6 Mandelbrot, B., Obiectele fractale. Formă, hazard şi dimensiune, traducere de Florin Munteanu, 
Ed.Nemira, Bucureşti, 1998, p.24 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

91 

Respingând categoriile euclidiene de linie, suprafaţă, volum, teoria fractalilor ilustrează 
două etape de analiză complementare: definirea matematică a unei mulţimi fractale şi 
explorarea sistematică a acestor mulţimi geometrice care vor constitui structurile invariante 
ale modelelor fractale. 

Deosebit de interesante sunt efectele pe care teoria fractalilor le are asupra 
comprehensiunii existenţei, postulând discontinuitatea ca sursă a unor comportamente 
infinit diverse. În această perspectivă a schimbării de paradigmă, instrumentul ştiinţific 
contemporan este capabil să surprindă doar aparenţa liniară a lumii formelor, înregistrând 
exclusiv materialul, cantitativul, exterioritatea şi calculabilul. Perspectiva fractală 
favorizează în schimb primatul contemplării spirituale deoarece forma unui lucru este o 
realitate perceptibilă calitativ, aflată într-o permanentă dinamică. „Forma este însăşi libera 
diversitate” afirma Bachelard, amintindu-l pe Mandelbrot pentru care formele Naturii sunt 
comple, infinit neregulate şi fragmentate, scăpând oricărui reducţionism atomar. Astfel, 
privirea fractală care merge regresiv din detaliu în detaliu, la o scară din ce în ce mai mare, 
nu conduce la o creştere a simplităţii până la identificarea semnificantului ultim invariabil, 
ci provoacă o implicită creştere a complexităţii. Vorbim aici de iluzia veridică fractalică ce 
„ne invită parcă să credem că fiecare colţişor din univers, oricât de mic ar fi el, închide în 
sine un nou univers, cel puţin la fel de complex ca şi precedentul.”1 Pentru R.Thom, metoda 
experimentală nu este eficientă în cunoaştere, el pledând pentru hermeneutica teoriilor 
morfologice care interpretează datele realului în mod fenomenologic; modelul fractalic de 
analiză nu mai înseamnă deci reducere la elementar, opunându-se ireversibil filosofiei 
actuale care „face ca analiza unui sistem prin componentele sale ireductibile să fie primul 
demers care trebuie îndeplinit de cercetător în dezvăluirea naturii sistemului. Trebuie 
înlăturată ca fiind iluzorie această concepţie primitivă şi cvasicanibală a cercetării conform 
căreia, pentru a cunoaşte un lucru, trebuie mai întâi să fie desfăcut în piese.”2 

Odată cu descoperirea dimensiunii fractale a „geometriei naturii”, epistema 
contemporană a cunoscut o transformare radicală prin redefinirea rolului şi a metodelor 
implicate de cunoaşterea umană. Pentru prima dată în istoria umanităţii, evoluţia continuă a 
societăţii are drept fundament o solidă bază matematică şi ştiinţifică care pune în prim plan 
potenţialităţile individului. Subiectul uman şi acţiunile sale, oricât de mici şi condiţionate 
local ar fi ele, pot influenţa modelele gnoseologice ancestrale, mai ales prin reconsiderarea 
rolului interactivităţii subiective. Dacă Luminismul, prin metode experimentale, încerca să 
raţionalizeze sistemele ierarhice ale puterii (dominanţa majorului asupra minorului), 
astăzi suntem martorii inversiunii relaţiilor de forţă: se vorbeşte tot mai mult despre „de-
centralizare”, „reconstrucţia sinelui”, „gândire globală şi acţiune locală”.  

Pornind de la această inversare a raportului tradiţional major – minor se naşte şi o 
ontologie fractală specifică care incumbă statusul omului şi raporturile sale cu lumea. 
Subiectul uman nu se mai află sub stricta subordonare a Centrului opresiv; Fracman-ul 
(Dick Oliver) nu îşi mai caută identitatea prin relaţionare cu exteriorul, ci se găseşte pe sine 
în Sine printr-o perpetuă implozie. Abolirea noţiunii de centru provoacă instaurarea unei 
structuri fractale aparent scăpate de sub control, ce eliberează jocul infinit al semnificaţiilor. 
Derrida pare a prefigura acest primat fractal al combinatoricii ludice atunci când afirma: 
„Am putea numi joc absenţa oricărui semnificat transcendental, considerată şi ca limitare a 
jocului [...]; acest joc, conceput ca o absenţă a unui semnificat transcendental, nu este un 
joc în lume, ci un joc liber al lumii.” Ruptura de centru presupune şi recuperarea acută a 

                                                
1 Boutot, A., op.cit., p.232 
2 Ibidem, p.57 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

92 

fragmentului, a detaliului ce devin puncte nodale ale plonjării într-un alt joc asemănător, 
dar situat la un nivel secund de fiinţare. Astfel universul, fie real sau ficţional, pare a fi 
autosimilar, ceea ce îi aminteşte lui P.Bearse de afirmaţia lui Pascal: „Natura se imită pe 
sine. O sămânţă aruncată în pământul roditor dă naştere fructulului; un principiu sădit într-o 
minte luminată creează ideea. Totul este generat şi dirijat de către acelaşi Stăpân – rădăcina, 
ramura, fructul, principiul, consecinţa.” 

Complexitatea universului fractalic nu priveşte doar fenomenologia spaţiului, ci şi 
pe cea a timpului. Ostilă oricărei forme deterministe, viziunea fractalică anulează 
cronologia temporală succesorială: ea nu reduce temporalitatea unui sistem la desfăşurarea 
latenţelor implicate în starea sa iniţială, ci concepe evoluţia ca pe o succesiune de stări 
eterogene calitativ diferite între ele, subordonate generic unui timp intim1, relaţional; acesta 
nu mai determină eterna repetare a unor lucruri identice, ci devine purtător de diferenţe. 
Astfel, starea unui sistem fractalic la un moment oarecare nu este conţinută (nici măcar 
implicit) în starea sa anterioară: diferenţa între cele două constă într-un salt calitativ generat 
în primul rând de recurenţa regulilor structurante aplicate altui nivel de fiinţare a sistemului. 
Vorbim, aşadar de spaţializarea timpului, de cronos-ul devenit proprietate obiectivă a topos-
ului, de timpul relaţional care corespunde schimbărilor în structura internă a sistemului 
fractalic. 

Natura însăşi pare a-şi recâştiga autonomia fundamentală prin anularea 
condiţionării tradiţionale dintre obiectul cunoscut şi subiectul cunoscător. Prigogine afirma 
în acest sens că teoriile morfologice (în special teoria fractalilor, adăugăm noi) vorbesc 
despre lume „fără a trece prin tribunalul kantian, fără a pune în centru [...] subiectul uman 
definit prin categoriile sale individuale, fără a-şi supune afirmaţiile criteriilor pe care le 
poate gândi, în mod legitim, un anume subiect.”2 Antropocentrismul şi subiectivismul, ca 
modele de focalizare a cunoaşterii, îşi pierd consistenţa ideatică, devenind nefuncţionale: 
fiinţa umană se regăseşte integrată ireversibil în Natură, nemaifiind nici autoritate supremă, 
nici finalitate a acesteia. Pentru Prigogine, omul şi, în general, toate fiinţele vii nu sunt 
decât nişte insule de stabilitate relativă localizate într-un univers imprevizibil, complex, mai 
mult sau mai puţin haotic. Structurile interne ale acestei noi lumi sunt formele, „calităţi” 
individualizate, care nu constituie fenomene secundare ocurente la suprafaţa lucrurilor, ci se 
integrează esenţei fiinţei. Dacă ne referim doar la formele naturale, acestea sunt marcate de 
un triplu caracter – semnificaţie, individualitate, consistenţă – care face posibilă apartenenţa 
lor la structuri matematice ideale, respectiv la formele fractale văzute ca factor de identitate, 
realitate, esenţă şi stabilitate. Universul astfel regândit, el nu mai fiinţează în virtutea unui 
sistem de legi rigide, imuabile, ci devine un ansamblu de forme calitative în permanentă 
metamorfoză.  

Astfel, teoria fractalilor pare a fi de două ori inovatoare: în primul rând, prin 
obiectul de studiu – lumea formelor, şi apoi prin metoda asumată – structurală, calitativă şi 
ne-reducţionistă care impune o nouă filosofie a existenţei. Investigând noua zonă de ordine 
plasată în spaţiul intermediar dintre domeniul haosului necontrolabil şi ordinea excesivă a 
universului euclidian, perspectiva fractală generează acea „ascultare poetică a naturii” 
despre care vorbeşte Prigogine: „Fie că este vorba de muzică, de pictură, de literatură sau 
de folclor, nici un model nu-şi mai poate revendica legitimitatea, nici unul nu mai este 
exclusiv. Pretutindeni vedem o cunoaştere multiplă, mai mult sau mai puţin hazardată, 

                                                
1 Vezi cap.Timpul intern, în: Prigogine, I., Stengers, I., Noua alianţă. Metamorfoza ştiinţei, 
Ed.Politică, Bucureşti, 1984, pp.354-362 
2 Ibidem, p.387 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

93 

efemeră sau reuşită [...]. Va trebui să învăţăm să nu mai judecăm multitudinea de 
cunoştinţe, practici sau culturi produse de societate, ci să stabilim relaţii inedite între ele, 
care să ne permită să facem faţă exigenţelor fără precedent ale epocii noastre.”1 

Dimensiunea „poetică” a fractalităţii aduce în discuţie problema valorilor sale 
estetice. Implică ştiinţa fractalilor o anumită estetică? Întrebarea îşi găseşte răspunsul în 
noţiunea de artă fractală prin care se dezvoltă imagini formate din cooperarea a doi autori: 
Artistul şi Matematica. Parafrazându-l pe Caius Dragomir, am putea spune că ştiinţa 
fractalilor „nu există decât prin atracţia pe care o ercită asupra spiritului frumosul existent 
în obiectul ştiinţei (...). O estetică a ştiinţei (fractale, adăugăm noi) este recunoaşterea 
acestui adevăr elementar: omul de ştiinţă caută adevărul pentru că acesta este pentru el o 
cale sigură spre frumos. Omul de ştiinţă analizează finitul aşteptându-se să afle în 
profunzimea acestuia infinitul.”2 Vorbind despre esteticul fractal, Dick Oliver afirma că: 
„Chiar şi cel mai simplu sistem devine de o frumuseţe profundă şi o complexitate deosebită 
atunci când procesul este iterat iar şi iar, folosind rezultatele fiecărei iteraţii ca punct de 
început pentru următoarea iteraţie. Astfel, natura creează un arbore Sequoia falnic dintr-o 
sămânţă de mărimea unei unghii.”3 Expresivitatea şi creativitatea sunt specifice fractalităţii 
care îşi depăşeşte astfel statutul de scientism arid, apropiindu-se din ce în ce mai mult de 
diversitatea pluriformă vieţii generatoare de emoţii. 

Relaţia dintre literatură şi teoria fractalilor este de natură problematizantă deoarece 
pune sub semnul întrebării viabilitatea unor invariante critice deja emise asupra domeniului 
literar, devenite între timp adevărate prejudecăţi critice. Vom încerca să punctăm în 
continuare aceste aspecte, rediscutându-le apoi prin epistema fractalică.  

Premisa de la care pornim în acest demers este că opera literară, ea însăşi o formă 
generată de principiul complexităţii şi al diversităţii structurale, poate fi interpretată 
morfogenezic ca un model fractal care respectă regulile compoziţionale specifice definite 
de teoria lui Mandelbrot. Cele cinci principii fractale (primatul detaliului, non-liniaritatea, 
omotetia internă, dimensiunea fractală şi ubicuitatea regulilor recursive) îşi găsesc în 
domeniul literaturii sugestive expresivităţi şi valenţe, fapt care pledează pentru o 
hermeneutică fractală a literarului. Ceea ce ne permite nouă să pornim pe acest drum, pe 
parcursul căruia vom descoperi o altă faţă a literarului, este afirmaţia lui I.P.Culianu: 
„Toate interpretările posibile sunt echivalente din punct de vedere axiologic.” Vorbim aici 
despre o metafizică a interpretării ca joc care, în viziunea lui N.Gavriluţă, „îţi solicită 
dăruirea ultimă şi necondiţionată, totală şi dezinteresată. Trebuie să-ţi asumi jocul pentru a 
înţelege Interpretarea. Numai fiind tu însuţi joc, te poţi detaşa şi privi cu aceiaşi ochi toate 
interpretările posibile. Încetezi pentru totdeauna a mai interveni din exterior, a mai 
privilegia o schemă ludică (şi critică, adăugăm noi) sau alta.”4 
 Abordând literatura ca univers fractal, nu intenţionăm să surprindem rigurozitatea 
matematică a ecuaţiilor ce explicitează această dimensiune, ci să potenţăm nivelul estetizant 
al  spaţiului fractalic literar, îndeosebi percutanţa ei vizuală perceptibilă de oricare lector-
spectator. 

O primă chestiune în discuţie este redefinirea literaturii ca model fractal, ceea ce 
presupune un univers tensional deschis, în care dinamica operelor şi a autorilor este 
aleatorie; haosul, imprevizibilitatea şi non-liniaritatea fractalică anulează aşadar tradiţionala 

                                                
1 Ibidem, p.391 
2 Dragomir, C., Argument pentru o estetică a ştiinţei, Ed.Dacia, Cluj, 1990, p.174 
3 Oliver, D., Fractali, traducere din engleză de Mihai Enache, Ed.Teora, Bucureşti, 1996, p.8 
4 Gavriluţă, N., Mentalităţi şi ritualuri magico-religioase, Ed.Polirom, Iaşi, 1998, p.211 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

94 

cauzalitate istorică liniară impusă de perceperea deterministă a literaturii ca istorie. „De 
fapt, afirmă Ion Manolescu, literatura nu ar trebui privită ca un muzeu de antichităţi pe care 
publicul să-l viziteze cu mănuşi, ochelari de protecţie şi o hartă a cauzalităţilor spaţio-
temporale; ea ar putea fi perspectivată ca un spaţiu cu geometrie variabilă (un soi de fractal 
„mişcat”, cu ramificaţii infinite, pe o infinitate de scări), ale cărui dimensiuni, stiluri, 
configuraţii şi centri se multiplică simultan şi alternativ.”1 Noua viziune asupra literaturii ca 
obiect ideal în perpetuă formare nu mai presupune un criteriu liniar de structurare internă, 
depăşind astfel clasificarea istorizantă a perioadelor, curentelor sau tendinţelor literare. 
Vechile abateri, devieri şi anomalii ale diferiţilor autori de la „norma” ideologică a unui 
curent sau a altuia2 sunt acum transpuse în termenii fractalici de „discontinuitate”, „haos al 
ordinii”, „imprevizibilitate generică” sau „non-liniaritate”, toate aceste trăsături devenind 
inerente câmpului tensional numit literatură. Ion Manolescu constată că, „regândită în 
asemenea parametri fluizi, scoasă din logica binară a opoziţiilor (ideologice sau tipologice) 
şi din cea arborescentă a genealogiilor (cutare curent derivă din cutare perioadă; cutare 
autor e inspirat sau anticipează pe cutare alt autor), istoria literaturii s-ar deşira într-un 
frizom (fractal rizomatic) viermuitor, suspendat de orice începuturi şi continuări, construit 
şi deconstruit în miriade de fluxuri, tensiuni şi iradieri haotic-ordonate. Criteriul cronologic, 
pietrificând literatura în perioade, momente, epoci şi biografii de la sine înţeles autoritare şi, 
prin urmare, legitime (chiar dacă liniile de forţă care le traversează şi le străpung poartă 
fâşii de texte şi viaţă, opere şi autori într-o discontinuitate auto-organizată), ar deveni 
inoperant, iar demersul istoricist (fotografic, solid, blocat) s-ar preschimba într-unul 
navigaţional (virtual, lichid, mobil).”3  

O altă problemă a hermeneuticii fractale a literarului are în vedere discutarea 
diferenţelor metodice care există între teoriile „clasice” ale interpretării operei literare şi 
viziunea fractalică. Chestiunea este, în fond, reductibilă la analiza problematicii continuu / 
discontinuu.4 Opera literară, ca formă fractală, cere metode de investigare fundamental 
calitative; însă metodele critice existente (de emplu critica structuralistă, tematistă sau cea 
mitic-arhetipală) utilizează analiza cantitativă a operei, identificând invarianţii săi ultimi 
prin care se reconstituie, în ultimă instanţă, sensul dominant al operei. Ele ajung la o 
informaţie literară primară care nu denotă un continuum, ci un ansamblu de itemi care 
interacţionează reciproc în virtutea unor izomorfisme de sens care redau operei caracterul 
său liniar. Dacă interpretarea fractalică pledează pentru caracterul discontinuu al operei, 
discreditând aparenta unitate a acesteia, metodele critice actuale postulează tocmai existenţa 
acestor invariante de sens care se armonizează în continuum-ul numit operă. Teoriile 
textului folosesc funcţii regulate de analiză care sunt prin natura lor continue. Vorbim în 
acest context de un primat al continuităţii care este legitimat de necesitatea ca criticul, în 
dorinţa sa de a acţiona asupra lumii ficţionale, să poată prevedea cu precizie fenomenele 
textuale în evoluţia lor, deci să poată deduce un verdict critic plecând de la o stare iniţială. 
Metoda astfel aplicată are un explicit caracter ştiinţific: se descoperă pe căi experimentale 
cum evoluează un fenomen (respectiv o grilă interpretativă) la scară locală şi pe durată 
infinitezimală, apoi se integrează ansamblul evoluţiilor locale într-o evoluţie globală, adică 
                                                
1 Manolescu, I., Videologia. O teorie tehno-culturală a imaginii globale, Ed.Polirom, Iaşi, 2003, 
pp.57-58 
2 A se vedea de exemplu controversa critică referitoare la dominanta simbolistă, expresionistă sau 
impresionistă a operei bacoviene. 
3 Manolescu, I., op.cit. , p.58 
4 Aspectul este discutat de A. Boutot pentru a clarifica natura opoziţiei dintre fizică şi teoriile 
morfologice – op.cit, pp.16-19 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

95 

în ansamblul Operă. Citându-l pe Alain Boutot, putem afirma şi noi că, astfel, „se elimină 
discontinuitatea care este fie ignorată, fie considerată un caz – limită al continuităţii.”1 Un 
emplu ilustrativ în acest sens îl avem în analiza pe care o face Ion Negoiţescu postumelor 
eminesciene, unde criticul identifică accente expresioniste considerate „devieri” de la 
ideologia romantică, ele anticipând de facto curentul modernist de mai târziu.2 

De asemenea, hermeneutica fractală a literarului se vrea a fi o replică virulentă 
contra oricărei forme de reducţionism critic, configurând polemic o „celebrare a 
diversităţii” (A.Boutot). Amintim aici critica biografistă ca formă de reducţionism extern 
deoarece ea  explică evoluţia operei prin filtrul acţional al biografiei empirice a autorului. 
Amprenta biografică devine astfel o structură semnificantă, o formă exterioară care capătă 
relevanţă în descoperirea sensului operei. Reducţionismul intern, cel care argumentează 
evoluţia sensului prin intervenţia factorilor interni ai operei, este şi el amendat: formele de 
atomism critic (aminteam mai devreme tematologia, structuralismul, etc.) nu creează decât 
o structură  de sens strict ierarhizată, canonică şi obsesiv de liniară.  

Alte forme de reducţionism critic privesc relaţia dintre creator şi textul său. 
Metodele critice care analizează textul din perspectiva (non-)intenţionalităţii producătorului 
său, autorul, se limitează atomar la discutarea funcţiei contextului ideologic sau cultural 
căruia îi aparţine opera. În acest caz, textul este o structură traversată de coduri culturale şi 
estetice care îi impun un anumit sens dependent strict de contextul exterior. Pe de altă parte, 
funcţia expresivă a discursului literar transmite calitatea creatorului de instanţă 
impersonală, existentă în operă sau de instanţă personalizată manifestă prin operă, ceea ce 
înseamnă a căuta reducţionist mărcile de semnificaţie auctoriale în discurs. Disputa 
conceptuală din jurul noţiunilor de eu social/superficial/empiric (critica biografistă) şi eu 
profund/poetic (critica textualistă, psihocritica, critica feministă şi postcolonială etc.) nu a 
făcut decât să grupeze metodele interpretării operei în cele două mari orientări: 
reducţionismul extern şi cel intern. 

Critica hermeneutică recentă selectează din ansamblul semnelor textuale pe cele 
reductibile la o interpretare coerentă conţinută într-o ordine precisă epistemologică şi 
ideologică. Marcel Corniş-Pop discută scenariile critice ca şi căutare a diferitelor semnale 
din perspectiva a patru modele dominante. Modelul mimetic şi cel expresiv reduc actul 
interpretativ la identificarea semnificanţilor obiectivi sau subiectivi. Modelul retoric 
(estetic) presupune, la rândul său, configurarea unei structuri particulare de elemente 
materiale individuale. „Chiar şi în varianta structuralistă actualizată a modelului retoric, se 
aşteaptă de la critic să opereze o interpretare imanentă – o căutare a matricilor de adâncime 
ale operei.”3 Modelul cathartic, care interpretează sensul drept efect al textului asupra 
lectorului, propune identificarea „temei identitare” a cititorului, aşa cum procedează 
modelul receptării hollandiene. Articulaţiile poststructuraliste ale receptării privesc textul în 
dependenţa sa faţă de convenţiile exterioare; pentru critica feministă, de emplu, 
interpretarea urmăreşte principial identificarea sensului în contextul unui „cadru teoretic 
deja elaborat al realităţii construite social, ideologic şi lingvistic”4, al cărui funcţie primară 
este aceea de subminare a ideologiei falocentrice a narării. De fapt, aşa cum observa Marcel 
Corniş-Pop, „poststructuralismul promite să integreze lectura într-un praxis cultural extins 

                                                
1 Ibidem, p.18 
2 Negoiţescu,I., Poezia lui Eminescu, Ed.Eminescu, Bucureşti, 1970 
3 Corniş-Pop, M., Tentaţia hermeneutică şi rescrierea critică, Ed.Fundaţiei Culturale Române, 
Bucureşti, 2000, p.16 
4 Deirdre Burton, apud idem, p.17 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

96 

(...). Atenţia critică este refocalizată de la întrebarea ce face ca literatura să fie literatură? la 
aparatul sociocultural care pune stăpânire pe literatură, o organizează, o traduce şi o 
refractă.”1 Un rol primordial îl joacă lectorul, invitat să rescrie textul într-o atitudine 
dinamic-participativă: „Cititorul trebuie să opereze (...) trei serii de transformări 
fenemenologic-retorice: una de la suprafaţa textului la structura de adâncime a textului, o 
transformare ulterioară de la structura de adâncime la seturile derivate de abstracţiuni 
ideologice (ideologia procesului narativ şi ideologia lumii reprezentate) şi, în final, la 
înţelesul estetic-ideologic total.”2 Câştigurile interpretative ale teoriilor orientate asupra 
lectorului par a veni, în viziunea criticului, din trei direcţii:  

1. are loc trecerea de la ontologia textuală la o dialectică a lecturii. Dar esenţa 
dinamică, tranzacţională a sensului care distruge vechea stabilitate a operei ca 
obiect autonom depinde strict de performanţa interpretativă a lectorului. 

2. analiza formalistă este înlocuită de receptarea estetică. „Desfătarea cititorului 
începe în momentul în care el însuşi devine productiv” (Iser); iarăşi o reducere la 
poziţia atomară a lectorului. 

3. se mută accentul de la mesajul literar la producerea şi receptarea lui prin lectură. 
Dar procesul lectorial este focalizat exclusiv pe capacităţile aperceptive ale 
cititorului, o altă fomă de reducţionism critic. 

Perspectiva fractalică pare a fi consubstanţială textului postmodernist mai ales, prin 
dinamica narativă ce implică raportul entropie – negentropie / dezordine browniană – 
reordonare, prin arhitectura interfeţelor textuale, prin ocurenţa spaţiilor pluri-dimensionale 
aleatorii dar auto-similare, prin fragmentarea realului în structuri auto-repetitive. Cu toate 
acestea, şi o operă literară „clasicizată” deja, precum cea eminesciană, poate fi rediscutată 
fractalic. Pornind de la premisa că orice creaţie nu se serveşte de metodele de investigare 
exterioare ei, ci le serveşte, se poate argumenta modularea fractală a poemului eminescian 
Melancolie. 

Poemul apare în Convorbiri literare, 1 septembrie 1876 şi este comentat la 
Junimea, fiind apreciat de Titu Maiorescu drept „o nebunie plină de spirit.“3 Concepţia 
poeziei este regăsibilă în dialogurile piesei  Mira (1868-1869), în cuvintele lui Ştefăniţă şi 
ale lui Arbore (act. I, sc.IV, după ms.2254,f.66v. şi urm.). Motivul poetic este reluat în două 
manuscrise: versiunea din 2259, 244 poartă titlul Tristeţă iar cea din 2290,81-82 este de 
fapt cea anterioară, dar transpusă într-un ritm mai alert. Ultima versiune a poeziei apare în 
ms.2276 bis, 21, 21v., 22 şi este prima variantă integrală, apropiată mult de textul definitiv 
(ca plan şi detalii), datând din perioada epocii berlineze. 
 Egeza eminesciană l-a receptat în mod diferit. Pentru George Călinescu, 
capacitatea meditativă hyperionică a eului poetic transformă obiectivitatea cadrului de 
natură din prima parte în formele directe de interiorizare din partea a doua. George Popa 
consideră poemul drept “o excepţională definire, cu mijloace poetice, a eului pur ca 
supraconştiinţă a lumii“,4 iar Alain Guillermou constată că textul se raportează la două 
nivele de interpretare: “La un prim nivel, acela al lecturii curente, avem de-a face cu un fel 
de halucinaţie poetică, care se continuă în mod firesc în tabloul lugubru din cimitir şi din 
biserica în ruină. Dar dacă păşim dincolo de acest sens foarte natural, descoperim că 
Eminescu vrea să-şi extindă poemul, în fine, să-şi întemeieze starea de nelinişte pe un 

                                                
1 Idem, p.18 
2 Idem, p.20 
3 vezi Torouţiu, I., E., Studii şi documente literare, IV, 1933, pp.23-24. 
4 Popa, G., Prezentul etern eminescian, Ed.Junimea, Iaşi, 1989, p.180. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

97 

substrat filozofic.”1 La acest nivel secund de interpretare se plasează scindarea şi 
mortificarea eului liric, observate de Elena Tacciu care constată în Melancolie prezenţa 
unor motive pur romantice: moartea astrală, demonologia miezului de noapte, fugit 
irreparabilae tempus, dedublarea, nebunia, moartea. Nucleele  romantice se grefează pe 
meditaţia schopenhaueriană a poetului asupra prezentului existenţei (Eugen Todoran), văzut 
ca ieşire din durata obiectivă a vieţii. Starea melancolică a singurătăţii atrage după sine, 
conform lui Negoiţescu, această dedublare între existenţialitate şi istoricitate, vizibilă 
formal şi la nivelul structural al celor două părţi ale textului. 
 Hermeneutica fractală, în schimb, descoperă în poemul eminescian un primat al 
fragmentării pe baza ocurenţei unui spaţiu fractalic omotetic care proiectează la rândul său 
un eu fractalic.  

Mecanismul generativ al spaţiului fractalic din Melancolie este actualizat de 
procedeul diviziunii tremice de origine cantoriană, ajungându-se, în cadrul primului nivel 
de fragmentare, la concretizarea celor trei perspective spaţiale: transcendenţa cosmică 
(„Părea că printre nouri s-a fost deschis o poartă, / Prin care trece albă regina nopţii 
moartă.”), contingenţa existenţialităţii („Bogată în întinderi stă lumea-n promoroacă, / Ce 
sate şi câmpie c-un luciu văl îmbracă”) şi interioritatea eului („Credinţa zugrăveşte 
icoanele-n biserici / Şi-n sufletu-mi pusese poveştile-i feerici, / Dar de-ale vieţii valuri, de 
al furtunii pas / Abia conture triste şi umbre-au mai rămas. / În van mai caut lumea-mi în 
obositul creer”). Acest sistem triadic al spaţialităţii poetice se dezvoltă fractalic prin iterarea 
procesului de fragmentare tremică la un nivel secund al discursului. Astfel, universul 
transcendental este fracţionat în alte trei spaţii complementare subordonate unor topoşi 
specifici: „printre nouri”, „regina nopţii moartă”, „al cerurilor arc”. Contingenţa intră şi ea 
sub influenţa aceluiaşi proces repetitiv:   

1. perspectiva întinderilor thanatice: „Bogată în întinderi stă lumea-n promoroacă, 
                                                        Ce sate şi câmpie c-un luciu văl îmbracă; 

Văzduhul scânteiază şi ca unse cu var 
   Lucesc zidiri, ruine pe câmpul solitar.” 

       2.    spaţiul sepulcral al cimitirului: „Şi ţintirimul singur cu strâmbe cruci veghiază, 
                                                             O cucuvaie sură pe una se aşează, 
                                                                  Clopotniţa trosneşte, în stâlpi izbeşte toaca, 
                                                                  Şi străveziul demon prin aer când să treacă, 
                                            Atinge-ncet arama cu zimţi - aripei sale 
                                            De-auzi din ea un vaier, un aiurit de jale.” 

3 toposul bisericii care acumulează funcţii narcisiace prin potenţarea valenţelor 
mortifere ale primelor două spaţii printr-un act reflectorizant:  

„Biserica-n ruină 
Stă cuvioasă, tristă, pustie şi bătrână, 
Şi prin ferestre sparte, prin uşi ţiuie vântul 
Se pare că vrăjeşte şi că-i auzi cuvântul 
Năuntrul ei pe stâlpi-i, păreţi, iconostas, 
Abia conture triste şi umbre au rămas; 
Drept preot toarce-un greer un gând fin şi obscur, 
Drept dascăl toacă cariul sub învechitul mur.” 

Spaţiul interiorizat al eului se reconstruieşte în aceeaşi manieră fractalică din trei 
ipostaze ontologice: eul religios ca proiecţie generică a-temporală şi a-spaţială a Credinţei 

                                                
1 Guillermou, A., Geneza interioară a  poeziilor lui Eminescu, Ed. Junimea, Iaşi, 1977, p.152. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

98 

(„Credinţa zugrăveşte icoanele-n biserici / Şi-n sufletu-mi pusese poveştile-i feerici”), 
dublul ca reminiscenţă a eului religios – status intermediar ce marchează începutul 
„dezgolirii” de religiozitate („Şi când gândesc la vieaţa-mi, îmi pare că ea cură / Încet 
repovestită de o străină gură, / Ca şi când n-ar fi vieaţa-mi, ca şi când n-aş fi fost. / Cine-i 
acel ce-mi spune povestea pe de rost / De-mi ţin la el urechea — şi râd de câte-ascult / Ca 
de dureri străine? ... Parc-am murit de mult.”) şi eul depersonalizat, care îşi pierde orice 
marcă a individualităţii („Dar de-ale vieţii valuri, de al furtunii pas / Abia conture triste şi 
umbre-au mai rămas. / În van mai caut lumea-mi în obositul creer, / Căci răguşit, tomnatec, 
vrăjeşte trist un greer; / Pe inima-mi pustie zadarnic mâna-mi ţiu, / Ea bate ca şi cariul încet 
într-un sicriu.”). Ipostazele eminesciene ale eului trifaţetat par a reflecta astfel însuşi eul 
fractal care este generat printr-o perpetuă implozie: eul înconjurat de duplicările sale, adică 
de propriile sale imagini reflectate, devine un eu creator de lume ce îşi pierde consistenţa 
ontologică, în locul ei insinuându-se acut o natură pivotal – relaţionară. „Căci multe feţe-am 
întâlnit / Dar fură măşti... a fost murit  / Eu le-am pus cruci ... şi şir cu şir / Viaţa mea e 
cimitir” scrie Eminescu într-o variană a poemei. Structurarea relaţională a spaţiului interior 
aminteşte de „transubstanţierea sacră” despre care vorbeşte Jan Patočka în eseurile sale. 
Cele trei ipostaze identificate de noi, eul religios, dublul, eul depersonalizat, marchează o 
triplă articulaţie fractalică a universului interior eminescian din Melancolie: centrul în care 
sacralitatea operează teofania (eul religios), spaţiul intermediar care se valorizează în 
funcţie de proximitatea sa cu acest centru (dublul) şi marginalul exterior marcat de non-
individuaţie, absenţă a formei şi moarte (eul depersonalizat). „Toate aceste relaţii obiective, 
afirmă Patočka, rămân la îndemâna spaţiului originar al vieţii, care nu încetează niciodată 
să le explice şi să se explice, străduindu-se, după o tendinţă proprie mai ales sferei afective, 
să le găzduiască din nou în intimitatea sa personală şi să le umple cu viaţă trăită.”1 Cuprins 
în acest joc al semantizării formelor multidimensionate, eul liric se regăseşte în ipostaza 
gânditorului lui H.O.Peitgen, cel care se lasă sedus de frumuseţea fractalică a lumii: 
„Gânditorul, încercând să penetreze cu inteligenţa sa fenomenele naturale, căutând să 
reducă toată complexitatea la câteva legi fundamentale, nu este el însuşi un visător care 
plonjează în oceanul formelor şi se crede o parte din jocul etern al evenimentelor 
naturale?”2 

Nivelele imaginarului poetic, cosmosul, teluricul şi ontos-ul, interacţionează 
reciproc, eul eminescian transformându-se într-o proiecţie individualizatoare a primelor 
două. Deoarece, aşa cum afirma Jacques Boivin, „dacă dorim să înţelegem natura 
universului, avem un avantaj ascuns în interior: suntem noi înşine mici portrete ale 
universului şi astfel purtăm răspunsul în noi.”3 Rezonanţa părţii cu întregul – altfel spus, 
caracterul omotetic al structurii fractalice – este ilustrată în poemul eminescian atât prin 
specificul relaţional al raportului cosmos – teluric – eu discutat anterior, cât şi printr-o 
dominanţă a viziunii thanatice la nivelul imaginarului poetic fragmentat tremic. Nu este o 
perspectivă nihilistă, nici una pesimistă, ci vorbim despre un primat al cunoaşterii de tip 
apofatic, care aduce în discuţie, din punct de vedere fractalic, o altă chestiune, cea a 
contemplativităţii. 

Apofatismul, ca mod de cunoaştere fundamental calitativ, presupune absorbţia 
spaţiilor cantitative percepute conştient şi raţional în registrul calitativ al cunoaşterii unde 
afirmaţia catafatică lasă loc negaţiei apofatice şi contemplării. Fractalitatea potenţează şi ea 

                                                
1 Apud Mihali, C., Inventarea spaţiului, Ed.Paideia, Bucureşti, 2001, p.27 
2 Apud Oliver, D., op.cit., p.81 
3 Ibidem, p.221 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești



 

 

99 

categoriile calitativului şi contemplării încât, dacă ne raportăm la Melancolie, putem afirma 
că poemul constituie un complex fractalic ce modelează o configuraţie spaţială tremică 
echivalentă cu ansamblul de trăsături calitative date, raportabile la cele trei nivele primare 
de fiinţare: cosmic, teluric şi interior. 
 
Bibliografie : 
 
BOUTOT, A., Inventarea formelor. Revoluţia morfologică. Spre un neo-aristotelism 
matematic, traducere de Florin Munteanu şi Emil Bazac, Ed.Nemira, Bucureşti, 1997 
CORNIŞ-POP, M., Tentaţia hermeneutică şi rescrierea critică, Ed.Fundaţiei Culturale 
Române, Bucureşti, 2000  
CULIANU, I.P., Arborele gnozei. Mitologia gnostică de la creştinismul timpuriu la 
nihilismul modern, traducere de Corina Popescu, Ed.Nemira, Bucureşti, 1998 
DRAGOMIR, C., Argument pentru o estetică a ştiinţei, Ed.Dacia, Cluj, 1990 
ELIADE, M., CULIANU, I.P., Dicţionar al religiilor, traducere de Cezar Baltag, 
Ed.Humanitas, Bucureşti, 1993  
FALCONER, K., Fractal Geometry, Wiley, New York, 1990 
GAVRILUŢĂ, N., Mentalităţi şi ritualuri magico-religioase, Ed.Polirom, Iaşi, 1998 
GUILLERMOU, A., Geneza interioară a  poeziilor lui Eminescu, Ed. Junimea, Iaşi, 1977 
MANDELBROT, B., Obiectele fractale. Formă, hazard şi dimensiune, traducere de Florin 
munteanu, Ed.Nemira, Bucureşti, 1998 
MANDELBROT, B., The Fractal Geometry of Nature, W.H.Freeman, New York, 1983 
MANOLESCU, I., Videologia. O teorie tehno-culturală a imaginii globale, Ed.Polirom, 
Iaşi, 2003 
MIHALI, C., Inventarea spaţiului, Ed.Paideia, Bucureşti, 2001 
MUNTEANU, F., Seminţe pentru altă lume, Ed.Nemira, Bucureşti, 1999 
NEGOITESCU,I., Poezia lui Eminescu, Ed.Eminescu, Bucureşti, 1970 
OLIVER, D., Fractali, traducere din engleză de Mihai Enache, Ed.Teora, Bucureşti, 1996 
POPA, G., Prezentul etern eminescian, Ed.Junimea, Iaşi, 1989 
PRIGOGINE, I., Stengers, I., Noua alianţă. Metamorfoza ştiinţei, Ed.Politică, Bucureşti, 
1984 
RUSS, J., Panorama ideilor filosofice, Ed.Amarcord, Timişoara, 2002 

 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:46:01 UTC)
BDD-A5329 © 2005 Universitatea din Pitești

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

