
 41 

 
 

TRADUCTION DU CORAN 
ENTRE CADUCITÉ ET ACTUALITÉ 

 
 

Mokhtar  ZOUAOUI 1 
 
 
Abstract: The purpose of the present article is to provide some theoretical 
tools, taken from semiotics and some sciences of the Koran, to analyzing its 
translation into French. We will examine its translation made by Claude 
Etienne Savary and his criticism against De Ryer’s translation. The question of 
void of such works will be processed, by highlighting the specificity of the 
close of the Koranic text, its division into translation units, and the role of 
encyclopedic and linguistic knowledge in the transfer of meaning. 
 
Keywords: Koran, translation, void, pause, close, units of translation.  

 
 
Introduction 
 
Le Coran est sans doute l’un des livres qui ont suscité, et suscitent 

encore d’innombrables traductions. Traduit et retraduit dans plusieurs 
langues, le texte coranique semble ne jamais se satisfaire d’une seule 
traduction, de la même manière qu’il ne se satisfait d’une seule exégèse. 
Introductions, interprétations, traductions, retraductions, exégèses, 
traduction d’exégèses, sont autant d’aspects renseignant sur l’intérêt 
croissant que l’on ne cesse de manifester pour ce livre, sans compter la 
réédition, chaque fois renouvelée d’anciennes et nouvelles traductions.  

Pour ne s’en tenir qu’au domaine français, le nombre de 
traductions offertes au public francophone « a, en effet, dépassé les 
cent-vingt. Elles ont été publiées  dans différents pays et les traducteurs 
sont de différentes nationalités et religions » (C. Trabelsi, 2000, p. 401). 
Devant cette multiplicité de traductions l’on est que naturellement 
enclin à s’interroger : Pourquoi tant de traductions, en français, pour un 
seul livre ? Une première réponse peut être offerte et postule que, 
certaines traductions devenues caduques, d’autres voient le jour pour 
réinstaurer un équilibre linguistique entre le texte traduit et la 

                                                 
1Maître Assistant, Université Djillali Liabes de Sidi-Bel-Abbès, Algérie, 
mokh_zouaoui@yahoo.fr. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:02 UTC)
BDD-A5130 © 2011 Editura Universităţii din Suceava



 42 

communauté linguistique, voire la culture d’accueil. Et l’on se 
contenterait alors de juger telle traduction de dépassée, ne répondant 
plus aux goûts et aux attentes du public ciblé, et telle autre d’actuelle et 
vive, en symbiose avec l’état culturel et la mentalité de la nation visée.  

 
I. La traduction du Coran comme faire idéologique et objet 
axiologique 

Si l’on considère, à la suite de Greimas (A. J. Greimas, 1983, p. 
2), la traduction comme à la fois un faire idéologique et un objet 
axiologique, celle du Coran semble avoir été régie par différentes 
idéologies. Blachère l’avait déjà remarqué, « les intentions des 
traductions du Coran ont varié selon les communautés, les langues, les 
époques et les contextes politico-religieux » (R. Blachère, 1991, pp. 
264-277). Sans que l’on assiste vraiment, jusqu’à ce jour, à la 
constitution d’une instance qui prenne en charge l’acte de traduire le 
Coran et évalue les textes qui en sont produits, si ce ne sont quelques 
contributions éparses, communications ou articles qui mettent en 
exergue les difficultés que rencontrent les traducteurs à rendre aussi 
pleinement que possible son univers sémantique, l’activité traduisante 
qui ne cesse de s’accentuer depuis au-moins la deuxième moitié du 
XIX e siècle, après avoir connu dès le XVIIe un essor louable, n’a pas 
encore reçu des spécialistes tout l’intérêt qu’elle mérite. 

Cette instance, de nature interdisciplinaire, dont la tâche ne 
consiste pas seulement à sanctionner l’activité traduisante et évaluer les 
textes qu’elle produit, mais plutôt à œuvrer pour mettre à la disposition 
du traducteur, de quelque langue qu’il soit, les ressources linguistiques 
ainsi que les connaissances encyclopédiques à même de le mener vers 
une meilleure compréhension du texte coranique et lui garantir une 
traduction cohérente, devrait d’abord s’atteler à lui faire connaitre les 
multiples tendances exégétiques qui gravitent autour de ce texte et 
l’appréhende de différentes approches. Un travail devrait être fait pour 
renseigner sur les multiples interprétations dont on a fait de certaines 
séquences du texte et préciser les diverses significations que peuvent 
recevoir les mots du Coran.  

Pour ce faire, des lexiques coraniques comme il en existe en arabe 
doivent être élaborés dans d’autres langues, sous forme de dictionnaires 
bilingues, pour afficher les significations ou les différentes 
significations dont peuvent être porteurs les mots. A côté de ce travail 
lexicologique et lexicographique, des connaissances se rapportant 
directement au texte coranique doivent être vulgarisées, notamment 
celles ayant trait à sa syntaxe, sa sémantique et sa rhétorique ; à ses 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:02 UTC)
BDD-A5130 © 2011 Editura Universităţii din Suceava



 43 

sourates, ses arrêts et ses articulations; à son intratextualité, sa 
polysémie et sa similitude, etc. Et ce que nous appelons connaissances 
encyclopédiques ne sont, en fin de compte, que les connaissances dont 
rendent compte ce que les exégètes appellent communément « Les 
sciences du Coran ». Ces sciences ont pour objectif, nous l’avons 
signalé, non pas de réussir la traduction du Coran, mais plutôt d’en 
garantir une traduction cohérente dans la mesure où le choix porté sur 
l’une des significations à traduire doive être récurrent pour assurer au 
texte traduit son isotopie.  

 
II. Traduction du Coran entre caducité et actualité 

C’est dans la cadre d’une telle instance que l’on peut considérer 
certaines traductions du Coran comme caduques, vieillies ou dépassées, 
ou au contraire toujours fraiches et d’actualité. Toutefois, si les 
bouleversements qu’ont connus les sciences de l’homme et du langage 
depuis le début du XXe siècle, ainsi que les évolutions culturelles qui 
ont accompagné la formation des Etats et des idéologies, ont porté la 
traduction au devant de la scène civilisationnelle, et fit de l’acte de 
traduire une propédeutique à la connaissance de l’autre et de son univers 
culturel, les recherches coraniques en langue arabe restèrent attachées à 
rééditer les grandes œuvres consacrées aux sciences du Coran, donnant 
lieu à une somme considérable d’études coraniques, embrassant tous les 
aspects du texte et de son énonciation, sans jamais, ou rarement 
réfléchir à communiquer aux traducteurs, en d’autres langues, ce savoir 
afin de les préparer aux difficultés qu’ils peuvent rencontrer.  

Dans ce sens, si une traduction du Coran peut être qualifiée de 
caduque, elle ne peut l’être, à notre avis, du seul point de vue 
linguistique, tant il est vrai que l’évolution linguistique n’est pas si 
considérable pour nous permettre de décider de la caducité d’une 
traduction. En effet, ni la syntaxe du français ni son vocabulaire n’ont 
subi de changements significatifs depuis quelques siècles puisque l’on 
peut lire et comprendre sans peine, même avec une orthographe jugée 
dépassée, des traductions du Coran comme celle que donna Claude 
Etienne Savary, la première fois en 1787, rééditée plusieurs fois 
jusqu’en en 1960.  

Néanmoins, ce n’est qu’en remontant un peu plus loin, que l’on 
peut considérer comme caduques des traductions du Coran comme celle 
de Maracci ou encore celle de De Ryer à propos duquel Savary ne se 
prive d’accuser la manière de traduire, en qualifiant sa traduction du 
Coran de plate et d’ennuyeuse jusqu’à rendre l’original méconnaissable 
(C. E. Savary, 1826, p.ix). Mais ce qui nous amène à considérer cette 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:02 UTC)
BDD-A5130 © 2011 Editura Universităţii din Suceava



 44 

traduction de caduque n’est pas tant du seul fait du changement 
linguistique, c’est plutôt la manière de rendre le texte coranique. Selon 
encore Savary,  

 
De Ryer, sans respect pour le texte, a lié les versets les uns aux 

autres, et en a fait un discours suivi. Pour opérer cet assemblage 
difforme, il a recours à de froides conjonctions, à des bouts de phrases 
qui détruisant la noblesse des idées, le charme de la diction, rendent 
l’original méconnaissable  (C. E. Savary, 1826, pp.vii-xi).  

 
Aussi caduque est la traduction du Coran donnée par Maracci qui, 

selon toujours Savary,  
 

 a rendu mot pour mot. Ce ne sont pas les pensées du Coran qu’il 
a exprimées, ce sont les mots qu’il a travestis dans un latin barbare. 
Cependant quoique cette traduction fasse disparaitre les beautés de 
l’original, elle est encore préférable à celle de De Ryer. Maracci y a 
joint des notes savantes, et un grand nombre de passages Arabes tirés 
des Docteurs Musulmans ; mais comme son but est la réfutation, il a 
soin de choisir ceux qui lui fournissent une plus ample matière. On peut 
lui reprocher de s’abandonner trop à l’ardeur de son zèle, et sans 
respecter le titre d’Ecrivain, de fouiller sa plume par les injures les plus 
grossières. (C. E. Savary, 1826, pp.xi-xii). 

 
Comparée aux anciennes traductions faites du Coran qu’il n’hésite 

pas à critiquer à maints égards, la traduction de Savary semble donc être 
toujours actuelle et plausible, du fait même de sa réédition en 1960. 
C’est que, comparée aux anciennes traductions françaises, elle 
représente une nouvelle étape dans l’activité traduisante du Coran et, 

  
persuadé que le mérite d’une traduction consiste à rendre 

l’original avec vérité, je me suis efforcé, écrit Savary dans sa préface, de 
faire passer dans notre langue les pensées de l’Auteur, avec le coloris, la 
nuance qui les caractérisent ; j’ai imité autant qu’il a dépendu de moi la 
concision, l’énergie, l’élévation de son style, et pour que l’image soit 
ressemblante au modèle, j’ai traduit verset par verset. Le ton 
prophétique que prend Mahomet fait qu’il développe souvent d’ombres 
qui lui donnent un air mystérieux, j’ai respecté cette obscurité, aimant 
mieux laisser la pensée obscure, que de l’affaiblir en l’éclaircissant. Les 
endroits les plus difficiles sont accompagnés de notes explicatives. 
Souvent aussi ces notes ne servent qu’à faire connaitre le sentiment des 
commentateurs, les mœurs des Arabes, ou des faits qui, ayant rapport à 
l’ouvrage, peuvent intéresser le lecteur. J’avoue que je n’aurais jamais 
osé entreprendre la traduction d’un livre aussi difficile, si le long séjour 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:02 UTC)
BDD-A5130 © 2011 Editura Universităţii din Suceava



 45 

que j’ai fait parmi les orientaux, ne m’eût mis à portée d’entendre un 
grand nombre de passages qui sans cela m’eussent paru inintelligibles 
(C. E. Savary, 1826, xii-xiii) 

 
Ainsi, ce que Savary reproche à ses prédécesseurs traducteurs du 

Coran, n’est pas tant que leurs traductions ont été faites dans un vieux 
langage à partir duquel il devient difficile pour le lecteur moderne d’en 
déchiffrer le contenu, mais se sont plutôt la manière de traduire et 
l’idéologie qui la gèrent qu’il accuse, et nécessitant dès lors une 
retraduction en élaborant d’une part une autre approche plus appropriée 
au texte coranique, du type verset par verset et non pas mot par mot, et 
se démarquant de tous préjugés n’ayant aucun fondement scientifique. 
C’est sur la base d’un tel jugement émis par Savary que l’on peut 
concevoir les traductions qu’il fustige comme caduques.  

 
III. Nouveaux regards sur la traduction du Coran 

Les nouvelles recherches qui ont accompagné la réédition 
d’anciennes œuvres consacrées au texte coranique permettent de jeter 
un nouveau regard sur les traductions actuelles du Coran et les apprécier 
à leur juste valeur. Nous nous n’intéresserons pas dans la suite de cet 
exposé des traductions déjà considérées, à la suite de Savary, comme 
caduques mais plutôt à la sienne, à la lumière des connaissances dont 
doive être porteur tout projet de traduction du Coran. Certes, le long séjour 
que Savary effectua parmi les orientaux lui a permis de s’affranchir de 
l’ancienne manière de traduire le Coran et de l’idéologie qui la sous-
tendait, faire passant ainsi l’acte de traduire le Coran du statut d’un faire 
ultérieur à celui d’un faire-savoir, néanmoins sa traduction et l’approche 
qu’il a menée restes critiquables à certains égards.  

Pour les besoins de l’analyse, nous nous contenterons dans la suite 
de cet exposé d’une seule séquence coranique pour déceler les limites 
qu’impose la méthode, verset par verset, préconisée par Savary pour la 
traduction du Coran au transfert total du sens, objet ultime de toute 
traduction et, de ce fait, notons à prime abord que les remarques que 
l’on fera à la traduction de la dite séquence ne la concernent qu’elle, 
laissant dire que les connaissances ne nous permettent pas de généraliser 
de telles considérations à l’ensemble du texte coranique ainsi qu’à ses 
multiples traductions. Une perspective d’une telle envergure nécessite, 
nous en sommes conscients, un vaste réseau de connaissances dont ne 
peut être porteur un seul chercheur, mais requiert plutôt la collaboration 
d’équipes de recherche à la manière de l’entreprise menée par 
l’American Bible Society dirigée E. Nida. Les quelques remarques que 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:02 UTC)
BDD-A5130 © 2011 Editura Universităţii din Suceava



 46 

l’on fera à propos des rapports que doivent tisser la traduction du Coran 
et les sciences qui se sont constituées au fil des temps pour servir son 
exégèse serviront à montrer l’ampleur de l’entreprise et justifier le 
besoin de convoquer une telle interdisciplinarité. 

  
1. Traduction du Coran et sciences du Coran 

Il est indéniable pour tout projet de traduction du Coran 
d’instaurer des liens indissociables entre l’acte de traduire et le faire 
interprétatif dont on peut puiser les éléments dans la somme d’exégèses, 
considérable et multiple, malheureusement non disponible qu’en langue 
arabe. Cette évidence semble être requise chez des traducteurs 
modernes, ainsi pour Blachère, « les commentaires arabes sur lesquels 
se fonde la présente traduction, dit-il de sa traduction, sont au nombre 
de quatre et ont été retenus à l’exclusion de tous les autres à cause de 
l’autorité qu’on leur accorde et du fait qu’ils représentent les tendances 
essentielles de l’exégèse » (R. Blachère, 1966, 7). Seulement, il ne suffit 
pas, croyons-nous, pour un traducteur du Coran de consulter une 
sommes d’exégèses pour s’assurer de la réussite de son entreprise, car si 
le tafsîr (exégèse) est la science qui a pour objet la compréhension du 
Coran, l’explicitation de ses significations ainsi que la reconnaissance 
de ses prescriptions (Ahkâm) et ses sagesses (Hikam),  

 
cette science ne peut être menée à terme, selon Al-Zarkaši, que 

grâce aux sciences du langage, au nahw (grammaire), au tahrîf 
(morphologie), à ‛ilm al-bayân (science de l’exposition ou Bayân), à 
uhûl al-fiqh (les fondements de jurisprudence) et al-qirâ’âte (les 
lectures), comme l’on a besoin de connaitre asbâb al-nuzûl (les raisons 
de la révélation) ainsi qu’al-nâsih wa al-mansûh (l’abrogeant et 
l’abrogé). (Al- Zarkaši, 2005, p.27) 

 
Faut-il donc pour un traducteur du Coran de s’assurer une 

connaissance, en premier lieu, linguistique très approfondie, dans la 
mesure où le texte coranique, même révélé dans la langue arabe, s’élève 
au-dessus devant lequel seul un lecteur habile peut en mesurer les 
écarts. Ce quoi différencie, en fin de compte, le traducteur de l’exégète 
est d’ordre linguistique, l’un usant d’un faire interlinguistique alors que 
l’autre est de nature intralinguistique, les deux ne font que l’effort de redire 
sous une autre forme linguistique ce que le texte coranique peut dire. 

 
2. Découpage du texte coranique 

Comme le découpage du texte est l’une des opérations 
fondamentales constituant l’acte de traduire, le texte coranique semble 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:02 UTC)
BDD-A5130 © 2011 Editura Universităţii din Suceava



 47 

apparemment ne pas poser problème pour le traducteur. En effet, le 
Coran étant constitué de Sourates titrées, elles-mêmes divisées en 
versets, le traducteur n’aura pas de peine à constituer des unités de 
traduction desquelles il n’aura qu’à extraire le sens pour le rendre dans 
une autre langue. Ainsi en a procédé Savary, traduire verset par verset, 
et c’est justement cette règle que nous voulons en discuter la teneur et 
remettre en cause la généralité.  

Telle qu’elle se présente dans l’édition de 1826, la traduction de 
Savary reprend la forme du Coran, en Sourates et en versets. Ainsi, 
croyons-nous, en procédant de la sorte Savary avait constitué un double 
mode de clôture du texte coranique, et  

 
 si l’on entends par clôture tout arrêt, toute rupture de 

l’écoulement textuel - peu importe que ce soit à la fin d’une phrase, d’un 
paragraphe ou d’une séquence plus large - on voit que l’irruption a 
chaque fois pour effet l’émergence des significations locales et 
partielles (A. J. Greimas, 1983, p.6),  

 
et qu’ainsi, pour Savary, le verset représente une forme de 

signification partiellement autonome pour laquelle il suffit de trouver 
une construction syntaxique adéquate équivalente, « j’ai imité, écrivit-il, 
autant qu’il a dépendu de moi la concision, l’énergie, l’élévation de son 
style, et pour que l’image soit ressemblante au modèle, j’ai traduit 
verset par verset » (C. E. Savary, 1826, p.xii). Cependant les versets ne 
constituent pas tous, tout le long du texte coranique, des unités de 
significations complètes, les arrêts de la lecture, codifiés dès l’essence 
du texte coranique, ne coïncident pas souvent avec la fin des versets, où 
le sens déborde, pour être saisi dans toute sa totalité, tantôt sur une 
partie du verset successif, et tantôt sur plusieurs.  

 
3. Clôture du texte coranique 

Les recherches qui portèrent sur l’arrêt (al-waqf) dans le texte 
coranique ont fini par recenser plusieurs types d’arrêt de la lecture. 
Celui sur lequel nous nous arrêterons est dit obligatoire, et nous aurons 
à montrer quelles fonctions assume-t-il dans l’élaboration du sens. Ainsi 
par exemple, pour les huit premiers versets de la 54e Sourate, intitulée 
(Al-Qamar) La Lune, Savary propose la traduction suivante :  

1)  « L’heure approche, et la lune s’est fendue ; 

2) Mais les infidèles, à la vue des prodiges, détournent la 
tête, et disent : C’est un enchantement puissant. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:02 UTC)
BDD-A5130 © 2011 Editura Universităţii din Suceava



 48 

3) Entrainés par le torrent de leurs passions, ils nient le 
miracle ; mais tout sera gravé en caractères 
ineffaçables. 

4) On leur a développé des histoires capables de les 
détourner de l’erreur. 

5) Les conseils de la sagesse ne leur sont d’aucune 
utilité. 

6) Éloigne-toi d’eux. Quand l’Ange appellera les mortels 
au jugement terrible, 

7) Ils sortiront de leurs tombeaux, le regard consterné, et 
semblables à des sauterelles dispersées. 

8) Ils s’empresseront de se rendre où la voix les 
appellera. Les infidèles diront : voilà un jour 
redoutable ». (C. E. Savary, 1826, II, p. 351-352) 

 
Il aisé de deviner par le jeu de la ponctuation mis en œuvre par le 

traducteur comment s’organisent les significations qu’il établit après 
transfert, et la progression qu’il donne au texte ainsi qu’à ses clôtures 
momentanées. Et c’est sur cette base que nous ferons les remarques 
suivantes : Alors que dans le texte coranique, au premier verset, les 
deux actions attribuées aux actants « heure » et « lune » ne sont pas 
seulement jointes par une conjonction, mais aussi par l’inexistence d’un 
arrêt de la lecture signalant l’interdépendance des deux événements en 
relation consécutive l’un avec l’autre. Cette thèse est confortée par le 
fait que la conjonction en question, « wa » rapportée en français par la 
conjonction de coordination « et », n’introduit pas en langue arabe, 
comme le soutiennent la plus part des grammairiens arabes, un ordre 
chronologique, puis qu’il s’agit dans ce verset, selon eux, d’un cas de 
postposition et d’antéposition des deux énoncés le constituant ; C’est sur 
la base de ces données rhétoriques et grammaticales qu’il faille aller 
chercher le sens du verset et tenter de le ramener, non à la manière de 
Savary pour qui les deux actions, séparées par une virgule, représentent 
deux états séparés sans aucun lien entre eux.  

Il est donc nécessaire de faire remarquer que le flux de la lecture 
guidé par les pauses et les arrêts consignés sous forme de signes au-
dessus du texte coranique oriente le lecteur-traducteur dans sa quête du 
sens, et qu’une traduction verset par verset n’est pas la bonne démarche 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:02 UTC)
BDD-A5130 © 2011 Editura Universităţii din Suceava



 49 

à suivre à tous les coups, et pour preuve, alors que dans le texte 
coranique, le flux de la lecture ne marque aucun arrêt du début du 4e 
verset, passant par le 5e et débordant sur le premier énoncé 6e verset où 
un arrêt est marqué, de sorte que le sens se clôt avec « Eloigne-toi 
d’eux », la traduction de Savary laisse entendre, de par la méthode de 
verset à verset qu’il préconise, que l’acte de s’éloigner est joint à ce qui 
le suit alors qu’il est joint, dans le texte coranique, à ce qui le précède 
par une conjonction de causalité que sa traduction ne rende pas.  

Ces deux exemples suffisent-ils de par la méthode conçue pour la 
traduction d’une part, et par le développement qu’ont connu les études 
exégétiques ainsi que les sciences auxiliaires desquels ont pris naissance 
de l’autre, à considérer la traduction de Savary comme caduque, non pas 
seulement au niveau du texte traduit, mais aussi au niveau des 
connaissances que le traducteur propose dans sa préface au lecteur, et 
qu’il nous suffise de confronter deux passages, l’un emprunté à la 
préface de Savary et l’autre à l’introduction qu’a faite Blachère à sa 
traduction du Coran pour nous convaincre des apports que peut 
bénéficier la traduction coranique de l’exégèse et des sciences du Coran. 
Pour Savary, « Le Coran fut publié dans l’espace de vingt-trois ans, 
partie à la Mecque, partie à Médine, et suivant que le législateur avait 
besoin de faire parler le Ciel.  » (C. E. Savary, 1826, 6) alors que pour 
Blachère « Le Livre Sacré de l’Islam nommé (Al-Qor’ân (dont nous 
avons fait Coran) renferme, on le sait, les révélations reçues par 
Mahomet entre 612 environ et 632 de l’ère chrétienne, d’abord à la 
Mekke puis à Médine » (R. Blachère, 1966, 11).  

L’exemple de la particule de coordination dont nous venons de 
montrer la pertinence dans le processus de transfert du sens est à lui seul 
susceptible d’illustrer l’importance pour tout traducteur du Coran de 
s’imprégner du rôle que joue la troisième partie de discours en langue 
arabe, à savoir les hurûfs (particules de coordination) que les 
grammairiens arabes distinguent en général du nom et du verbe. Pour 
eux, le nom est celui qui signifie par lui-même sans égard aux trois 
modes de temps : le passé, le présent et le futur. Le verbe est celui qui 
signifie par lui-même nécessairement au passé, au présent ou au 
futur. Le harf est celui qui ne peut signifier qu’en rapport avec les deux 
autres. Signification et temporalité sont donc les deux critères essentiels 
avec lesquels les grammairiens établissent leur classification des parties 
du discours : tandis que le nom possède une signification atemporelle, le 
verbe a nécessairement une signification inscrite dans le temps, alors 
que le harf qui ne peut se contenter de lui-même, n’est pas inscrit dans 
le temps et ne produit pas, par lui-même, une signification.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:02 UTC)
BDD-A5130 © 2011 Editura Universităţii din Suceava



 50 

Cette définition du harf ne doit en estomper la valeur dans 
l’élaboration du sens, les exégètes du Coran n’ont cessé d’insister sur la 
nécessité pour tout exégète d’acquérir une connaissance approfondie des 
outils, dont font partie les hurûfs, qui concourent à orienter le sens des 
versets. Ainsi, tous les ouvrages consacrés aux sciences coraniques, 
n’omettent jamais d’aborder la question, l’intitulant : « Des outils dont 
l’exégète a besoin ». Si la connaissance de ces hurûfs est importante 
pour l’exégète, elle l’est encore plus, pensons-nous, pour tout traducteur 
du Coran. C’est parce que les hurûfs constituent la trame de la langue 
arabe, c’est avec eux que le locuteur tresse ses énoncés, et, s’il est 
d’usage, chez grammairiens et linguistes anciens, de ne distinguer que 
deux types de phrases-noyaux, nominale et verbale, il demeure que les 
hurûfs, troisième et dernière « classe de formes », sont aussi nécessaires 
pour orienter le sens d’un énoncé, car, même si le harf n’acquiert de 
signification qu’en étant adjoint au nom ou au verbe, plusieurs études 
attestent néanmoins que chacun de ces hurûfs constitue un champ 
sémantique clos qui, à l’intérieur duquel, le nom et le verbe puisent des 
significations pour énoncer. 

 
Conclusion 
 
Espérant avoir esquissé un cadre général pour l’étude de la 

traduction du texte coranique, il nous faut avouer que les arguments que 
nous avons évoqués pour la présente contribution, empruntés à une 
syntaxe, une sémantique, une rhétorique, ainsi qu’une interprétation du 
texte coranique, fondés sur les concepts de clôture, d’arrêt, de parties du 
discours, d’antéposition et de postposition, ne concernent que les 
quelques versets que nous avons pris pour exemple d’analyse. Les 
sciences du Coran offrent vaste champ de recherche pour ceux qui 
veulent le lire, l’interpréter et le traduire, et offrent une remarquable 
interdisciplinarité avec la sémiotique et les sciences moderne du 
langage.  

 
 

Bibliographie : 
 

BLACHERE, Régis (1966) : Le Coran, Paris, Maisonneuve et 
Larose. 

BLACHERE, Régis (1991) : Introduction au Coran, 2e éd., Paris, 
Maisonneuve et Larose.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:02 UTC)
BDD-A5130 © 2011 Editura Universităţii din Suceava



 51 

GREIMAS, Algirdas Julien (1983) : « La traduction de la Bible : 
un problème sémiotique » in Sémiotique et Bible, n°32, Lyon, Centre 
pour l’Analyse du Discours Religieux.   

SAVARY, Claude Etienne (1826) : Le Coran, traduit de l’arabe 
accompagné de notes, et précédé d’un abrégé de la vie de Mahomet, 
tiré des Ecrivains Orientaux les plus estimés, Amsterdam, Les Libraires 
Associés.  

TRABELSI, Chédia (2000) : « La problématique de la traduction 
du Coran : étude comparative de quatre traductions françaises de la 
Sourate ‘La lumière’ » in Meta, vol. 45, n° 3.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 08:50:02 UTC)
BDD-A5130 © 2011 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

