
 
 

L’IDENTITÉ ET LA VISIBILITÉ DE L’ISLAM RADICAL 
COMME ATTEINTE À LA DIVERSITÉ DANS L’ESPACE 

FRANCOPHONE 
 
 

Soufian AL KARJOUSLI 
Université de Rennes II, France 
soufianalkarjousli@yahoo.fr 

 
Abstract: The research of legitimation through the claim of affiliation at the 
Muslim religion can be translated, in most cases, by adhesion to references 
attached to the radical Islam. The translations admit or not this type of Islam, 
depending on the equivalences that they propose. The radicalization that 
accompanies the Muslim identity expression consists especially in this 
adhesion to some principles considered as pillars of religion and in public 
space visibility, due to the adoption of ostentatious clothing signs. It reaches to 
the rejection of the only affiliation to the francophone world in the favour of a 
total attachment to a mythical Arabic context where Arabic becomes a sacred 
language. The Islamic quest for identity is generally accompanied by rejection 
of other values, hence, by rejection of diversity.   
 
Keywords: radicalization, the Muslim identity, visibility, pillars of religion, 
Arabic context, francophone world. 

 
 

Le problème de l’appartenance dépasse le sens philosophique pour 
prendre des dimensions nouvelles, à une époque où les générations 
actuelles sont confrontées à l’insécurité : insécurité de l’emploi, du 
logement, de la retraite, de l’avenir. Cette insécurité projette les 
populations les plus précaires dans des stratégies de refuge auquel la 
quête de l’identité participe. Certaines populations, à la recherche de 
référents « sûrs », se glissent dans une identité musulmane construite sur 
mesure et parfois confortée par des traductions complaisantes du texte 
coranique vis-à-vis de l’islam radical. C’est notamment le cas (mais non 
exclusif) de certaines populations d’origine arabo-musulmane vivant en 
France. Pour une partie d’entre elles au moins, la recherche d’une 
nouvelle reconnaissance les amène à exhiber leur appartenance 
religieuse à travers des références strictement formatées, des pratiques 
et des signes extérieurs très normés, tels que l’observance de certains 
principes et l’habillement. Quelques-uns vont jusqu’à revendiquer une 
appartenance linguistique autre que celle du français. Cette recherche 

 81

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



identitaire de l’islamité réfute souvent la seule appartenance au monde 
francophone au profit d’une appartenance à une arabité mythique dans 
laquelle la langue arabe devient langue sacrée. Pour les uns, cette 
sacralisation de la langue va jusqu’à dénier la légitimité des traductions. 
La quête identitaire se traduit aussi par l’adhésion à quelques principes 
considérés comme des piliers de la religion et par une visibilité dans 
l’espace public grâce à l’adoption de signes vestimentaires ostentatoires. 
 
1. L’appartenance à une arabité mythifiée : identité contre diversité 

 
Le discours mythique sur la construction identitaire des Arabes 

s’appuie sur deux théories, la première renvoie au lien du sang, la 
deuxième à celui de la langue. Les deux sont exclusives du droit à la 
diversité car la première renvoie à une conception fermée de l’identité 
arabe à partir d’une définition raciale et la deuxième renvoie à une 
sacralisation de la langue arabe qui est excluante et se fait au dépens des 
autres langues. Le positionnement vis-à-vis des traductions est alors 
déterminant quant à la capacité des traducteurs à faire passer du sens ou 
une seule sacralité.  
 
1.1. L’appartenance par naissance 

 
La première théorie est ultranationaliste au sens que l’on ne 

deviendrait pas arabe mais que l’on naîtrait arabe. Elle fait référence à 
une filiation par le sang. « Une partie des Arabes ont adopté des 
légendes qui ne s’accordent guère avec les données de la science ; ainsi, 
ils croient que la race humaine, issue d’Adam et d’Eve, puis de Noé, 
s’est divisée après le Déluge, en deux branches : celle des Arabes et 
celle des ‘Ağam-s (étrangers). Les ‘Ağam-s comprennent les Fours 
(Persans), les Rūm (Grec ou Byzantins), les descendants de Hām les 
Africains, les Berbères, et les descendants de Yafit (Japhet) sont les 
Turcs, Slaves, Gog et Magog. » 1 Parmi les descendants de Sām, fils de 
Noé, seraient les Hébreux et les Arabes… Les Arabes auraient formé 
trois groupes : bâ’ida, ‘āriba, musta’riba.  

Soualah Mohammed précise que « les bâ’ida sont les Arabes 
« disparus » comprenant les peuples anciens nommés ‘Ād, et Tamūd, 
T’āsm, Djadīs, ‘Imlīq (Amalécites), Djorhoum dont il est question dans 
le Coran. Ils résidaient dans les régions correspondant au Yémen, au 

                                                 
1 MOHAMMED, Soualah, L’islam et l’évolution de la culture arabe, 3ème éd., La 
Typo-Litho, Alger, 1947, p. 14. 

 82

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



Hiğāz, au Yamāma et au Hadramūt »2. Remarquons ici que Soualah 
Mohammed, comme un certain nombre d’Arabes, récupèrent les 
peuples disparus, auxquels il est fait référence dans le Coran, comme 
leurs ancêtres. Nous avons recherché le verset du Coran qui parle de ces 
peuples et nous notons qu’il n’établit pas de lien avec les Arabes 3. Les 
’Āriba-s seraient les « vrais Arabes », al-‘Arab al-‘Āriba-s, et 
descendraient « de Qahtān (ou Yoktan de la Genèse) ou des Yéménites 
englobant Himyar, Kahlāne et les Kalb » 4. Les Musta’riba-s, les 
arabisés, seraient les « douze tribus qui descendraient d’Ismaël »5. Les 
Musta’riba-s auraient « émigré chez les Qahtān et auraient formé les 
‘Adnān, ancêtres des Rabī‘a, Mudar, Iyā, Anmār et des Qays ou 
Qaysites »6.   

Ces références échafaudées sur des mythes liés à la descendance 
confinent l’arabité dans le champ restreint d’une « race » arabe. Cette 
confiscation se construit aux dépens d’une sensibilité arabe plutôt 
élaborée sur une culture dans laquelle la langue est prédominante. Si 
certains arabes se prévalent de cette origine, les musulmans qui élèvent 
l’arabité à un degré supérieur se réfèrent plutôt à la langue arabe, 
considérée alors comme quasi sacrée. 

 
1.2 L’appartenance par la langue 

 
La sublimation de la langue arabe en langue sacrée est un credo 

souvent avancé par l’idéologie radicale dont un des procédés est la 
sacralisation. Cette option est aussi parfois confortée par certaines 
traductions ou refus de traduction (utilisation du seul procédé de la 
transcription au nom de l’intraduisibilité7. Il faut reconnaître que le 
statut de la langue arabe et ses liens au Coran ont suscité de tous temps 
de nombreux débats. Aussi est-il utile d’y revenir.  

La deuxième théorie explorant les sources de l’arabité place 
justement cette langue arabe comme source de l’identité. Elle utilise 

                                                 
2 Ibid. 
3 Coran, 9/70. 
4 MOHAMMED, Soualah, op. cit., p. 14. 
5 L’HOPITAL, Jean-Yves, Le sacrifice d’Abraham et la ligature d’Isaac : lecture de 
récit dans le Coran –Le sacrifice d’Isaac, ou d’Ismaël ? Acte du séminaire : 
L’enseignent du fait religieux 5, 6,7 novembre 2002, Paris. Site internet 
http://eduscol.fr/Do126/fait_religieux_ihopital.htm. 
6 MOHAMMED, Soualah, op. cit., p. 14. 
7AL KARJOUSLI La traduction du Texte coranique réalisée par Kasimirski au 
XIXème siècle et l’exemple des vocables « intraduisibles », Journée internationale 
d'études sur la traduction Cefalù (Palerme), les 30-31 octobre – 1er novembre 2008. 

 83

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



alors l’expression al-lisān al-‘arabī ou al-lisān al-fasīh, pour parler de 
la langue arabe tout en l’opposant à une autre expression, celle de al-
lisān al-‘ağamī, traduite dans ce cas littéralement comme « la langue 
étrangère ». Or, un des autres sens de cette dernière expression est « la 
langue peu claire »8. L’effacement du sens allégorique de l’expression 
al-lisān al-‘ağamī a eu de nombreuses retombées sur la compréhension 
du Coran, de l’islam et de l’arabité.  

Les deux expressions al-lisān al-‘arabī et al-lisān al-‘ağamī se 
retrouvent dans le Coran, mais ne sont pas exemptes d’ambiguïté. Ğāsib 
Fālih Ar-Rabī‘ī 9 a réalisé un travail détaillé sur les dictionnaires arabes 
et revient sur l’origine de leur appellation par le terme de al-ma‘āğim. Il 
montre la confusion qui s’est établie progressivement entre le vocable 
‘ağamī qui désigne « un discours peu clair » et le mot ‘uğum qui signifie 
« des étrangers ». Il explique à partir de là que les Arabes ont appelé leur 
dictionnaire par le terme de ma‘āğim, car il contient tous les mots peu 
clairs. Pour fortifier ses arguments, il s’appuie sur des œuvres parmi les 
plus réputées de la linguistique arabe10. Il insiste sur les liens sensibles 
entre quatre termes : entre ‘uğmī « un étranger » et ‘urbī « un Arabe » ; 
entre ‘ağamī qui porte la double signification de « une prononciation peu 
claire » et « des paroles mal accordées » et ‘arabī qui désigne « un Arabe » 
ou fait référence à « quelque chose de clairement exprimé ».  

Ce débat n’est pas, à son début, un débat sur le vocabulaire 
coranique, mais rapporte le langage qurayshite, celui de la tribu du 
Prophète. Ce sont les Qurayshites qui auraient utilisé ce terme de 
‘ağamī pour montrer les liens entre Muhammad, les étrangers et 
l’apparition des versets coraniques. Ce vocable est rapporté à travers le 
Coran. Les Qurayshites faisaient allusion aux fréquentations de 
Muhammad avec les Hébreux, les Assyriens et les Perses, donc à la 
source étrangère de son message. Abī ‘Abd Allāh Muhammad b. ‘Alā 
Al-Balnasī11 écrit que, d’après les conditions de la révélation, 
Muhammad serait resté longtemps chez deux esclaves, Ğabr et Yasār, 
sachant lire le latin puisque c’était leur langue maternelle. D’autres 
disaient qu’il s’agissait d’un esclave appelé Bil‘ām, hébreu d’origine, 

                                                 
8 Ğāsib Fālih Ar-Rabī‘ī, Maqālāt fi al-luġa (« Les articles en linguistique »), éd. 
ğāmi‘atu Sabā’, 1987, p. 71. 
9 Ibid, p. 72. 
10 Ibn Ğinā, Ibn Ğinā, Sir as-sinā‘a 
http://www.kl28.com/pro/pafiledb.php?action=file&id=706&idP. Zubaydī, 
Tāğ al-‘arūs, http://www.almeshkat.net/books/open.php. Yāqūt Al-Hamwī, Ma‘ğam 
al-udabā’ http://www.daraleman.org/forum/forum_posts.asp. 
11 Abī ‘Abd Allāh Muhammad b. ‘Alī Al-Balnasī, 1991, Tafsīr mubhamāt al-Qur‘ān 
(« Interprétation de l’incompréhensible dans le Coran »), p. 117. 

 84

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



lisant la langue hébraïque, et d’autres encore qu’il s’agissait de Salmān 
Al-Fārisī, qui connaissait le persan.  

Ces précisions sont utiles puisqu’elles permettent de montrer 
l’ouverture très importante du Prophète aux influences extérieures et la 
diversité des contacts qui existaient à l’époque, diversité qui est réfutée 
par les tenants d’une arabité sacralisée grâce à une soi-disant « pureté » 
originelle. 

Ces termes de ‘arabī et de a‘ğamī méritent donc attention 
puisqu’ils peuvent être employés dans des sens différents de la 
compréhension première qui est « arabe » et « étranger ». Ainsi, on 
dit a‘arba al-rağulu pour un homme qui s’exprime clairement et a‘ğama 
al-rağulu pour quelqu’un qui dit des choses incompréhensibles. Sur le 
même principe, on dit a‘rib ‘an mašā‘iraka pour dire « exprime clairement 
tes sentiments », a‘rib ‘an nafsika dans le sens « parle clairement de toi » et 
a‘rib al-kalimāt al-atiyya pour « analyse la structure des mots suivants », 
dans le sens « montre clairement cette structure ».  

Venons-en maintenant à l’expression de al-qur’ān al-‘arabī et al-
qur’ān al-‘ağamī à travers le Coran. L’engagement du traducteur est 
déterminant quant à l’option qui est transmise. 

 
TP12PTعْقِلُونإِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيا لَعَلَّكُمْ تَ

Innā anzalnāhu qur’ānan ‘arabiyyan la‘allakum ta‘qilūn 
 
Une traduction mot à mot donne : 
 
Nous l’avons descendu un Coran arabe, afin que vous le compreniez. 
 
Une traduction du sens donne : 
 
Nous l’avons révélé dans une lecture facile, afin que vous le compreniez. 
 
Le verset suivant est à comprendre également de la même manière : 
 

.TP13PT..وَآَذلِكَ أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيا  
Wakadālika anzalnāhu qur’ānan ‘arabiyyan 
 
Le mot à mot de ce début de verset donne :  
C’est comme cela que nous l’avons descendu un Coran arabe … 
La traduction du sens donne :  
C’est ainsi que nous l'avons révélé dans une lecture claire … 

                                                 
12 Coran, 12/2. 
13 Coran, 20/113. 

 85

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



Nous remarquons ici que l’expression de qur’ānan ‘arabiyyan sert 
à exprimer le sens d’une lecture claire.  

La lecture littérale renvoie à une compréhension sacralisée de la 
langue arabe et est source de fermeture par les interdictions qu’elle en 
fait découler : le Coran ne pourrait être lu qu’en arabe, toute autre 
appropriation linguistique en serait alors défendue. Pour les plus 
radicaux, les traductions elles mêmes pourraient être illicites. La lecture 
du sens que nous privilégions est, au contraire, une lecture qui porte en 
elle-même la diversité et permet que chacun puisse s’emparer du Coran 
dans sa propre langue et à travers des traductions. 

Ces différents exemples nous permettent de conclure sur le fait 
que l’arabe n’est pas la langue du Coran et que, si le Coran est en arabe, 
c’est qu’il a été communiqué à travers le langage des Arabes, à travers 
une version comprise et parlée par les Arabes.  

Suyūtī 14 dans son livre Al-itqān fī‘ulūmi l-qur’ān, incite à une 
compréhension intéressante. Il dit que le miracle coranique ne se lit ni à 
travers la prononciation arabe, ni à travers les sens, ni même à travers les 
idées, car les vocables coraniques sont les vocables utilisés par les Arabes 
avec leur même sens. Les idées qui émergent du texte coranique se 
trouvent aussi dans la Thora et l’Evangile. Il s’appuie sur le verset suivant : 

 
 وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ
 نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأمِينُ

لِسَانٍ عَرَبِيٍّ مُبِينٍبِ  
P15Pوَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الأَوَّلِين

Wa innahu latanzīlu rabbi l-‘ālamīn 
nazala bihi al-rūhu l-amīn 
bilisānin ‘arabīyn mubīnin 
wa-innahu lafīzuburi l-awwalīn 
Oui, le Coran est une Révélation 
Du Seigneur des mondes ; 
L’Esprit fidèle 
Est descendu avec lui sur ton cœur 
Pour que tu sois au nombre des avertisseurs 
C’est une Révélation en langue arabe claire. 
Ceci se trouvait déjà dans les Livres des Anciens16. 
Ce ne sont pas les renseignements qui se trouvent dans le Coran 

qui construisent le concept du miracle coranique, mais la façon dont ils 
ont été révélés. 

                                                 
14 Coran, 20/113. 
15 Coran, 26/191,196. 
16 MASSON, Denise Le Coran, p. 461. 

 86

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



La langue arabe n’est donc ni une langue sacrée, luġa qudsiyya, ni 
une langue sainte, luġa muqaddasa, mais une langue qui est seulement 
utilisée pour véhiculer le message pour les Musulmans. Par ailleurs, rien 
n’empêche qu’un message religieux soit exprimé à travers plusieurs 
langues. Que le message coranique ait utilisé le parler des Arabes (qui 
contient d’ailleurs de nombreux mots grecs, latins, hébreux, perses, 
syriaques17) ne signifie en aucun cas l’origine sacrée de la langue des 
Arabes. Cela ne signifie pas non plus que le Coran l’a utilisée parce 
qu’elle ne contenait pas de mots étrangers. On note en effet la présence 
de mots étrangers en arabe et donc dans le Coran18. 

L’appartenance à l’arabité mythique dans laquelle la langue arabe 
devient langue sacrée et donc indemne de toute influence étrangère est 
une construction reprise par l’idéologie de l’islam radical dans laquelle 
se glissent certaines populations en quête de repères forts. 

 
2. L’identité musulmane radicale contre le dialogue interculturel 

 
L’attachement à quelques principes considérés par les intéressés 

comme fondamentaux et inébranlables permet de revendiquer 
l’adhésion « pleine et parfaite » à un islam jugé « vrai », mais il porte en 
lui l’intolérance, intolérance vis-à-vis des autres croyances notamment. 
Elle se fait aussi aux dépens de la pluralité de la mémoire de l’islam et 
des autres expressions musulmanes. Certaines traductions portent une 
responsabilité indéniable dans le choix de cette orientation. 

 
2.1 Une identité construite sur des repères religieux jugés 
indiscutables et spécifiques 

 
Quelques principes simples viennent encadrer cette nouvelle 

identité musulmane radicale et donner à ses adhérents quelques espoirs. 
Parmi eux s’affiche comme une réelle obsession la vision d’un paradis 
« idyllique » décrit dans le Coran et lieu de toutes les permissions.  

 
 يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ أَنْهَارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ آسِنٍ وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنٍ لَمْ …

 وَأَنْهَارٌ مِنْ خَمْرٍ لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينَ
  19…وَأَنْهَارٌ مِنْ عَسَلٍ مُصَفى

                                                 
17 AL KARJOUSLI Soufian, La polysémie et le Coran, p. 29. 
18 AL KARJOUSLI Soufian, 2009, Les mots d’origine latine ou sémitique dans 
l’arabe coranique et la production de concepts, in Arnavielle Teddy, L’Harmattan, 
collection Langue et parole, 20 p. 
19 Coran, 47/15. 

 87

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



Anhārun min mā’in ġayri āsenen wa anhārun min labanen lam 
yataāaiyar ta’mahu 
Wa anhārun min hamrin lidaten lilšāribina 
Wa anhārun min ‘asalin musaffā… 
… Des fleuves dont l’eau est incorruptible, des fleuves de lait au goût 
inaltérable, 
des fleuves de vin, délices pour ceux qui en boivent, 
des fleuves de miel purifié … 
ou encore 

Tٌوَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَّهُمْ آَأَنَّهُمْ لُؤْلُؤٌ مَّكْنُونTTP 20 PTT
Wa yatūfu ‘alaihem ġulmānun lahum ka’anahum lū’l ū’un manthūr 
Et parmi eux circuleront des garçons à leur service, pareils à des perles 
bien conservées21

 
La clé d’accès à ce paradis passe par des prescriptions 

stéréotypées, telles que le djihad, entendu dans sa version la plus 
intolérante et la plus violente, le respect des cinq piliers de l’islam22 ou 
encore le port du voile pour les femmes. 

De nombreuses autres visions du paradis existent à travers l’islam, 
sans qu’il nous soit ici possible de les exposer. Faisons seulement 
référence à la pensée mystique musulmane qui a toujours condamné le 
fait que le croyant soit guidé par la peur de l’enfer ou la quête du 
paradis. Elle affirme comme premier principe l’amour de Dieu. Les 
mystiques étaient entièrement dévoués à cette recherche entière de 
l’amour de Dieu. L’exemple de Rābiy’a al ‘Adawiya, femme mystique, 
rappelle aux humains le nécessaire amour de Dieu. L’anecdote suivante 
en est illustrative. Une nuit, à Bagdad, Rābiy’a al ‘Adawiya sortit 
portant une flamme et un seau d’eau et parcourut la ville en réveillant 
les habitants à ces cris :  

 
Ô Dieu ! Je vais brûler Ton paradis et je vais éteindre Ton enfer pour 
qu’il ne reste que Dieu. Qui après priera pour Toi ?23

 
L’observance et la mise en scène du jeûne du Ramadan font partie 

des principes considérés comme fondamentaux dans la revendication 

                                                 
20 Coran, 52/23. 
21 Présidence Générale des Directions des Recherches Scientifique Islamiques de l’Ifta, 
Le Coran, 1410 de l’hégire. 
22 Al Sadek Al Nayhoum, Thoughts on Islam, p. 51, British library cataloging in 
publication Data, 1995. Al Sadek Al Nayhoum montre dans cet article que les piliers 
de l’islam ne sont pas cinq. 
23 BENCHEIKH J., MIQUEL A., Européen Muslimin, Islamique Fondation, p.162. 

 88

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



identitaire de nombreux musulmans24 qui en font  d’ailleurs une 
spécificité de l’islam. Or, il convient de rappeler que le jeûne du mois 
de Ramadan est une reprise du rite du jeûne dans le judaïsme et le 
christianisme. Il permet une éducation morale et physique de l’homme. 
La privation doit servir à partager la souffrance des pauvres et à 
dépasser le manque physique pour accéder à une plus grande 
spiritualité. Outre ce motif spirituel, il est tout à fait probable que le 
jeûne était une sorte « d’éducation physique » à la rigueur de 
l’environnement désertique dans lequel ont émergé les trois religions 
monothéistes. Les habitants de l’Arabie et du Moyen Orient ont acquis 
des habitudes qui montrent leur méfiance à l’égard des sécheresses et 
des famines. Leurs pratiques de vie et notamment leurs habitudes 
alimentaires le montrent. 

Dans l’actuelle pratique du jeûne, beaucoup ont oublié le côté 
spirituel. Ces derniers ont gardé essentiellement la nécessaire souffrance 
physique et des démonstrations et gestes théâtraux. Les raisons qu’ils 
donnent à leur jeûne sont les suivantes : obéissance à Dieu, tester sa 
propre capacité, faire un régime, ne pas heurter les habitudes. La foi 
chez cette partie des arabo-musulmans n’est plus une foi théologique, 
elle est devenu foi identitaire.25

En France, la façon de vivre le jeûne du Ramadan par ceux qui 
l’observent, par rapport à ceux qui ne le pratiquent pas, est souvent 
révélatrice du degré d’accord avec la société dans laquelle ils vivent. 
Plus l’intégration est refusée, plus le jeûne est théâtralisé et revendiqué 
comme un savoir vivre essentiel, voire comme une supériorité. La 
justification de cette supériorité ressentie est alors souvent exprimée par 
la capacité à résister à la souffrance physique. Il existe dans ce cas une 
sorte de mépris pour les « faibles », ceux qui ne sont pas capables de 
prendre cette décision. Le jeûne apparaît avant tout comme une 
démonstration identitaire. Quand le problème identitaire disparaît, le 
Ramadan n’a plus besoin d’être projeté sur la scène publique.  

Le besoin de se créer une identité à travers des pratiques se 
radicalise parfois en un combat contre l’Occident. 

 
2.2. Une identité qui se définit par opposition aux valeurs dites 
« occidentales ». 

  
L’Occident est alors amalgamé à la décadence qui serait due au 

non respect du droit musulman. La revendication de la polygamie 
comme droit à l’identité musulmane fait partie de cette construction en 
                                                 
24 60% à 70% disent pratiquer le jeûne du Ramadan. Tomme B e, A Européen 
Muslimin, Islamique Fondation, Leicester avril 1998. 
25 Revue L’islam de France n° 4, p.15. 

 89

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



négatif. Plus la polygamie est revendiquée comme un acquis et un droit 
musulman26 hors de toute contestation, plus est affirmé le rejet des 
« valeurs occidentales » méprisées, car faites par l’homme. La 
polygamie est, elle, au contraire, montrée comme un droit divin puisque 
« on en parle dans le Coran ». Les tenants de cette version s’appuient 
sur une lecture personnalisée de la sourate Les femmes27.  

 
 الْيَتَامَى وَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تُقْسِطُواْ فِي

 وَثُلاَثَ وَرُبَاعَ فَانكِحُواْ مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النِّسَاء مَثْنَى
TP28PTمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَلِكَ أَدْنَى أَلاَّ تَعُولُواْ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُواْ فَوَاحِدَةً أَوْ

Wa in hiftum allâ taqsitū fy-l yatama 
Fankahū mā tâba lakum mina-l nisā’i mathnā wa thalātha wa rubā’a 
Fa’ in hiftum ’allā ta ‘dilū fawāhidatan ’aw mā malakat ’aymānakum 
dhalika adna ’ allā 
ta‘ūlū 
Si vous craignez de ne pas être équitables à l’égard des orphelins  
Epousez comme il vous plaira deux, trois, quatre femmes 
Mais si vous craignez de n’être pas équitable, prenez 
une seule femme… 29

 
Ce verset réfère à la difficulté humaine d’être équitable. Le 

nombre important d’orphelins était à l’époque un argument pour 
prendre en charge les femmes veuves et leurs enfants (deux premiers 
versets). Les deux versets suivants viennent par contre apporter une 
objection sérieuse à la polygamie. Ils sont curieusement occultés par ses 
défenseurs. 

D’autre part, il est remarquable que le vocable traduit par D. 
Masson par « Epousez» est celui de inka 30 qui reprend la 
compréhension dominante introduite par les théologiens comme le sens 
adéquat31. Or c’est plutôt le terme arabe de tasawağū qui signifie 
littéralement « mariez vous ». Le terme inkahū était plutôt utilisé en 
arabe aussi  pour  signifier « faites l’amour », ce qui donnerait alors le 
sens de « vous pouvez faire l’amour deux ou trois ou quatre fois ». La 
racine de ce mot, naka, se trouve dans l’ancien français qui l’a reprise 

                                                 
26 Parmi les pays arabes, seule la Tunisie a osé interdire la polygamie. 
27 Coran, sourate Les femmes, verset 3. 
28 Coran, 4/3 
29 MASSON, D., Le Coran, 1967, éditions Gallimard. 
30 inkahū  est l’impératif du verbe naka. On utilise nakaha pour signifier que la pluie 
s’est mélangée avec la terre. On l’utilise aussi en arabe nakaha pour dire que 
quelqu’un est vaincu par le sommeil ou encore pour montrer comment des arbres sont 
proches l’un de l’autre, Dictionnaire Al Wassyt, p.951. 
31 En effet, l’appellation du contrat de mariage porte maintenant le titre de ????. 

 90

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



de la langue germanique. Le verbe « niquer » si souvent utilisé par les 
jeunes beurs comme insulte suprême dans l’expression « Nique ta 
mère » en est directement issu. Le glissement de sens provient de 
l’imposition du sens théologique sur le sens linguistique. Un des travaux 
de la traduction est sans aucun doute de souligner cette dérive du sens.  

Un autre verset de la même sourate32 nous parle d’ailleurs de 
l’impossibilité humaine d’être équitable :  

  «ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء ولو حرصتم »
Wa lan tastatti’ūan ta’dilū bayna-l nisā’ walaū haristum 
Vous ne pouvez être parfaitement équitables 
à l’égard de chacune (de vos femmes), 
même si vous en avez le désir. 
Ne soyez donc pas trop partiaux 
et ne laissez pas l’une d’entre elles comme en suspens.33

 
Il convient bien sûr de sortir des seules références coraniques et de 

signaler que les fondements de l’institution polygamique ont été 
largement explorés, par exemple par les sociologues et anthropologues 
qui montrent la complexité de ses assises, notamment sa dimension 
économique. Reprenons quelques explications avancées dans un 
ouvrage34 dont un chapitre porte ce titre évocateur : « La femme de mon 
mari ». Il traite de l’anthropologie du mariage et analyse les fondements 
de l’institution polygamique pour l’Afrique, mais on peut l’étendre à 
l’ensemble du monde arabo-musulman. Trois explications sont avancées 
à l’existence de la polygamie. La première est politique et pressent la 
polygamie comme un moyen de préserver le pouvoir des aînés sur les 
cadets. La deuxième est économique et démontre comment les hommes 
cherchent à accroître le nombre de femmes et d’enfants susceptibles de 
travailler pour eux. La troisième explication est d’ordre sexuel et 
reproductif, argumentant alors du fait que les hommes se trouvent privés 
de rapports sexuels quand ils sont en migration ou loin de leur foyer. Ils 
se remarient donc. « La polygamie serait alors un moyen de pallier la 
frustration sexuelle »35. Soulignons que cette dernière explication dénie 
aux femmes une sexualité. 
                                                 
32 Le Coran, Sourate Les femmes, verset 129. 
33 MASSON, D., Le Coran, 1967, éditions Gallimard. Dans ce verset, D. Masson a 
traduit le mot Al Nissa par « vos femmes », peut être pour ne pas être en désaccord 
avec les hommes arabes, tandis qu’une des significations de ce mot est « les femmes » 
en général. L’affaire, dans ce verset, est une affaire de relations Hommes- Femmes, et 
non pas des hommes et de leurs femmes ! 
34 FANZANYET S., JOURMENT O., 1988, p.173, Femmes d’Afrique, Clio. 
35 FANZANYET S., JOURMENT O., 1988, p.173, Femmes d’Afrique, Clio, p.173. 

 91

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



Le statut de la femme fait souvent l’objet de combats idéologiques 
puissants qui se révèlent dans des revendications à couvert identitaire. 

La visibilité de certaines expressions identitaires relance le débat 
jusqu’au cœur des espaces publics. C’est le cas de l’affaire du voile ou 
foulard dit « islamique ». 

 
2.3. Le besoin de visibilité : « comment rendre le foulard 
″islamique" ? » 

 
Curieusement, très peu semblent mettre en doute le fait que le 

foulard soit une prescription coranique. Rares sont ceux qui remontent 
aux sources et montrent que le texte coranique est étranger à ce qui est 
devenu un cliché de l’islam36. La plupart des grands interprètes 
classiques du Coran37 ne retiennent pas cette prescription du port du 
voile pour les femmes musulmanes, même s’ils font recommandation de 
se draper aux ferventes pratiquantes. Deux sourates réfèrent à la tenue 
vestimentaire des femmes. Elles s’adressent aux seules pratiquantes et 
non à l’ensemble des musulmanes de culture et de croyance. 

 
وقل للمؤمنات يغضضن من ابصرهن ويحفظن فروجهن ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر 

 ...TP38PTعلى جيوبهنمنها وليضربن بخمرهن 
Wa qul lil-mu’mināti yaġdidna min absārihin wa yahfazna fur’ūğahuna 
Wa lā yubdina zynatahun ilā mā zahara minhā wa liydribna 
bihamrihinna ‘alā ğiyubihinna … 
Commande aux femmes qui croient de  baisser leurs yeux et d’être 
chastes, de ne découvrir de leurs ornements que ce qui est en évidence, 
de couvrir leurs seins de voile39… 
 
A l’époque, les habits traditionnels étaient constitués par une pièce de 

tissu non cousue, mais nouée, qu’on enroulait autour du corps et dont 
l’extrémité pouvait être ramenée sur la tête, c’est encore l’habit traditionnel 
des Touarègues et des Arabes du Sahel. Le voile n’était donc pas en soi un 
élément à part pour cacher les cheveux, une partie du visage, voire la tête toute 

                                                 
36 AL KARJOUSLI Soufian, 2007, La formation continue et la transmission des 
savoirs et des cultures : l’exemple de l’enseignement de l’histoire de l’islam, in Actes 
du colloque international d’Alexandrie, Métaphore de la francophonie, 12-15 mars 
2006, CIDEF-AFI (Agora francophone internationale), publication électronique, 17 p. 
http://www.ulaval.ca/afi/colloques/colloque2006/actes2006/PDF/III10a%20Soufian%
20AL%20KARJOUSLI.pd. 
37 TABARI, Jami al bayane fi tawil ay al Corân, Le recueil de l’éloquence pour 
l’interprétation du Coran, éd. Dâr Yûsef, 1402 de l’hégire, La Mecque. 
38 Coran, 24/31. 
39 KASIMIRSKI, Le Coran, p. 324. 

 92

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



entière, mais une façon de se draper. C’est d’ailleurs une tradition 
vestimentaire qui remonte bien avant l’islam et que les peuples voisins de 
l’Arabie avaient adopté depuis très longtemps avant les Arabes40.  

 
La deuxième sourate concernant l’habillement des pratiquantes est 

la suivante : 
  
 يا أيها النبي

نساء المؤمنينقل لأزواجك وبناتك و  
جلابيبهن يدنين عليهن من  

 ذلك أدنى أن يعرفن
  TP41PTفلا يؤذين

 
Yâ aiyuhal- naby 
Qul liazwâjika wa banatika wa nisâ’-al mu’minin 
Yudnyna’alyhinna min jalâbibihinna 
Dhalika adna an yurafna 
Falâ yu’dhyana  
O prophète42. 
Dis à tes épouses, à tes filles et aux femmes des pratiquants 
de se recouvrir de leur vêtement 
c’est pour elles le meilleur moyen de se faire connaître 
et de ne pas être offensées ...  
 
Le choix des équivalents réalisé par le traducteur pour des termes 

sensibles comme nisâ’-al mu’minin et de jalâbibihinna est lourd de 
conséquences. Là où nous choisissons ici de traduire l’expression nisâ’-
al mu’minin par « femmes de pratiquants », d’autres utiliseraient les 
termes de « femmes de croyants » ou même « femmes de musulmans ». 
Pour le vocable de jalâbibihinna, nous avons proposé l’équivalent de 
« leur vêtement »43 et non de « voile » ou « foulard » comme il est 
parfois proposé44. 

La première des raisons évoquées dans la sourate est de « se faire 
connaître ». Cela a été directement approprié en France par certaines 
                                                 
40AL GALAYINY M., al islam ruh al madanyat, (« L’islam : âme de la civilisation »). 
41 Coran, 33/ 59. Sourate révélée à Médine. 
42 Le mot employé est ici nabi. C’est un mot d’origine hébraïque. Il désigne un homme 
dans un état extatique qui parle au nom de Dieu qui l’a envoyé. 
43 On pourrait aussi garder le terme arabe de « leur djellaba » puisqu’il est passé en 
français, mais il réfère davantage au type de vêtement porté par les femmes 
maghrébines. En Arabie, la djellaba des femmes était un vêtement noué. 
44 AL KARJOUSLI, Soufian, 2004, Le foulard entre traduction et tradition, in 
Gouadec (dir.), Mondialisation, localisation, francophonie(s), Paris, La Maison du 
Dictionnaire, pp. 55-79. 

 93

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



collégiennes dans « l’affaire du voile à l’école ». La deuxième raison 
renvoie au contexte très local de l’époque du Prophète que nous ne 
détaillerons pas ici, mais qui réfère à un caractère sécuritaire45. Il 
s’agissait que les femmes des pratiquants ne soient pas importunées par 
des infidèles. 

La décontextualisation totale du texte coranique et son 
instrumentalisation à travers certaines traductions par exemple amènent 
à renforcer des stéréotypes qui font le jeu de l’islam radical sur le dos de 
l’expression identitaire. Le besoin de visibilité de certaines de ces 
expressions identitaires travaille contre la diversité dans la mesure où 
elles tentent d’imposer une norme qui se voudrait être la « vraie » 
référence. 

Le malaise lié à la montée des incertitudes et la quête de 
reconnaissance passent parfois par des comportements qui pourraient 
être lus, au premier degré comme purement identitaires ou exotiques, 
mais qui flirtent aussi avec la pensée extrémiste. Ainsi, le port de la 
barbe, de la djellaba courte pour les garçons et le port du voile (écharpe, 
fichu, bandana, hijab, burqa) pour les filles ont une signification 
idéologique évidente si on replace ces signes dans les contextes 
historiques et internationaux. C’est une adhésion à des valeurs 
contestataires vis-à-vis du droit occidental et qui, au nom de la 
reconnaissance culturelle, amène aux chemins d’un islam radical qui a 
de tout temps parcouru la pensée arabo-musulmane. Au-delà, on peut y 
lire des ambitions idéologiques qui valorisent un discours unique autour 
d’un islam radical qui voudrait se rattacher à une identité arabe « pure » 
et à des pratiques hyper normées. Ce sont autant de repères « sûrs » 
pour des populations en recherche d’ancrage. Cependant, cette 
islamophilie, qui en général s’appuie sur une arabophilie déclarée, nie la 
diversité des apports et des expressions. Elle prétend imposer une 
« vérité », autour d’un islam stéréotypé et d’une langue arabe « pure », 
qui serait celle du Coran. Sacralisation et décontextualisation sont les 
deux armes essentielles utilisées par l’islam radical pour légitimer son 
combat idéologique. Ceux et celles qui se glissent dans ses prescriptions 
à travers un canevas d’obligations et d’interdictions se forgent une 
identité musulmane revendiquée comme « vérité » infaillible de l’islam 
et qui claque la porte du dialogue interculturel. L’argument de la 
revendication culturelle se fait alors contre la diversité et se trouve 

                                                 
45 AL KARJOUSLI, Soufian, 2004, Le foulard entre traduction et tradition, in 
Gouadec (dir.), Mondialisation, localisation, francophonie(s), Paris, La Maison du 
Dictionnaire, pp. 55-79. 
 

 94

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



instrumentalisé. Au nom du respect de l’être humain à travers la 
reconnaissance de sa propre culture, se trouvent attaqués certains droits 
parmi les plus élémentaires de l’Homme. La revendication 
d’appartenance à l’islam telle qu’elle est proférée à travers quelques 
comportements stéréotypés et qui se voudraient « Vérité » supporte 
aussi les projets d’une arabité rêvée venant appuyer un islam autoritaire. 
Cette vision est confortée par certaines traductions engagées dans la 
défense d’un islam mondialisé46. Ceci se fait sournoisement aux dépens 
de la diversité, notamment de celle voulue par la francophonie. 

 
 

Bibliographie: 
 

ABU ‘ABD Allāhi Muhammad b. ‘Alī Al-Balnasī, - 1991, Tafsīr mubhamāt 
al-Qur‘ān (« Interprétation de l’incompréhensible dans le Coran »), 
retravaillé par ‘Abd Allāh ‘Abd Al-Karīm Muhammad, vol. 2. 

AL KARJOUSLI, Soufian,  
2009, De l’islam pluriel à l’islam « Mac Donald », in Kiyindou Alain, 

Ekambo Jean Chrétien, Miyouna Ludovic-Robert (dir.), Communication 
et dynamiques de globalisation culturelle, Paris, L’Harmattan, pp. 73-86, 

2009, Les mots d’origine latine ou sémitique dans l’arabe coranique et la 
production de concepts, in Arnavielle Teddy, Camps Christian (dir.), 
Discours et savoirs sur les langues anciennes et modernes dans l’aire 
méditerranéenne, L’Harmattan, collection Langue et parole, 20 p., 

2007, La formation continue et la transmission des savoirs et des cultures : 
l’exemple de l’enseignement de l’histoire de l’islam, in Actes du 
colloque international d’Alexandrie, Métaphore de la francophonie, 12-
15 mars 2006, CIDEF-AFI (Agora francophone internationale), 
publication électronique, 17 p., 

http://www.ulaval.ca/afi/colloques/colloque2006/actes2006/PDF/III10a%20So
ufian%20AL%20KARJOUSLI.pdf,  

2005, La polysémie et le Coran, éd ; Anri, 351p. ,  
2004, Le foulard entre traduction et tradition, in Gouadec (dir.), 

Mondialisation, localisation, francophonie(s), Paris, La Maison du 
Dictionnaire, pp. 55-79, publié aussi sur site internet : 
http://www.colloque.net/archives/2003/volume_1/foulard.pdf

AT-TABARI,  
1402 de l’hégire, Jami al bayane fi tawil ay al Corân, (« Le recueil de 

l’éloquence pour l’interprétation du Coran »), éd ; Dâr Yûsef, La Meque, 

                                                 
46 AL KARJOUSLI Soufian, 2009, De l’islam pluriel à l’islam « Mac Donald », in 
Kiyindou Alain, Ekambo Jean Chrétien, Miyouna Ludovic-Robert (dir.),  
Communication et dynamiques de globalisation culturelle, Paris, L’Harmattan, pp. 73-86. 

 

 95

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



Al-Wasīt, - 1989, Al ma‘ğam al wasīt, Dictionnaire de la langue arabe, éd. Dār 
al da‘wa, Turquie, 

AL-GHALAYINI, Mustafa, - 1960, Islam ruh al-madaniyya (Beirut : al-
Maktabah al-Asriyya) P.253, 

BENCHEIKH J, Miquel A., - 1998, Tomme B e a Européen Muslimin, 
Islamique Fondation. Collège Gustave Havez à Creil, 

http://www.humanite.fr/popup_imprimer.html?id_article=381323, 
COSTAZ, Luis, - 1963, Dictionnaire syriaque-français, éd., Catholique, 

Beyrouth, 421p.  
FANZANYET S., JOURMENT O., - 1988, « Femmes d’Afrique », Clio, 
HADDAD, Yūsuf Durra (Al-)- Sans date, Durūs qur’āniyya, nazm al-Qurān 

wa l-kitāb (« Cours coranique, La construction du Coran et du Livre »), 
éd., Al-Maktaba al-būlisiyya, Liban, vol. 3, 893 p.  

IBN Ğinā, Sir as-sinā‘a   
http://www.kl28.com/pro/pafiledb.php?action=file&id=706&idP=, 
IBN Katīr, Abī Al-Fidā’ Al-hāfiz Al-Dimašqī, - 1992, Tafsīr al-Qur’ān al-

‘azīm, (« L’interprétation du magnifique Coran »), éd; Dār al-fik li-l-
tibā‘a wa l-našr, Beyrouth, en 4 tomes. 

IBN Sa’d, - 1989, Al-Sīra al-nabawiyya mina l-tabaqāt al-kubrā (« La 
biographie du Prophète tirée de Al-tabaqāt al-kubrā»), éd., Az-Zahrā’ li-
l-i‘lām al-‘arabī, Le Caire, en 2 volumes, Islamique Fondation.  

1998 A Européen Muslimin, Leicester avril. 
ĞASIB Fālih Ar-Rabī‘ī, - 1987, Maqālāt fi al-luġa, (« Les articles en 

linguistique »), éd. ğāmi‘atu Sabā’.  
GUY Coq, - 2009,  Le voile islamique : Une instrumentalisation du religieux, 
http://www.google.fr/search?q=coll. 
KASIMIRSKI, - 2002, Le Coran, éd ; Maxi-Livres, Paris. 
LANGHADE, Jacques, - 2000, Mina al-Qur’ān ilā al-falsafa, Al-lisān al-

‘arabī wa takwīn al-qāmūs al-falsafī ladā al-Fārābī (« Du Coran à la 
philosophie, La langue arabe et la formation du vocabulaire 
philosophique de Fârâbî »), Damas, 498 p.  

Le Monde de l’éducation,  - 1999, Mrc Coutty. 
L’HOPITAL, Jean-Yves, -  2002, Le sacrifice d’Abraham et la ligature d’Isaac : 

lecture de récit dans le Coran -  Le sacrifice d’Isaac, ou d’Ismaël ? Acte du 
séminaire : L’enseignent du fait religieux 5, 6,7 novembre, Paris. Site 
internet : http://eduscol.fr/Do126/fait_religieux_ihopital.htm. 

MASSON, Denise, - 1967, Le Coran, Gallimard, Paris, 2 tomes, 1er tome 355 
p., 2ème tome de p. 356 à p. 772. 

MRUWA, Husayn, - 1978, rééd. 1988 ... 1991, Al-Naz‘āt al-mādiyya fī l- 
islām (« Les débuts de la pensée matérialiste dans l’islam »), 7ème éd., 
Dār al-Fārābī, Liban, en 2 volumes. 

MUHAMMAD Šahrūr, - 1990, Al-Kitāb wa l-Qur’ān (« Le Coran et le 
Livre »), éd. Dār al-ahālī. 

 96

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava



Présidence Générale des Directions des Recherches Scientifiques Islamiques 
(La) - 1410 H., Al-Qur’ān al-karīm (« Le Saint Coran »), éd., de l’Ifta, 
de la Prédication et de l’Orientation Religieuse, La Mecque, 604p.  

Revue Islam de France, - 1999, n° 4, Paris. 
SOUALAH Mohammed, - 1993, L’islam et l’évolution de la culture arabe, 

3ème éd., La Typo-Litho, Alger, 1947. 
SUYUTI, Ğalāl Ad-Dīn ‘Abd Al-Rahmān b. Abī Bakr (As-) & Mihlī, Ğalāl 

Ad-Dīn b. Ahmad.  
MUHAMMAD (Al-), - Sans date, Tafsīr Al-Ğalālayn, (« L’interprétation des 

deux Ğalāl»), éd., Dār al-fikr, Beyrouth, 815 p.  
SUYUTI, Ğalāl Ad-Dīn ‘Abd Al-Rahmān b. Abī Bakr (As-) - 1995, Al-itqān fī 

’ulūm al-qur’ān (« La perfection dans les sciences du Coran »), éd., Dār 
al-kutub al-’ilmiyya, Beyrouth, 2 volumes. 

YĀQŪT Al-Hamwī, -  Ma’ğam al-udabā’ 
http://www.daraleman.org/forum/forum_posts.asp?TID=2239&PN=1  
ZUBAYDĪ, -  Tāğ al-’arūs,   
http://www.almeshkat.net/books/open.php?book=696&cat=16. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 97

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 19:03:42 UTC)
BDD-A5090 © 2009 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

