LE PONT INTERCULTUREL DE LA TRADUCTION.
CROQUIS ALBANAIS

Mirela KUMBARO FURXHI
Université de Tirana, Albanie
mirelakumbaro@yahoo.com

Abstract: My proposition is an invitation to be fascinated by the charm of
such an emancipating activity, because translation is an excellent illustration of
how tangible the transferring of inter-cultural values becomes. It is where the
worlds meet so smoothly and peacefully, taking no notice whether the meeting
point happens to be on the literary highways of the West, or on a traditional
bridge somewhere in the Ballkans. There are still no measurable results, or
exact conclusions on translations as regards the importation and assimilation
of cultural features. However, beyond any doubt, it has been proved by now
that, due to a non-violent negotiation, this transfer of values may modify (or
interfere with) the receiving civilisation. As such, the notion of translation,
better to say the notion of cultural translation, gains a specific importance,
going beyond the pure linguistics perspectives, thus developing into a cultural
and political phenomenon. Myths, Kadare, Kundera and their translations are
the examples illustrating these ideas.

Keywords: inter-cultural transfer, translation, assimilation, myth, cultural
phenomenon.

Depuis que I'homme traduit, il n'a cessé d'émettre des réflexions
sur la manieére de traduire. Pour tous les praticiens du métier cela
souvent se traduit en liberté et obligation, en lettre et esprit, en
sentiment et devoir, en amour et dévotion, en déchirements et remords,
en corps et ame, voire en tentations et trahisons, ... en traduisible et
intraduisible.

Je vous propose de savourer le charme de cette activité
émancipatrice parce que la traduction est un excellent exemple ou le
transfert des valeurs interculturelles se réalise de la facon la plus
tangible. Elle est le terrain ou les Mondes se croisent parfaitement que
ce soit sur les autoroutes littéraires de 1’Occident ou sur les ponts
traditionnels des Balkans.

Antoine Berman qui, en quelque sorte, s’est chargé de la tache
principale de rendre a la traduction toute la dignité et la profondeur de la

29

BDD-A5086 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:29 UTC)



critique littéraire, déclare les pouvoirs de la traduction comme champ
d’intervention culturelle et comme champ de pensée.
Car la traduction n’est pas une simple médiation : ¢’est un processus ou
se joue tout notre rapport avec I’ Autre'.

Le traducteur, selon Berman, « a tous les droits dés lors qu’il joue
franc jeu »°. « Les discussions sur le littéralisme ou la liberté » ne sont
« tempétes qu’au bassin des enfants », conclut-il en citant Foucault’.
Dans ce sens Berman, nous semble-t-il, exprime sa confiance dans la
subjectivité du traducteur, laquelle doit s’appuyer malgré tout sur une
mise en question permanente et une conscience historique. Autrement
dit fidélité a Iesprit critique.

Suivant la méme logique de [’Epreuve de [’étranger, Paul Ricoeur
parle d’un veeu de fidélité et d’un soupgon de trahison qui sanctionnent
la problématique sans pareille de la traduction. Selon Ricoeur, le
traducteur doit « servir les deux maitres : 1’auteur et le lecteur », ou
autrement dit,

I’étranger dans son ceuvre, le lecteur dans son désir d’appropriation ...
C’est dans cette inconfortable situation de médiateur que réside
I’épreuve en question®,

écrit-il en se référant encore a Berman.

Umberto Eco, dans son merveilleux livre Dire quasi la stessa
cosa, s'il ne cite pas le fameux traduttore- traditore il nous apprend que
la fidélité dans la traduction n'est pas la reprise du mot a mot mais du
monde a monde. Les mots ouvrent des mondes et le traducteur doit
ouvrir le méme monde que celui que l'auteur a ouvert, fut-ce avec des
mots différents. Les traducteurs ne sont pas des peseurs de mots, mais
des peseurs d'ame et dans cette histoire de passage d'un monde a l'autre
tout est affaire de négociation ... Voila, le mot est laché : tout bon
traducteur est celui qui sait bien négocier avec les exigences du monde
de départ pour déboucher sur un monde d'arrivée tout en restant le plus
fidele possible non pas a la lettre mais a I'esprit.

Lors de ces négociations il y a un certain sauvetage et un certain
consentement a la perte.

" BERMAN, A., L’Epreuve de I'étranger. Culture et traduction dans I’Allemagne
romantique, Paris, Gallimard, 1984, p. 287.

2 Idem, p. 93.

3 Idem, p. 94.

* RICEUR, Paul, Sur la traduction, Paris, Bayard, 2004, p. 9.

30

BDD-A5086 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:29 UTC)



En avouant et en assumant I’irréductibilité de la paire du propre et de
I’étranger, nous rassure Ricceur, le traducteur trouve sa récompense dans
la reconnaissance du statut indépassable de dialogicit¢ de I’acte de
traduire comme 1’horizon raisonnable du désir de traduire. Pas de gain
sans perte5 .

Sans dramatiser on se retrouve définitivement au milieu. Entre le
Méme et 1I’Autre. Pour les amener 1’un vers 1’autre sans prétendre les
rendre semblables.

Reconnaitre ’autre, c’est commencer a le respecter. Respecter,
c’est tolérer. Tolérer c’est vivre avec. Vivre avec c’est un élément de
culture. Reconnaitre qu’on a une culture, c’est reconnaitre celle de
I’autre, celles des autres, parce qu’il n’y a pas de culture universelle,
mais une pluralité de cultures qui se reconnaissent mutuellement dans la
tolérance, ou s’excluent I’une I’autre par la violence.

Par ailleurs, la reconnaissance et I'assimilation de ce qui est
étranger pose un probléme particulier qui s'aggrave en fonction de la
distance temporelle ou spatiale. Tout comme il est évident que le
transfert du local vers I’étranger, ou vice versa, n'est jamais un
processus neutre. Bien au contraire, le transfert modifie son objet. Ce
qui fait qu'il y a toujours a la fois une perte et un gain, comme on I’a dit
précédemment, et par la suite l'objet ne sera pas le méme dans la
civilisation d'arrivée dont il élargit 1'horizon culturel.

On est loin d’avoir des résultats mesurables et d’avoir tiré toutes
les conclusions en matie¢re de traduction sur le plan d’importation et
d’assimilation des traits culturels. Cependant il a été certainement
prouvé que c'est par la négociation non violente que le transfert peut
modifier la civilisation d'accueil. C’est dans ce contexte que la notion de
traduction, ou plus exactement de traduction culturelle, prend toute son
importance, fait sens, en transcendant la perspective purement
linguistique pour devenir un phénomeéne culturel et politique.

Ceci dit, je suis toujours attirée par la traduction parce que,
personnellement, j'y trouve une excellente opportunité ou la passion de
rejoindre 1’Autre et la raison de la réalisation du Méme prennent vie.
Par ailleurs, nous vivons dans la profusion des langues, des idées et des
cultures. La nécessité de la traduction est de nos jours d’une aveuglante
¢vidence, a la mesure d’un monde qui ne cesse de rétrécir. Pour illustrer
ce propos je voudrais prendre un exemple des plus complexes — celui de
I’Union Européenne. Son élargissement au-dela des fronticres dites
« occidentales » est un fait indéniable. Mais quel que soit I’avenir de la

> RICEUR, Paul, Sur la traduction, Paris, Bayard, 2004, p.19.

31

BDD-A5086 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:29 UTC)



construction européenne, une question se pose aujourd’hui et se posera
encore pour de nombreuses générations : comment gérer la multiplicité
des langues qui se comptent par dizaines ? Amin Maalouf, dans son
livre Identités meurtrieres répond :

Dans bien d’autres domaines, on unifie, on aligne, on normalise a tour
de bras ; dans celui-la, on demeure circonspect. Il pourrait bien y avoir
demain, en plus de la monnaie unique et d’une législation unifiée, une
méme armée, une méme police et un méme gouvernement ; mais qu’on
tente d’escamoter la plus lilliputienne des langues, et ’on déchainera les
réactions les plus passionnelles, les plus incontrdlables. Pour éviter les
drames, on préfére traduire, traduire, traduire, quel qu’en soit le cofit.. S

La traduction constitue donc une des conditions (indispensable
mais insuffisante) pour aller au-dela des discours identitaires et
idéologiques, en permettant la confrontation des réalités culturelles
différentes mais aussi en touchant a des questions de productions
culturelles et intellectuelles, d'échanges internationaux - questions qui
actuellement sont d’habitude considérées sous l'optique de la
« globalisation ».

La traversée des frontieres géographiques, entre les disciplines et
les discours constitués, n’est possible que si celui ou celle qui voyage
parvient a déplacer ses propres fronti¢res intérieures : « je me voyage »
disait Julia Kristeva lors de la cérémonie du Prix Holberg.

A cette condition seulement les idées succedent aux chagrins, et renaitre
n’est jamais au-dessus de nos forces.

Venant d’un pays longuement et extrémement isolé et en
connaissance de cause, je sais de quoi je vous parle.

L’Albanie est mon pays, pays balkanique, comme les autres pays
balkanique, pays ex-communiste également, comme beaucoup d’autres
pays ex-communistes, mais ou la dictature a été plus longue et plus
difficile que nulle part ailleurs.

Avec un peu de recul, nous pouvons observer que le systéme avait
créé un espace de relative liberté étroitement surveillée, une liberté
maitrisée par le pouvoir. S’il y a eu des espaces de survie intellectuelle
sous la dictature, c’est aussi parce que, d’une facon ou d’une autre, les
intellectuels s’étaient adaptés aux conditions de la dictature, car la

 MAALOUF, Amin, Les Identités Meurtriéres, Paris, Grasset, 1998.

32

BDD-A5086 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:29 UTC)



littérature est un puissant moyen de propagande pour le régime
totalitaire.

Dans son entretien dans le quotidien italien La Reppublica, a
I’occasion de la publication de son livre L ‘aigle en Italie, Kadaré dit :
« Il est beaucoup plus difficile d’écrire librement que de faire quelque
déclaration pour obtenir le certificat de la dissidence ».’

Sous la dictature, la littérature devait donc se conformer a un code
précis auquel le lecteur s’attendait. Cette « compétence architextuelle »
ou générique (selon les termes de Gérard Genette), qui est la
connaissance des conventions et des stéréotypes, ne pouvait échapper a
personne tant I’école et les discours officiels les ressassaient. Pour un
€crivain, ne pas s’y soumettre équivalait a émettre, en soi, un message
contestataire. D’ou I’épanouissement du double langage qui était
inhérent a la culture communiste et « lire entre les lignes » était une
pratique qui ne saurait déboucher sur une véritable ouverture, car la
lecture « interlinéaire » est en fait un privilége réservé a une minorité.
Le double langage sous-entend naturellement une double lecture
laquelle met en jeu un savoir et des intuitions trés liés a une période
historique donnée, concrétement celle de la dictature d’Hoxha, 1’ex-
dictateur de 1’Albanie.

La lecture que nous avons faite des ceuvres de Kadaré en est la
preuve. Il est le seul d’ailleurs qui, grace a son talent exceptionnel et par
des biais suffisamment subtils, a réussi a échapper aux rudes injonctions
du réalisme socialiste et a la phraséologie idéologique d’usage sous le
régime communiste. Dans le méme entretien que j’ai cité
précédemment, Kadaré dit :

Entre la dictature et la littérature un combat féroce se livre toujours et ce
n’est pas obligatoirement la deuxiéme qui est la victime. La littérature
sait étre cruelle, sait infliger des blessures profondes et enfin elle est
méme capable de gagner.

Et pourtant, transgresser les limites, s’attaquer ouvertement au
systeme, conduisait au silence, a 1’exclusion, a la dissidence dans
d’autres pays ex-communiste, mais en Albanie cela conduisait
simplement a la mort.

Malgré et contre tout, Kadaré, ’exemple vivant du grand écrivain
est bien l1a pour le plaisir de tous les lecteurs et pour la fierté¢ des
Albanais. Lors de la cérémonie du prix ManBooker International 2005

"KADARE, L, La Reppublica, le 7 mai 2007, Rome.

33

BDD-A5086 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:29 UTC)



Kadaré, parlant du transfert de son ceuvre vers les autres mondes, dit

aussi :
Un jour, traversant la nuit de la dictature, ce pain de prison a abouti par
hasard jusqu'entre vos mains. Dans vos cités libres — & Paris, Londres,
New York, Madrid, Vienne, Rome ... — vous avez pris entre vos mains
ce pain de prison et l'avez considéré avec curiosité. Puis vous y avez
golté, vous l'avez apprécié, vous avez estimé que ce pain était aussi
mangeable pour vous, hommes libres du monde libre.

A 1’étranger, c’est surtout en France que ’auteur a remporté le
plus vif succes. Et ceci également grace a un grand traducteur albanais,
M. Vrioni, un des derniers de la race des seigneurs. Nous croyons
fortement que ce traducteur était ce grand lecteur de mérite, capable de
réaliser et d’interpréter cette double lecture pour la rendre accessible en
francgais, dans sa langue de jeunesse et de formation et a la France qu’il
connaissait trés bien pour y avoir passé les plus belles années de sa vie.
Mais aussi parce qu’il partageait le méme code culturel que son auteur.
Il était un Albanais de souche, cultivé et érudit, connaissant bien
I’histoire du pays, la culture balkanique. En outre, il connaissait de
I’intérieur cette grande prison qu’était I’ Albanie enfermée a 1’époque, et
pour cause, il avait passé douze années de sa vie dans le goulag
albanais.

Dans son livre de mémoires M. Vrioni I’exprime en ces termes
parlant du roman Avril Brisé que nous avons mentionné précédemment :

Devant ce texte, je ne pouvais réagir exactement comme un lecteur
étranger. Mon approche était différente, plus directe, avec des
évocations, des associations d’idées que ce lecteur ne pouvait pas avoir.
Le roman est trés riche, particuliérement pour un Albanais de formation
occidentale, qui pouvait faire la part des choses et joindre les deux
aspects — celui qui est purement lié au terroir et ce que le roman
comporte d’universel, et qui est déployé de fagon majestucuse®.

Nous pensons que ’ceuvre de Kadaré a connu une réelle chance
d’avoir trouvé parmi ses lecteurs son vrai traducteur qui nous a laissé
aujourd’hui ses traces indélébiles dans la version francaise des textes du
grand écrivain albanais. Un grand traducteur qui pendant dix ans est
resté anonyme pour le public francais, malgré les critiques tres positives
a son égard dans les milieux littéraires parisiens. « Une traduction
exceptionnellement réussie » dirait Alain Bosquet.

8 VRIONIL, J., Mondes effacés, Paris, JC Lattes, p. 269.

34

BDD-A5086 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:29 UTC)



Dans ces temps de guerre froide, ou 1’Albanie se terrait au fond
des Balkans sans faire parler d’elle, il est rest¢ dans 1’anonymat par
décision de la dictature. On se demanda a Paris, comment il se faisait
qu’un livre parvenait traduit par un étranger et non par un Frangais ! Le
traducteur, en toute modestie, raconte un peu de son travail de dément :

Je ne connaissais guére jusqu’alors Ismail Kadaré. ... Je me proposais
donc de lire son livre, le Général de [’Armée Morte ... Mes
comparaisons allaient plutot vers Faulkner, Buzzati, ou Kafka. J’ai pu
constater par la suite que d’autres traducteurs, comme moi, se plongent
dans I’atmosphere, dans le style du livre qu’ils vont transmettre dans une
autre langue et puisent pour cela dans auteurs qui lui sont proches. Moi-
méme ne le faisais pas pour écrire dans le style de Buzzati ou de Kafka,
mais je me disais que Ion peut trouver dans certaines ceuvres des
¢léments utiles pour en traduire ou pour écrire d’autres. Dostoievski
n’avait-il pas demandé un jour a sa sceur de lui envoyer tel livre, parce
qu’il ne pouvait continuer celui qu’il écrivait sans consulter celui-la ? De
mon c6té, je ne pouvais trouver ni Faulkner, ni Buzzati, ni Kafka dans
les librairies albanaises. (C’étaient des auteurs interdits par le régime.)
J’avais cependant lu Le Proces, Le Chdteau et le Désert des Tartares
dont je gardais un souvenir vivace ... Je me remis avec fievre a la
traduction en frangais, que je recopiai trois fois en y apportant des
corrections ... jusqu’au dernier moment... C’était pour moi une victoire,
dit le traducteur, car Dieu sait combien j’avais pu retravailler sur
épreuves !”.

Ce sont surtout les traductions en frangais de Kadaré qui ont servi
de base pour les traductions vers les autres langues de cet auteur, en
réalisant un transfert triangulaire trés efficace.

Toutes ces traductions ont rendu les mythes, les contes, les
légendes et les pensées magiques qui abondent dans 1’ceuvre de Kadaré.
Kadaré¢ lui-méme explique cette présence mythologique aprés coup en
disant :

L’Albanie se défaisait sous nos yeux. Telle une icéne vermoulue, elle
vieillissait jour apres jour, se défigurait, s’étiolait. S’il me restait encore
quelque bonne raison d’étre écrivain ... la seule, la premicre et la
derniére raison ¢tait celle-1a : essayer de restaurer I’icone. Pour que les
générations a venir, quand elles gratteraient le vernis de cette époque
sans merci, redécouvrent I’image intacte'’.

? VRIONI, J., Mondes effacés, Paris, JC Lattés, p. 269.
' Le Poids de la Croix, Flammarion, 1991, p- 401.

35

BDD-A5086 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:29 UTC)



Par I’évocation des légendes, Kadaré contribue également a
préserver la culture traditionnelle dont le Pouvoir souhaitait la
disparition, et associe, ce qui lui tient & coeur, les chants de son pays a la
mythologie grecque.

Les légendes ne sont pas, dans son ceuvre, un simple théme
folklorique. Elles ont un véritable caractére emblématique du systéme
politique que forgea le dictateur albanais Enver Hoxha. Le pays devint
un laboratoire qui permit aux dirigeants de se livrer a des expériences
sociales destinées a produire /’Homme Nouveau. Par nombre d’indices,
le lecteur est invité a une double lecture.

Evidemment ce n’est pas une analyse littéraire que je voudrais
faire ici, mais tout simplement rappeler le travail d’interprétation
intertextuelle que le traducteur est amené a faire avec sa conscience et
dans son subconscient lorsqu’il décide d’assumer la responsabilité
historique, oui! historique, de traduire de tels écrivains, pour les
ramener d’un monde vers un autre, des Balkans vers I’Occident.

Un exemple de I'univers kadaréen : La ballade de la bessa, c’est la
légende considérée comme plus ancienne et fondatrice de la parole
donnée, si importante en Albanie. Il s’agit, évidemment de 1’histoire de
Constantin et Doruntine : Elle raconte I’histoire d’un fils qui avait
promis a sa mére de ramener « a tout prix », sa sceur mariée au loin,
lorsqu’elle éprouverait le désir de la revoir. Il mourut a la guerre mais
sortit du tombeau pour respecter sa parole. Ce théme revient tout au
long de I’ceuvre de Kadaré. Elle constitue déja une institution, un
mécanisme légal, avec ses régles, ses articles et ses interprétations.

Kadaré en fait un monument, au point ou le traducteur préfere
garder le mot albanais que ’auteur défend avec fanatisme, contre vents
et marées, sans laisser d’autres solutions de traduction. On la retrouve
dans la légende de ’Emmurement, ou les deux fréres ainés violérent la
bessa en révélant le pacte a leurs femmes.

Dans la version slave de la ballade, dit Kadaré dans Le pont aux trois
arches, précisément aux mots « ils violérent la bessa » correspondent les
mots « vjeru pogazio », autrement dit, «ils ont violé la religion, la
« croyance », ce qui dans le contexte, n’a aucun sens et est dii a une
traduction erronée du mot albanais « bessa » par les mots « croyance »,
« religion »'',

Dans I’original albanais 1’auteur n’a pas besoin d’expliquer la
confusion car en albanais le mot « croyance » se dit par le mot BESIM,

" Le Poids de la Croix, Flammarion, 1991, p- 401.

36

BDD-A5086 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:29 UTC)



d’ou la confusion littérairement supposée par Kadaré, avec le mot
BESA (la parole donnée), chose que le traducteur ne pourrait pas
expliciter en frangais, car il s’ingérerait trop dans le texte. Ce qui reste
pour le lecteur francophone c’est que selon Kadaré dans la version slave
de la légende il y a une erreur! J’imagine le traducteur qui devrait
traduire ce roman de Kadaré vers la langue slave ... ! Bonjour les
malentendus balkaniques!

Ici le contexte linguistique se méle au contexte interculturel, ou
plutdt, interbalkanique. Mais ce qui ne ressort pas du paragraphe,
découle tout naturellement de la totalit¢ du roman, de I’esprit et de
I’ame de I’ceuvre. C’est ici que consiste la notion de la négociation dans
la traduction : si on perd quelque chose dans un paragraphe on le
récupere dans 1’oeuvre.

De toutes fagons, nous sommes persuadés qu’au-dela des langues,
au-dela des simples contextes, la vraie traduction exige un travail en
profondeur dans I’histoire, dans le subconscient collectif et dans
I’imaginaire individuel méme. C’est 1a la tdche du traducteur. C’est a lui
de partager a tour de réle non seulement les codes culturels de 1’auteur
et ensuite du lecteur de la traduction, mais aussi et dans le meilleurs des
modes possible, de partager leur imaginaires. Voila ce que dit le
traducteur Vrioni dans ses mémoires lorsqu’il évoque la traduction du
roman de Kadaré¢ Le Pont aux trois arches :

En traduisant ce roman, je fus conduit a faire le rapprochement entre les
bacs de Kadaré et ceux sur lesquels j’avais vogué avec mes parents dans
mon enfance. Mon travail s’accompagnait de visions anciennes. Je
voyais ce fleuve, cette gréve, tout cela a ma fagon, et le texte s’agrégeait
en quelque sorte & mes souvenirs. Des réminiscences ne pouvaient
manquer d’intervenir dans ces images ... et qui sait si cette interférence
entre mes souvenirs et les descriptions n’a pas influé tant soit peu sur le
texte francais?'?

En passant d’un univers de lecteurs a d’autres, la perception n’est
naturellement pas la méme. Si la lecture au second degré n’échappe
généralement pas au grand public, c’est le plus souvent 1’exotisme ainsi
que 1’évocation des traditions et des contes balkaniques qui séduisent le
plus le public occidental. Par ailleurs, avec le changement du contexte
historique, apres la chute du régime dictatorial, le besoin de la double
lecture se perd aussi en Albanie ou la jeunesse semble ne plus
comprendre grand-chose a la dictature. Cette perte que nous constatons

2 Vrioni, J, Mondes effacés, Paris, JC Lattes, p. 268.

37

BDD-A5086 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:29 UTC)



sera compensée, croyons-nous, par la qualité de I'univers kadaréen que
nous évoquions plus haut. De nouvelles significations naissent, les
valeurs artistiques attirent encore plus notre attention libérée du joug.
C’est une découverte pour nous Albanais, ¢’est un plaisir prolongé pour
le lecteur étranger. Tout ceci grace a I'universalité de 1’ceuvre de Kadaré
et a la traduction — le vrai pont imbattable qui résiste a tous les
bombardements.

Le traducteur joue, dans ce sens, un role essentiel dans la
constitution de la culture de son propre pays, a travers les textes traduits,
mais aussi dans 1’enrichissement de la culture réceptive. La culture
francaise dispose déja de toutes les pieces de conviction et de tous les
témoins qui montrent a quel point I’apport des cultures étrangeres a été
important a la France. Travailler sur la traduction des cultures, c’est non
seulement se demander ce qu’on traduit, pourquoi on traduit, comment
on traduit, c’est aussi s’interroger sur les récits contemporains de
I’intraduisible et, par la, mettre en question la thématique de
I’incompatible, de la traduction et de la trahison. Bref, traduire, c’est
penser la culture comme un rapport entre les cultures.

Et avec tout cela le traducteur revient au centre du débat.

Il doit entrer dans 1’Autre, s’introduire non seulement dans son
monde — cela reléve encore de la raison, de ’'univers des images -, mais
aussi s’immiscer dans son langage. Plus grave, il lui faut trouver le
méme parler, mais dans une langue différente, qui n’obéit pas aux
mémes regles et fonctionne sur d’autres signes et un autre code, pour
rendre le dit et le non-dit, pour accomplir cet effort d’intertextualité qui
relie ses deux « maitres », pour reprendre cette qualification de Paul
Ricceur. Mais en rendant un énorme service a I’auteur, en lui permettant
de joindre d’autres rives.

Tous les traducteurs ont connu ce souci de servir les deux maitres
qui peut se transformer en tourment, voire en douleur littéraire. Car la
traduction littéraire suppose un autre enfantement. C’est avec de tels
réflexes que j’ai traduit le roman de Milan Kundera, La Plaisanterie, en
albanais. J’y ai retrouvé 1’atmosphére du communisme pur et dur que
J’ai connue dans ma jeunesse et je ne pouvais pas résister a la forte
tentation de traduire cette atmosphére rigide par des équivalences
albanaises du méme genre qui se sont réveillées en moi, sans point
trahir ’auteur qui, sur ce plan, partageait les mémes références que le
lecteur albanais auquel était destinée la traduction. C’est ainsi que
I’expression « Honneur au travail » est devenu « Le travail est notre
honneur et gloire », « ’autocritique devant le Parti » est devenu « une
saine autocritique au sein du Parti », « faire partie des politiques » (dans
le sens des condamnés politiques) est devenu « avoir des taches dans sa

38

BDD-A5086 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:29 UTC)



biographie » ou encore « I’ennemi de classe s’était infiltré dans le Parti
communiste » etc. juste pour dire que toutes ces formules ont retrouvé
vite leur homologues dans le code culturel albanais. C’est, entre autres,
grace a ces retrouvailles négociées que ce premier livre traduit de
Kundera a rejoint le public albanais.

Nous croyons que chaque traducteur, a la lumicre de ces
exemples, choisit un parti pris qui manifeste sa propre lecture du texte et
laisse entrevoir sa conviction, sa personnalit¢ propre, bref non
seulement sa prétendue objectivité que semblerait recouvrir ce terme de
fidélité, mais aussi et inévitablement, son entiére subjectivité qui
n’apparait plus comme « infidélité ». Comme une valeur ajoutée, toute
traduction refléte les tendances et les gotits de son temps aussi bien que
la marque de son traducteur. J’aimerais bien citer ici Jean Giono qui
disait : « Je décris le monde tel qu’il est quand j’y suis ». J’ose dire, sans
engager personne, que 1’on peut traduire un texte tel qu’il est quand le
traducteur y est. Chaque traducteur vit dans ce sens une aventure
originale, unique, faisant appel a son subconscient, a son inspiration,
qui est faite de la mémoire de tout ce qu’il a entendu dire, de tout ce
qu’il a vu et connu, et soudain c’est I’illumination. Il y a de la mise en
scene dans cette mise en texte. Et de I’amour fou. Croyez-moi !

Bibliographie :

BERMAN, A. (1984) : L’Epreuve de [’étranger. Culture et traduction dans
I’Allemagne romantique, Paris, Gallimard.

DERRIDA, J., (1967) : L écriture et la difference, Paris, Seuil.

ECO, U., (2003) : Dire quasi la stessa cosa, esperienze di traduzione, Milano,
Bompiani.

KADARE, 1. (1991) : Le Poids de la Croix, Flammarion.

KADARE, 1. (1984) : Le Pont aux trios arches, Paris, Flamarion.

KADARE, 1. (2007) : La Reppublica, Rome.

MAALOUEF, A. (1998) : Les Identités Meurtrieres, Paris, Grasset.

RICEUR PAUL, P. (2004) : Sur la traduction, Paris, Bayard.

VRIONI, J., Mondes effacés, Paris, JC Lattés.

39

BDD-A5086 © 2009 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:35:29 UTC)


http://www.tcpdf.org

