
 
115 

 

INVESTISSEMENT CULTUREL, ÉNERGIE 
LANGAGIÈRE  ET TRADUCTION DU TEXTE SACRÉ 

 Saïd KHADRAOUI 
Université de Batna, Algérie 

Nous sommes les victimes de notre propre méconnaissance, 
menacés dans les représentations de notre personne et de 
notre économie psychique vis-à-vis de la problématique des 
religions et du discours religieux. Nous élaborons des 
schémas de compréhension dont la seule vérité est 
l’incohérence de nos résonnements. Entre pesanteurs 
institutionnelles et liberté d’opinion, nous sommes, plus que 
jamais, appelés à construire notre identité religieuse à 
travers la puissance de la réflexion et le principe de la 
sagesse. C’est pourquoi, nous préconisons l’intelligence du 
singe religieux en procès pour décoloniser notre pensée. 

 
Abstract: The topic of our communication is a sort of personal reflection 
about the notion of translation applied on sacred writings. Our main 
preoccupation is to emphasize an important aspect which is the problem of 
translation methods. From this, it seems that a redefinition of translation 
applied on sacred writings has been imposed from the angle of operational 
notions: cultural investment and language energy that we find in the 
fundamental practices of literary writing. From this perspective, the main 
problem is the interpretation of foreign signs by a reader without being 
confronted to a connotation made by a translation with a controversial 
identity.        

Key-Words: sacred writings, cultural investment, intercultural, dialogue.  

  
La posture interculturelle exige, dans le contexte de la 

traduction du Texte Sacré, la co-construction de savoirs attitudinaux 
conformes à des univers de croyance certes différents mais 
respectables par tout un chacun. Elle requiert par ailleurs un 
déploiement intellectuel qui privilégie la construction du citoyen du 
monde avec l’idée que l’interculturel touche à « […] la transmission 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
116 

 

                                                

culturelle et à la distribution sociale des capacités langagières dans 
diverses sociétés […] ».(1) Il s’agit dès lors d’interpréter 
convenablement les scènes dramaturgiques de l’ethos religieux et 
interculturel qui inondent nos consciences humaines en mal de 
développement durable. Et qui depuis longtemps partent à la quête du 
mythe de la culture originelle dans laquelle l’interculturel 
s’harmoniserait absolument avec l’altérité. Laquelle altérité est un 
signe ; « aux signes qu’il perçoit mais ne sait pas déchiffrer, 
l’homme, en tous temps et en tous lieux, a voulu donner des 
interprétations. » (2)

Aujourd’hui, « l’individu, tantôt par un mouvement spontané, 
tantôt sous la contrainte, abandonne son isolement et son 
indépendance pour rejoindre des groupes qui parfois lui imposent la 
forme et le contenu de sa pensée, souvent lui dictent son 
comportement. » (3) Pourtant, « il n’est pas toujours nécessaire de 
combattre et d’abattre par la force des adversaires déclarés : on peut 
les persuader d’abord. C’est pourquoi le pouvoir répressif est doublé 
par le pouvoir préventif. C’est pourquoi un Etat bien fait s’adjoint 
des organes du pouvoir spirituel. » (4) L’interculturel serait alors le 
mode de résolution du conflit d’identité où s’investirait sans heurts 

 
(1) - Cf. HYMES Dell H., Vers la compétence de communication, Coll. LAL, Crédif / 

Hatier, Paris, 1984, 4e de couverture. 
(2) - PONT HUMBERT Catherine, Dictionnaire des symboles, des rites et des croyances, 

Coll. Pluriel Hachette Littératures, Ed. Jean-Claude Lattès, 1995, 4e de 
couverture. 

(3) - BOUDOT François, Le Monde, 12 avril 1962, in SALLES Pierre, L’explication d’un 
texte économique (analyse, résumé et commentaire d’un texte technique, 
applications et sujets d’examens), Coll. Université et Technique, Dunod / Bordas, 
Paris, 1975, p. 149. 

 
 
 
(4) - NIZAN Paul, Les Chiens de garde, La Découverte, in ARAMBOUROU Ch., TEXIER 

F., VANOYE, Guide du résumé de texte, Coll. Faire le point / Méthode, Hachette, 
1985, p. 150. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
117 

 

deux personnalités condamnées à co-exister, dans un village 
planétaire où la seule issue raisonnable serait la reconnaissance de ce 
qui n’est d’abord pas soi. Pourtant, une telle stratégie est compromise 
par des représentations à la fois personnelles et communes qui 
façonnent également notre mode de réfléchir et de penser. En effet, 
notre perception psychologique de l'interculturel est entièrement 
conditionnée par des valeurs fondatrices profondément différentes : 
nos méthodologies sont ancrées dans le paradigme religieux qui, loin 
de renoncer au scientifique, constitue la référentialité première de nos 
faits et gestes, de nos pensées et convictions, sans que vienne les 
assombrir le nuage de l’objectivité sous le prétexte fallacieux de 
l’incontournable scientificité ou du positionnement scientifique. 

De fait, d’aucun conteste que le monde soit fondé sur les 
principes de la diversité, la différence et la pluralité. Seule donc 
l’unicité divine est une vérité absolue et incontestable. D’où la 
question suivante : comment valoriser le bien fondé de ce principe 
universel, c'est-à-dire comment penser la diversité, la différence et la 
pluralité ? Face à cette somme de diversités, de différences et de 
pluralités, il faut avoir conscience que seul le dialogue s’impose et 
s’instaure comme attitude responsable et civilisatrice capable de 
tresser des liens et de bâtir des passerelles entre les peuples, les 
religions et les cultures.  

Conséquemment, l’un des préalables au dialogue, que prône 
l’Islam -car comme disait le prophète Mahomet que le salut soit sur 
lui : « la différence est une indulgence  » est de cultiver à la fois, 
chez tout être humain, le sentiment de la fierté de l’identité et celui du 
respect d’autrui dans la mesure où on ne saisit ce qui nous singularise 
que par la différence.  

Quoi qu’il en soit, il s’agit d’une logique où l’interculturalité 
devient l’enjeu de la reconnaissance/découverte de soi et de l’autre et 
le lieu d’une conscience de partage. C’est dire qu’elle ne doit pas être 
perçue et considérée comme un travail de transformation et 
d’effacement des cultures nationales. Le dialogue culturel que toute 
traduction du Texte Sacré est censée prôner  doit être sans cesse 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
118 

 

renouvelé dans la mesure où ce dialogue est appelé à s’inscrire dans 
la durée. 

C’est pourquoi, nous dirons d’emblée que la substance de 
notre  communication est une réflexion globale sur la notion de 
traduction appliquée au Texte Sacré. Celui-ci connaît de nombreuses 
transpositions en diverses langues dont la finalité est une : transmettre 
authentiquement le message divin. Selon cette finalité première, on 
s’est toujours soucié autant du fond que de la forme de ce matériau 
linguistique proprement particulier. 

L’idée du caractère authentique du message divin soumis au 
traitement de la transposition nous a conduit à remettre en question 
les travaux réalisés dans ce domaine, et à nous intéresser de très prés 
aux pratiques dont il est l’objet d’une langue à l’autre. 

Cependant nous nous portons aucun jugement (serait-il 
justifié) sur la valeur de ces travaux ; ce droit n’est pas le notre. 
D’ailleurs nous n’avons ni les compétences requises en la matière ni 
les moyens de prétendre à une quelconque évaluation. 

Notre préoccupation est tout autre. Il s’agit pour nous de 
mettre l’accent sur un aspect essentiel – mais qui n’est assurément pas 
inédit – du problème majeur des modes de la traduction. C’est notre 
façon d’exprimer le besoin de recul pratique dans l’évolution du 
schéma des traductions auxquelles a été soumis le Texte Sacré. 

A ce titre, il nous a semblé q’une redéfinition de la traduction 
appliquée au Texte Sacré s’imposait sous l’angle des notions 
opératoires de investissement culturel et d’énergie langagière 
linguistique, en rencontre dans les fondements pratiques mêmes de 
l’écriture littéraire. Le problème fondamental qui se pose, dans cette 
perspective, est celui de l’interprétation des signes étrangers par un 
lecteur se situant hors des implicites culturels et confrontés à la 
connotation tissée par un écrivain identitairement en porte -à- faux. 

La commission littéraire est celle qui dépasse la simple 
sphère de l’expression individualisée et individualiste pour rendre 
linguistiquement et culturellement cette même expression 
collectivisée mais polysémique en pénétrant la sphère de l’expérience 
humaine. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
119 

 

                                                

Toutes ces considérations nous sont prétexte à poser des 
préalables se référant essentiellement à trois questions 
fondamentales : 

1. Comment concilier le caractère universel du Texte Sacré et la 
« politique de ségrégation linguistique » qui vise à le réduire 
‘’au silence’’ ?  

2. Quel schéma de la communication pour le Texte Sacré dans 
la réalité socioculturelle et éducationnelle en dehors 
des frontières du monde arabo-musulman ? 

3. Quelle éthique de la traduction pour le Texte Sacré à l’ère de 
la mondialisation, de la globalisation et de la technologie 
éducative ? 

 Néanmoins, faisant nôtres les paroles de Jacques Vallée nous 
émettons quelque réserve : 
« Quelle que soit la lumière que nous (projetons) sur ce sujet, elle 
créera plus de zones d’ombre que (nous ne nous soucions) de 
dénombrer » (5) ; en sachant fort bien par ailleurs que « l’intérêt d’un 
livre ne tient pas seulement aux résultats et aux idées neuves qu’il 
apporte, il se mesure aussi au nombre de problèmes qu’il fait naître, 
aux réflexions, voire aux objections qu’il suscite » (6)

Ainsi lorsqu’on envisage la traduction dans son évolution 
psychologique (compréhension), il apparaît plusieurs contradictions 
au niveau des commentaires qui sont donnés à lire. Par conséquent, 
définir cette discipline mal aimée, parce que communément sentie 
comme trahison, représente une gageure dont il est intéressant de 
saisir les paradoxes dans la perspective des rapports entre la 
traduction et le Texte Sacré. Car considérer, aujourd’hui, la traduction 

 
(5) - J. Vallée, Notes de lectures. 
(6) - J.P Vernant, Mythes et pensée chez les Grecs, FM/Petite collection, Maspero, 

Paris 1978, p. 220. 
(7) - A. Benamar, « Le statut polysémique du FLE dans l’enseignement/apprentissage 

en Algérie », in l’ASDIFLE n° 08, 1997, p. 199. 
(8) - P. Oudart, « Vers d’autres usages linguistiques de l’Internet » , in FDM, n° 297, 

mai-juin 1998, Hachette/Edicef, p. 68. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
120 

 

                                                

comme trahison est un lieu commun qui freine toute tentative 
dynamique susceptible de saisir le Texte Sacré dans sa dimension 
interculturelle. 

Une réflexion approfondie sur ce principe permettrait 
d’analyser et interpréter les « modèles » de comportement collectif 
qui régissent actuellement les individus, à travers le monde, en 
fonction de leurs convictions scientifiques, sociales, philosophiques et 
religieuses. Ce qui complique davantage la tâche du traducteur, déjà 
ingrate en raison du sentiment : « qu’il n’existe pas d’usage 
linguistique sans croyance ou représentation, c’est à dire sans idées 
développées et organisées en système de références individuelles 
et/ou collectives.» (7)

D’où surgit la question relative aux rapports entre traduction 
et interprétation si l’on admet que l’enseignement / apprentissage 
dans la langue étrangère favorise la traduction mais exige un au-delà 
de sa maîtrise qui se recommande fortement de l’interprétation. Car 
comme transposition équationnelle d’un langage et d’un second 
langage, la traduction constitue un exercice de raisonnement qui 
implique le passage obligé par la compréhension. De sorte que « nous 
devons aussi sans doute enseigner les langues vivantes de façon 
différente, en privilégiant notamment les techniques de 
compréhension » (8)

Par ailleurs, la maîtrise de la traduction suppose celle de 
l’interprétation, sur laquelle se fonde nécessairement toute 
compréhension. Ceci est d’autant plus vrai qu’ «  interpréter, c’est 
retrouver l’intentionnalité et par rapport à une traduction qui 
constitue son intersubjectivité ».(9) Pour cette raison il est indiscutable 
que les rapports entre traduction et interprétation doivent être 
expliquer afin d’éviter la traditionnelle confusion des deux notions. 

 
 
 
(9) - Notes de lecture. 
(10) - A.C. Mattar, La traduction pratique, Dar El- Macherek, 5ème éd, Beyrouth, 1986, 

p.13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
121 

 

                                                

Mais il est fort probable que cela soit très difficile à cerner 
dans le cas particulier du Texte Sacré dès le moment où traduire «  
c’est exprimer dans une langue ce qui l’est dans une autre : exprimer 
une ou plusieurs idées en utilisant des mots » (10) tout en ayant à 
l’esprit que « la valeur sémantique des mots n’est pas la même dans 
toutes les langues, (que) la structure de la phrase, la syntaxe et la 
grammaire ne sont pas identique dans toutes les langues » (11)

La difficulté s’accroît encore plus si on se limite à la seule 
alternative que toute traduction repose sur l’objectivité et que toute 
interprétation suppose la subjectivité. Cela est d’autant plus juste que 
l’idée de lecture légitime et rejetée étant donnée qu’ «  (…) il n’y a 
pas de vrai sens d’un texte. Pas d’autorité de l’auteur. Quoi qu’il ait 
« voulu dire », il a écrit ce qu’il a écrit. Une fois publié, un texte est 
comme un appareil dont chacun peut se servir à sa guise et selon des 
moyens : il n’est pas sur que le constructeur en use mieux q’un 
autre » (12)

Dans cette ordre d’idées, nous soulignons néanmoins qu’ 
« (…) il existe des opérations communes à toutes les langues qui 
permettent d’établir des équivalences, ce sont ces propriétés 
communes qui rendent la traduction possible » (13)

Suivant cette conception des choses, et à l’instar de Walter 
Benjamin, on est amené à « (concevoir) la traduction comme une 

 
(11) - Ibid. 
(12) - P. Valéry, « Au sujet du cimetière marin », in N. Marinier, Commentaire 

Composé et explication de texte, Coll. Mémo, Ed, du Seuil, 1986. 
(13) - G. Guillemin- Flescher, article: Traduction, in CD. ROM. Encyclopédia 

Universalis ; 
(14) - Ibid ; 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
122 

 

                                                

mutation qui notifie l’œuvre originale et transforme la langue 
maternelle grâce à la langue étrangère » (14)

A ce titre l’effort esthético-intellectuel nécessaire présuppose 
chez le traducteur une conscience lucide de soi et de l’étranger. Une 
telle attitude appréhende la traduction selon le schéma de la praxis qui 
se circonscrit  dans le champ de la tripartite : traduction/enseignement 
– apprentissage des langues/Texte Sacré ; ses éléments composent la 
dialectique qui dynamise l’acte traducteur opératoire. 

Celui-ci constitue une dimension intellectuelle particulière et 
n’existe que par la rencontre d’une double attitude d’esprit : celle de 
l’auteur et celle du traducteur acceptant de formuler une conception 
commune de la traduction, même si dans un premier temps, leurs 
perceptions respectives de la notion sont divergentes. 

Certes, il existe un fait capital réduisant l’acte traducteur à sa 
plus simple expression : « le langage structurant de la pensée et la 
langue maternelle est la seule que l’on possède suffisamment pour 
faire preuve de toute la subtilité nécessaire à l’élaboration d’une 
œuvre créative de qualité dans le domaine des sciences comme dans 
ceux des arts et de la littérature » (15)

Pourtant, la traduction du Texte Sacré exige de construire le 
dépassement dans la réflexion intellectuelle et culturelle dans la 
méthodologie d’approche qui lui est consacré. Le Texte Sacré 
transcende le critérium de l’esthétique littéraire. A ce titre, il évacue 
les éléments du schéma de la communication et de l’expression 
littéraire. 

 
 
(15) - P. Martel, in Mémoire du Conseil de la langue française, Langue, Culture: 

quelques aspects négligés par le rapport Arpin, Bibliothèque nationale du Québec, 
1991, p.10. 

(16) - Taha Hussein, in Med Salah Seddik, El Bayann fi ouloum EL Quran, ENAL, 
Alger, 1994, p.232. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
123 

 

                                                

En effet, à en croire Taha Houssine (16) le texte n’est prose ni 
versification, il est uniquement ce qu’il est : transcendant toute 
catégorie fondamentale. 

La saisie dans son absolu ? Dès l’abord nous confessons notre 
faiblesse : une lecture d’homme, en dépit de toutes les prétentions, ne 
saurait être ni parfaite, ni complète, encore moins objective. Tout 
juste, lui serait-il permis et accordé d’être objectivée sachant que 
message varie, d’une part, suivant les dispositions psychologiques et 
l’expérience propre à chaque lecteur ; d’autre part suivant la 
sensibilité et les valeurs propre à chaque époque. 

L’espoir est néanmoins permis ; à ce sujet Loïc Rivière nous 
cite Etienne Gérard pour lui « l’Islam s’impose comme un champ de 
complémentarité apte à pallier un certain désordre inhérent à 
l’incursion de l’écriture latine et à permettre l’adaptation à un 
monde qui bouge ; grâce à ces écoles (médersas), oralité et écriture, 
profane et sacré, tradition et modernité ne sont plus antinomiques 
désormais » (17)

En outre, s’il faut également en croire Christian Makarian, 
entre « Judaïsme, Christianisme, Islam … la filiation est directe 
même si chaque famille affirme parallèlement une forte spécificité 
culturelle qui s’éloigne de la racine mère. Le christianisme doit à 
l’esprit grec, l’islam à la langue et la culture arabes, et le judaïsme 
rabbinique au long exil du peuple d’Israël » (18) C’est justement dans 

 
 
 
(17) - E. Gérard, La tentation du savoir en Afrique, Politique, Mythes et stratégies 

d’éducation au Mali, Kathala, 1997, in L. Rivière, « Mali; pour une école 
populaire » in, FDM, n° 303, mars - avril 1999, Hachette/Edicef, p.11. 

(18) - C. Makarian, « Une source mystique », in Le Point, n° 1352, 15/O8/98, p; 85. 
(19) - X La phénoménologie du signe dans la littérature maghrébine. 
(20) - L. Gardet, Les hommes de l’Islam (approche des mentalités), Edition Complexe, 

Bruxelles, 1984, p.06. 
(21) - M.C.A. Aestassiada, « Le conte: pour apprendre aux étudiants à communiquer », 

in FDM n° 292, Hachette/Edicef, 1997, p.40. 
(22) - R.Escarpit, Sociologie de la littérature, Ed, Dahlab, 1992. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
124 

 

                                                                                                       

cette perspective qu’il s’agit d’envisager la connivence culturelle 
laquelle permet d’engager le processus de la traduction sous l’ongle 
de la lecture. Ce qui implique pour le besoin de relire la langue 
étrangère, autrement dit de s’imprégner de la source dont elle 
participe. Cependant est préalablement exigée la relecture de la 
tradition gréco-latine et judéo-chrétienne.      

L’articulation des trois traditions est judicieuse dans la 
mesure où elle  permet la mise en présence d’une conscience de 
traduction et d’une conscience religieuse. En d’autres termes, cela 
consiste pour le traducteur/lecteur à apporter « sa culture, c'est-à-dire 
l’instrument implicite de sa compréhension et l’horizon de la réalité 
qu’il comprend » (19)

 En outre, une articulation des trois traditions présuppose le 
dépassement du phénomène de ségrégation culturelle et linguistique, 
sachant que la langue « comme véhicule de la pensée et de son 
expression est formatrice de mentalité bien plus d’une ethnie » (20)

Impliquer donc un raisonnement articulé sur le  dépassement 
de la connivence culturelle et de la ségrégation linguistique, c’est 
reconnaître qu’ « il est possible d’accéder à matière linguistique sans 
dominer les éléments culturels présents constitutivement dans les 
usages que les communautés fonts les mots. Le fonctionnement d’une 
langue implique toujours des présupposés et des implicites. » (21)

Situation pour le moins délicate en ce qui concerne le 
traducteur dans son expérience unique de transposition du Texte 
sacré ; il lui importe alors de ne pas succomber au flux et reflux 
linguistico - culturel d’un jeu de traduction allant de la traduction 
d’âme à la traduction de la réflexion, et vice versa. 

En effet, le traducteur du Texte Sacré est acteur d’une lecture 
particulière soumise immanquablement aux effets qui provoquent 
l’expérience esthétique : « chaque groupe social transforme le texte, 

 
 
 
 
.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
125 

 

                                                

compte tenu de son bagage scolaire, de sa position dans la société et 
des attentes qui pour lui en découlent et l’adage qu’il entend en 
faire » (22)Aussi : « toute rencontre du lecteur avec le texte s’inscrit 
dans un moment historique et dans un espace culturel donnés » (23)

Egalement « reconnaître le texte comme une production 
signifiante comporte nécessairement une dimension de réécriture 
(…) »(24) « copie, citation, allusion, plagiat, pastiche, transposition, 
traduction, résumé, commentaire, explication, correction 
représentent les principales formes de (cette) réécriture » (25)

Lire c’est réécrire nous apprend la critique. Mais la 
conscience linguistique du traducteur est telle pour le Texte Sacré que 
cette réécriture est transcendée, justement parce que le Texte Sacré se 
refuse à toute intertextualité ou hypertextualité des origines. En 
d’autres termes, cela signifie que le Texte Sacré est autrement 
supérieur au mythe du livre absolu : « réceptacle de tous les langages 
et dont la création équivaut à la parole première aux origines du 
monde. » (26)

Dans ce sens, l’œuvre du traducteur constitue une réponse 
aux interrogations fondamentales. Cette conception de la traduction 
du Texte sacré signifie que l’interprétation et l’explication des 
problématiques liées au caractère divin du Texte doivent se faire de 
manière différente. Ceci exige une analyse approfondie des 
évolutions personnelles de chaque traducteur en fonction des modes 
de traduction et des implicites culturels. Cette démarche est 
dynamique dans la mesure où il s’agit de comprendre la nécessité 

 
(23) - G.Vignes, Lire: du texte au sens, Clé Internationale, Paris, 1979, p.25. 
(24) - C.Oriol-Bayer, La réécriture, notes de lecture. 
(25) - Ibid. 
(26) - R. Escarpit, Op, Cit.   
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
126 

 

                                                

d’analyser la logique du divin à laquelle la traduction du Texte Sacré 
est liée et paradoxalement confrontée. 

Dans le contexte de la traduction du Texte Sacré, l’option 
interculturelle consistera de fait en une réorganisation du mode de 
communication religieuse dans le sens de la reconnaissance d’autrui; 
dans la mesure où « il n’y a pas d’acte de langage qui ne passe par la 
construction d’une image de soi. Qu’on le veuille ou non, qu’on le 
calcule ou qu’on le nie, dès l’instant que nous parlons, apparaît 
(transparaît) une part de ce que nous sommes à travers ce que nous 
disons. Ici il n’est pas tant question de notre positionnement 
idéologique, du contenu de notre pensée, de notre opinion que de ce 
qui ressort du rapport que nous entretenons vis-à-vis de nous-même 
et que nous offrons à la perception des autres.»  (27)

Dès lors qu’est affirmé le caractère modéré de l’interculturel, 
il s’avère impossible d’en dessiner les contours sans asseoir, dans une 
perspective nationaliste, les identités des diverses communautés 
religieuses en tenant compte de leurs particularismes culturels.  

A ce titre, nous dirons que l’objectif ultime de 
l’interculturalité est de rendre compte du foisonnement des cultures, 
de prendre en compte que la culture, loin de se fixer, est ouverte, elle 
se renouvelle. Nous renforcerons l’idée d’ouverture et de 
renouvellement par les propos, combien significatif, de  Mahatma 
Gandhi qui affirmait sagement: « Je ne veux pas que ma maison soit 
entourée de murs de toutes parts et mes fenêtres barricadées. Je veux 
que les cultures de tous les pays puissent souffler aussi librement que 
possible à travers ma maison. Mais je refuse de me laisser emporté 
par aucune ».(28) C’est là, à notre humble avis, les préalables d’un 

 
(27) - CHARAUDEAU Patrick, Le discours politique: les masques du pouvoir, Ed. 

Vuibert, Paris, 2005, p. 66. 
(28) - Mahatma Gandhi, in rapport mondial sur le développement humain 2004, op.cit, 

p.85. 
(29) - Daniel-Henri Pageaux, Littérature générale et comparée, Paris, Armand Colin, 
1994, P.167. 
(30) - Daniel-Henri Pageaux, Littérature générale et comparée, Paris, Armand Colin, 
1994, P.167. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
127 

 

véritable dialogue de cultures qui bannit le sentiment de suprématie 
destructeur du patrimoine culturel à toute l‘humanité et véritable 
ennemi d’un dialogue fécond. 

L’interculturalité devient dans l’ère de la mondialisation 
‘’une pensée en mouvement’’ selon laquelle : « la réflexion sur 
l’autre, la dimension étrangère, le sentiment d’altérité, donc 
d’identité, d’individualité, et aussi les relations d’implication, 
d’intégration et celle de (distanciation) sont au cœur de la pansée 
interculturelle » (30)dans la mesure où comme disait Paul Ricœur : « le 
plus court chemin de soi à soi est la parole de l’autre ». (30)Etre 
conscient de ses propres valeurs culturelles et prendre conscience de 
celles des autres constituent les fondements d’une conscience 
interculturelle capable de franchir les barrières que dresse 
l’incompréhension de l’autre. Le ‘’ je ’’ ne doit en aucun cas et sous 
aucun prétexte apparaître comme la négation de l’autre. 

Enfin, compte tenu de la formulation du titre de la présente 
communication, nous estimons que, dans la perspective de la 
traduction du Texte Sacré dans un monde globalisé, les questions 
suivantes méritent d’être soulevées et pourraient même être l’objet 
d’un débat : 
1-Dans le contexte de la mondialisation, sommes-nous appelés à 
rester fidèles à nos propres cultures et aux valeurs qui les sous-
tendent ?  
2-Sommes-nous appelés à s’impliquer dans le combat de la diversité 
culturelle tout en défendant nos valeurs et principes religieux ? 
3-Ou encore sommes-nous plus que jamais appelés à cultiver le 
sentiment de la fierté religieuse tout en prônant les principes de la 
diversité, de la différence, de la pluralité et l’ouverture sur autrui ? 
4-La mondialisation a-t-elle donné le sentiment d'imposer une culture 
dominante, ayant comme objectif l’uniformisation du monde et 
l’exportation de ses valeurs essentiellement matérialiste au détriment 
de celles religieuses ?  
5-De nos jours, les débats culturels n’apparaissent-il pas comme des 
débats de dominants/dominés, voire des débats ethnocentrés, qui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
128 

 

écartent délibérément les spécificités sociales, les valeurs religieuses, 
identitaires et culturelles des peuples ? 
6-Enfin, quelles sont les conditions d’un véritable dialogue culturel et 
d’une réelle humanisation de la mondialisation sur la base de 
principes religieux. 

 Il s’agira pour tout être humain de militer pour une 
interfécondation entre les religions. Laquelle interfécondation aura 
pour tâche principale la promotion du dialogue des cultures que nous 
considérons comme étant une action durable, planifiée et cordonnées 
en vue d’une victoire salutaire, c'est-à-dire en vue d’un véritable 
développement d’un monde  sécurisé où le respect de la diversité 
culturelle doit se faire sans la perte de l’identité nationale. Il faut donc 
se convaincre que quelle que soit notre fierté de soi, notre 
attachement à nos origines, force est de constater que le dialogue avec 
autrui s’impose plus que jamais.  
 
Bibliographie 
 
Aestassiada, M.C.A « Le conte: pour apprendre aux étudiants à 
communiquer », in FDM n° 292, Hachette/Edicef, 1997.  

Benamar A., « Le statut polysémique du FLE dans l’enseignement 
/apprentissage en Algérie », in l’ASDIFLE n° 08, 1997. 

BOUDOT François, Le Monde, 12 avril 1962, in SALLES Pierre, 
L’explication d’un texte économique (analyse, résumé et 
commentaire d’un texte technique, applications et sujets d’examens), 
Coll. Université et Technique, Dunod / Bordas, Paris, 1975 

CHARAUDEAU Patrick, Le discours politique: les masques du 
pouvoir, Ed. Vuibert, Paris, 2005.  

Escarpit  R, Sociologie de la littérature, Ed, Dahlab, 1992. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
129 

 

Gandhi Mahatma, in rapport mondial sur le développement humain 
2004. 

Gardet  L, Les hommes de l’Islam (approche des mentalités, Edition 
Complexe, Bruxelles, 1984. 

Gérard E, La tentation du savoir en Afrique, Politique, Mythes et 
stratégies d’éducation au Mali, Kathala, 1997, in L. Rivière, « Mali; 
pour une école populaire » in, FDM, n° 303, mars - avril 1999, 
Hachette/Edicef.  

Guillemin. G.  Flescher, article: Traduction, in CD. ROM. 
Encyclopédia Universalis. 

HYMES Dell H., Vers la compétence de communication, Coll. LAL, 
Crédif / Hatier, Paris, 1984.  

Makarian C, « Une source mystique », in Le Point, n° 1352, 
15/O8/98. 

Martel P, in Mémoire du Conseil de la langue française, Langue, 
Culture: quelques aspects négligés par le rapport Arpin, Bibliothèque 
nationale du Québec, 1991.  
Mattar A.C, La traduction pratique, Dar El- Macherek, 5ème éd, 
Beyrouth, 1986. 

NIZAN Paul, Les Chiens de garde, La Découverte, in ARAMBOUROU 
Ch., TEXIER F., VANOYE, Guide du résumé de texte, Coll. Faire le 
point / Méthode, Hachette, 1985.   

Oriol-Bayer C., La réécriture, notes de lecture. 

Oudart P, « Vers d’autres usages linguistiques de l’Internet », in 
FDM, n° 297, mai-juin 1998, Hachette/Edicef.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
130 

 

Pageaux  Daniel-Henri, Littérature générale et comparée, Paris, 
Armand Colin, 1994.  

PONT HUMBERT Catherine, Dictionnaire des symboles, des rites et 
des croyances, Coll. Pluriel Hachette Littératures, Ed. Jean-Claude 
Lattès, 1995. 

Taha Hussein, in Med Salah Seddik, El Bayann fi ouloum EL Quran, 
ENAL, Alger, 1994. 

Valéry P, « Au sujet du cimetière marin », in N. Marinier, 
Commentaire Composé et explication de texte, Coll. Mémo, Ed, du 
Seuil, 1986. 

Vernant  J.P, Mythes et pensée chez les Grecs, FM/Petite collection, 
Maspero, Paris 1978.  

Vignes G, Lire: du texte au sens, Clé Internationale, Paris, 1979. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:03 UTC)
BDD-A5069 © 2008 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

