
 
93 
 

                                                

DE LA RÉÉCRITURE À LA TRADUCTION : 
PARABOLE DE JOSÉ PLIYA. STRATÉGIES 

DIALOGIQUES ET MONOLOGIQUES 

Rossana CURRERI 
Université de Catane, Italie 

Abstract : Published in 2003 (Collection des quatre vents), Parabole by 
José Pliya is one of the many rewritings of the Gospel parable of the 
prodigal son. The aim of our paper will then be a triple translation, better 
yet, a fourfold translation because we are dealing with an oral text by Jesus 
Christ or by St. Luke, transcribed in the Gospels, rewritten in French by a 
playwright from Benin, a version which we translated into Italian in January 
2006 in Catania. As translators, we were confronted with the underground 
presence of what Antoine Berman calls « une troisième langue reine » which 
accompanies the source-language, the target-langauge and even the biblical 
language. Beyond languages and cultures, the sacred word has in fact 
unchanging features the translator must be faithful to. Namely, the language 
of the parable is characterised by the intrusion of the extraordinary in the 
ordinary, as Paul Ricoeur noticed : taking shape in the frequent use of the 
paradox and the hyperbole, the intensification of the religious discourse 
reaches in Pliya’s play a genuine touch of linguistic violence justified by the 
assertion of a free will of a man inspired by a sacred subject. This subversive 
side of a religious subject rewritten for a secular France presents lots of 
difficulties for the Catholic Italy.  

Key-words: rewriting, parable, religious discourse, Gospel. 

 
L’objet de notre communication est une triple traduction, ou 

mieux, une quadruple traduction : un texte oral de Jésus Christ ou de 
Saint Luc1, qui a été d’abord transcrit dans les Évangiles, est réécrit 
en français en 2003 par un dramaturge béninois-antillais, José Pliya2, 

 
1 L’attribution à Saint Luc restant encore douteuse, l’opinion la plus 

répandue est d’attribuer la paternité de cette parabole à Jésus-Christ. 
2 José Pliya, Parabole, Paris, L’avant-scène, Collection “Les Quatre Vents”, 

2003.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
94 
 

                                                

et enfin traduit par nous-même en italien3 pour une mise en espace 
qui a eu lieu en 20064. Cette représentation est insérée dans le projet 
« Traduire pour la scène », coordonné par Cettina Rizzo de la Faculté 
de Lettres de Catane, dont le but est une réflexion sur les pratiques de 
traduction au théâtre.  

Auparavant permettez-moi une remarque : à la différence de 
toute autre traduction écrite, la traduction théâtrale n’est pas une 
‘traduction produit’, un texte écrit qui « se dépersonnalise et 
s’affranchit des contingences de sa genèse »5, mais plutôt une 
‘traduction-action’, « un phénomène vivant, organique, 
fonctionnel »6. Le destinataire de la traduction est en fait présent : 
c’est à lui que les acteurs s’adressent. Il n’y a sous ce rapport aucune 
différence entre l’acte de traduction théâtrale et l’acte de langage car 
la consommation sur place ferme le circuit qui va de l’émetteur – ou 
mieux des émetteurs – aux récepteurs. En plus, la représentation 
intègre à cette ‘traduction-action’ les éléments extralinguistiques 
propres à l’acte de langage, les signaux gestuels, ceux du regard et 
des attitudes du corps. C’est pour cette raison que la question de la 
traduction théâtrale doit être abordée en termes linguistiques. 

L’histoire de l’enfant prodigue est fort bien connue et  son 
interprétation la plus répandue est morale : les exégètes tendent à 
retracer sur l’itinéraire du cadet le chemin du pécheur pénitent 
évaluant fort négativement l’éloignement de la maison paternelle et 
positivement et mystiquement le retour7. La fonction dialogique-

 
3 Parabola par José Pliya, traduction et notes par Rossana Curreri, ds José 
Pliya. Teatro (1990-2004), testi, traduzioni con inediti, sous la dir. de 
Cettina Rizzo, Florence, Leo S. Olschki Editore, 2007, p. 261-289. 
4 Parabola par José Pliya, mise en scène par Salvo Gennuso, Catania, 

Auditorium de l’ex- Couvent des Benedictins, 23 janvier 2006. 
5 Richard Thieberger, Le langage de la traduction, « Langages », vol. 7, n° 

28, 1972, p. 75. 
6 Ibidem. 
7 Cf. l’interprétation de la parabole par Fusco dans Vittorio Fusco, 
Narrazione e dialogo in Lc 15, 11-32, in Interpretazione e invenzione. La 
parabola del Figliol Prodigo tra interpretazioni scientifiche e invenzioni 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
95 
 

argumentative de cette parabole, qui est la troisième partie d’un 
triptyque, est soulignée par la forme interrogative qui ouvre les deux 
premières et qui informe aussi le récit dont il est question : « quel 
homme entre vous… ? », ou bien « quelle femme… ? » ; 
l’argumentation dialogique de cette histoire émerge aussi par le tête-
à-tête entre le père et l’aîné8 qui reflète le dialogue du récit enchâssant 
entre le paraboliste et ses interlocuteurs.  

Tout en étant un seul passage narratif, l’histoire de l’enfant 
prodigue doit être considérée comme une parabole à deux sommets 
car elle présente deux séquences à évaluer, si on le désire, 
séparément : le retour du cadet témoignant de la miséricorde divine et 
la protestation de l’aîné révélant le manque de fondement des 
critiques au Père. Le récit évangélique s’achève par un dialogue entre 
l’aîné et le père, où le fils expose une logique comptable des relations 
humaines9, opposant son obéissance et la désobéissance de son frère 
aux réactions paternelles qui en découlent : 

 
RELATIONS TEMPS ACTIONS REACTIONS 
L’ainé et le 
père 

il y a tant 
d'années / 
jamais 

je te sers, sans 
avoir jamais 
transgressé tes 
ordres 

jamais tu ne m'as 
donné un 
chevreau pour que 
je me réjouisse 
avec mes amis.  
 

Le cadet et le 
père 

quand (= 
au moment 
même où) 

ton fils est 
arrivé, celui qui 
a mangé ton 
bien avec des 
prostituées 

c'est pour lui que 
tu as tué le veau 
gras !  

 

 

                                                                                                        
artistiche,  Actes de l’huitième Colloque sur l’Interpretation, Macerata, 17-
19 Mars 1986, sous la dir. de Giuseppe Galli, Genova, Marietti, 1987, p. 19. 
8 Cf. Évangile selon Saint Luc, XV, 25-33. 
9 Cf. ibidem, 29-30. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
96 
 

                                                

Le parallélisme de l’adverbe de négation ‘jamais’, ainsi que des 
pronoms de deuxième personne désignant l’interlocuteur (« je te 
sers », « ton fils […] a mangé ton bien »), et l’antithèse entre la 
première et la troisième personne (« jamais tu ne m’as donné pour 
que je me réjouisse », « c’est pour lui que tu as tué le veau gras ») se 
chargent d’ironie amère et agressive ; d’autant plus que le présent de 
l’indicatif pour dire l’attitude de l’aîné énonce une action durable qui 
continue jusqu’au moment de l’énonciation ; en outre, les adjoints 
avec qui les deux frères passent leurs moments de loisirs sont 
connotés de façon opposée : d’un coté les prostituées qui aident le 
cadet à dilapider le patrimoine du père, de l’autre coté l’innocente 
compagnie des amis de l’aîné10. Enfin le choix du verbe ‘manger’ 
pour indiquer le gaspillage des biens paternels soulignerait l’absurdité 
de réagir par un banquet à ce retour. 

La parabole de Saint Luc se termine par ce dialogue sans 
dévoiler quelle sera l’attitude de l’aîné envers son frère : tout en 
n’étant pas ambiguë dans son enseignement moral car les brèves et 
simples raisons du père sont plus efficaces que les récriminations du 
fils, elle ouvre le champ aux réécritures et aux créations artistiques. 
Elle est surtout faite pour être adaptée au théâtre comme le constate 
Dan Otto Via, pour qui cette intrigue se structurant en trois 
mouvements – action tragique, chute, scène de reconnaissance – se 
révèle « une comédie qui implique et dépasse la tragédie »11. 

 
10 Dans la pièce de José Pliya, cette innocence s’efface car l’aîné aimait 

flâner dans la belle Sodome avant que le père ne la détruise. 
11 Cf. Dan Otto Via,  The Parables. Their Literary and Existential 

Dimensions, Philadelphia, 1967, p. 167, cité par Paul Ricœur, Dire Dio. 
Per un’ermeneutica del linguaggio religioso, Brescia, Queriniana, 1993, 
p. 92. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
97 
 

                                                

Parmi ses adaptations théâtrales il est Parabole12 de José Pliya, 
une tragédie moderne qui s’interroge sur la place de l’homme dans 
l’univers, sur le rang qu’il accorde au frère, sur le rôle qu’il donne à 
Dieu et sur la liberté que Dieu lui concède. C’est une pièce qui 
brouille toute chronologie biblique commençant par le retour de 
l’enfant prodigue et s’achevant par le meurtre de Caïn, et où le besoin 
d’amour se transforme en pulsion de mort.  

Puisque le récit parabolique est régi par un critère 
d’économicité qui interdit tout détail superflu, la traduction d’une 
parabole au théâtre doit forcément prendre la forme d’une adaptation, 
autrement dit d’une création, et la fidélité que l’adaptateur peut viser 
adhère à l’esprit du récit, plutôt qu’à la forme. Pliya traduit ainsi la 
parabole donnant la parole aux personnages pour leur permettre de 
raconter l’histoire de leur point de vue. Enrichissant la polyphonie de 
cette pièce, une quatrième voix – une voix-off qui récite des versets 
bibliques ouvrant chaque tableau – s’ajoute pour fournir au public de 
précieuses clés d’interprétation.  

Les trois scènes de la parabole de Saint Luc deviennent dans la 
pièce six tableaux, présentant une série de faux-dialogues, voire de 
monologues, qui expliquent le rapport triangulaire entre un père et ses 
deux enfants, faisant sans doute allusion aux relations des trois parties 
de la Trinité. 

La pièce s’ouvre en media res : l’aîné vient de rentrer et la fête 
pour son retour n’a pas encore commencé. Pourtant Pliya ne montre 
pas aux spectateurs la scène émouvante entre le père et l’enfant perdu 
que tout le monde attend, mais il entame par les craintes paternelles 

 
12 Pour sa simplicité et son flou, le titre oriente les attentes des spectateurs : 

« Roman, film, pièce de théâtre, qualifier une œuvre littéraire de 
‘parabole’ revient à recouvrir cette œuvre d’un léger nimbe de 
philosophie. Voici donc une pièce – ou un film, un roman  – qui pense, 
mais où la pensée – contrairement au théâtre à ‘thèse’ – ne se paye 
d’aucune lourdeur » (Jean-Pierre Sarrazac, La Parabole ou l’enfance du 
théâtre, Bellefort, Circé, 2002, p. 11) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
98 
 

pour la réaction de l’aîné à cette nouveauté, ce qui est absent de la 
version évangélique. 

Notre réflexion sur l’adaptation de José Pliya se concentrera sur 
l’incipit qui correspond à une partie de la deuxième scène et une 
partie de la troisième scène de la parabole évangélique. Alors que la 
lecture du texte-source pourrait être la suivante : 

 
SITUATIONS CONNOTATIONS EFFETS  VISES 

Son fils aîné était 
aux champs 

De la musique et des 
danses 

dur labeur 
 

légèreté, réjouissances 

Opposition, 
contraste  

supposant  la 
synthèse finale 

Pliya met rapidement en place une forte tension dramatique, 
proposant deux monologues consécutifs des personnages qui sont 
restés à la maison : « LE PERE : Il est vivant ! Je lui dirai : j’ai une 
surprise pour toi, il est vivant ! C’est une grande nouvelle, un 
miracle ! Ferme les yeux, donne ta main, laisse-toi mener par le 
tambourin, la harpe, la cithare. C’est jour de fête. […] C’est vrai. Elle 
est loin la fête des pains sans levain, loin la fête des semailles mais ne 
t’étonne pas, c’est jour de joie. Il demandera pourquoi ce faste, ces 
oriflammes, ces gerbes de couleurs du pont-levis aux échauguettes, 
pourquoi ces milles pétales tout au long de l’allée, cette 
effervescence, ces parures sans précédent. Je lui dirai : entre, ne pose 
pas tant de questions, entre mon fils, prends place à mon côté, mon 
côté gauche, ouvre les yeux, réjouis-toi, regarde à ma droite, il est 
vivant ! L’AINE : Regardez. Regardez la longue tranchée ouverte que 
nous venons de creuser dans la terre et tout autour, la multitude 
d’autres tranchées que nous traçons depuis l’aurore. Bientôt, nous 
empruntant le pas, passeront les semeurs qui laisseront aux creux des 
sillons retournés, les germes et les graines ; bientôt, le soleil et la 
pluie s’attarderont, obliques, sur ces semences en devenir. Nous voilà 
bien loin de toute habitation. […] J’aime à contempler ce paysage, 
paisible en apparence, mais qui fourmille de vie du soir jusqu’au 
matin : binage, cueillette, récolte, vannage, ensemencement, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
99 
 

                                                

irrigation, repiquage… Goûtez avec moi la douce satisfaction du 
travail s’accomplissant, de la richesse en marche, de la fortune en 
construction13 ». Dans la version de 2003, bien que le champ 
sémantique de la fête soit amplifié par une série d’anaphores 
associatives (faste, oriflammes, parures, etc.) et de métonymies (le 
tambourin, la harpe, la cithare), il ne s’oppose plus à l’aîné : le père 
cherche plutôt une conciliation par des actes injonctifs d’invitation au 
banquet. Il y a même, à la fin de la réplique, une référence implicite à 
la synthèse de la Trinité par le choix d’un ton franchement 
liturgique14. Cependant, le destinataire des impératifs à fonction 
phatique de l’aîné n’est pas le père : il s’adresse aux spectateurs pour 
les concerner quant à la beauté du travail qui n’apparaît plus dur 
comme dans la parabole de Saint Luc, mais plutôt captivant dans sa 
sensualité, voire son érotisme. Autant le ton liturgique est prolongé 
par ce discours, autant une autre interprétation s’ouvre au fil des 
lectures et relectures du texte : on peut retracer un réseau isotopique, 
formé par ‘tranchées’ (contractions douloureuses de l’utérus après 
l’accouchement faisant évacuer les lochies),  ‘germes’ (gamètes, 
embryons), ‘tiges’ (personnes dont sont issues les branches d’une 
famille), qui permet de saisir le sens figuré du discours, celui d’une 
copulation  produisant un fruit. 

La transposition de Pliya humanise la parole de Dieu, 
introduisant le vice où il n’y a que la vertu, le doute où il n’y a que la 
certitude. Ainsi l’affirmation implicite du début de l’apologue 
évangélique « Dieu respecte la liberté de l’homme » se traduit-elle en 

 
13 José Pliya, Parabole, op. cit., p. 11-12. 
14 L’un des premiers metteurs en scène de Parabole, Noël Jovignot ressent le 

ton liturgique de la pièce : « José a entremêlé les langages, les niveaux de 
langue, pour que la pièce évoque l’univers biblique. C’est un univers 
moyen-oriental, le vocabulaire, les références, les rois légendaires, les 
noms des personnages, sont savamment dosés pour laisser penser que 
l’on est dans un récit biblique. On a des paraboles à l’intérieur de la 
parabole » (Entretien avec Noël Jovignot à propos de sa mise en scène de 
Parabole, propos recueillis par Sylvie Chalaye, Avignon, « Africulture. 
Cultures africaines », juillet 2003). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
100 

 

                                                

une question problématique : « Sommes-nous obligés de suivre ce 
plan d’amour ? »15,  que le cadet pose à l’aîné après avoir découvert 
que le père avait tout prévu de ses péripéties et même provoqué son 
retour. Dans le cinquième tableau, où à un dialogue entre les deux 
frères se succède pour deux fois un faux-dialogue où l’un parle et 
l’autre ponctue le discours de silences16, le jeu de pouvoir se 
matérialise dans les prises de parole : d’abord le cadet tente l’autre 
l’invitant à partir, ensuite l’aîné révèle à son frère que la liberté dont 
il croyait avoir joui n’existe pas car sa vie était un « jeu grandeur 
nature sur l’échiquier du vaste monde [où] tu étais le pion et lui, le 
maître-joueur »17. Pourtant dans cet univers théâtral le Père n’est ni 
omnipuissant, ni omniscient, car il doit y avoir « un moyen de vivre 
autrement. Sodome en est la preuve. Il l’avait détruite pour te garder à 
ses côtés. Pourtant Sodome est à nouveau sur pied et tes amis y sont 
heureux. Enfin, je crois »18. 

Ces révélations préludent au meurtre – probable – du cadet qui 
est annoncé par une autre instance monologique, la voix-off qui lit le 
verset de la Genèse : « - Où est ton frère ? - Je ne sais. Suis-je le 
gardien de mon frère ? »19. Dans un tableau composé par un 
monologue brisé par un autre monologue de l’aîné où chacun parle 
des autres à la troisième personne s’adressant à un hypothétique 
interlocuteur-juge, le père, évoqué par l’interrogation péremptoire qui 
ouvre le dernier tableau, démontre de n’avoir aucun pouvoir sur les 
existences de ses enfants car il désire, après les avoir « réunis comme 
une sainte famille »20, leur donner la partie restante de leur héritage 
pour qu’ils partent et se réalisent ailleurs. L’aîné le rassure après la 
disparition du cadet  lui promettant de ne jamais partir : « L’AINE : Il 

 
15 José Pliya, Parabole, op. cit., p. 46. 
16 Le silence, le non-dit, se charge dans cette pièce de suggestions 

révélatrices des relations mutuelles des trois personnages. 
17 José Pliya, Parabole, op. cit., p. 43. 
18 Ibidem, p. 46. 
19 Genèse, IV, 9. 
20 José Pliya, Parabole, cit., p. 49. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
101 

 

                                                

ne me croira pas. Il me dira : “Tu mens, Rhabille-toi. Pourquoi cette 
nudité ? Pourquoi cette arme ensanglantée ? Où est-ton frère ?”. Je lui 
dirai : Je ne sais pas où est mon frère. Nous étions nus, allongés, 
alanguis comme deux frères et nous prenions un bain dans le vieux 
pressoir. Ceci n’est pas une arme, c’est une serpette pour couper le 
raisin que nous avons coupé pour remplir le vieux bassin. Je ne sais 
pas où est mon frère. Nous étions enlacés dans le rouge du raisin et 
moi je lui parlais à l’oreille. Je lui parlai du vin nouveau qu’il faudra 
mettre dans une outre neuve et du cycle des saisons qui changent 
l’humeur des vignes ; je lui parlais de ce remède inédit que le 
vigneron a trouvé pour convertir ses ennemis et pour changer leur 
cœur de haine en cœur de chair ; ce remède qui va tout embraser, 
comme un feu qui dévore. Je me suis assoupi. Il avait disparu. Il est 
reparti. Enfin, je crois, je ne sais pas où est mon frère »21. Ce 
monologue, expansion de l’énoncé négatif cité en épigraphe « Je ne 
sais », autant amplifie le ton liturgique du discours par le réseau 
isotopique du vin suggérant la mort et résurrection de Jésus-Christ, 
autant ancre davantage la pièce dans une dimension humaine par la 
métaphore du « feu qui dévore » dans sa doble acception de passion 
et de haine.  

Or, la déviance par rapport aux normes et aux conventions 
génériques assimilées par le public à propos de la parabole demande 
de la part du spectateur italien un grand effort d’accommodation car, 
en dépit de la sacralité des thèmes traités, de la représentation de la 
Sainte Famille à celle de la Trinité, da la chute de l’homme dans le 
péché à la clémence divine, la dominante qui assure l’unité de cette 
pièce est une charge subversive qui va de l’audace de certaines 
métaphores sexuelles à l’intention déclarée de supprimer le père22. 

 
21 Ibidem, p. 52. 
22 « LE CADET : Lui qui connaît nos crimes, il sait qu’il y a un moyen de 
l’empêcher de nous aimer. Un moyen radical et banal à la fois. Pour 
commencer à être libre. L’AINE : Enfin commencera la savante alchimie de 
la résurrection. Pour les vins primeurs, le processus est court. Résurrection 
factice. Pour les vins de garde, le processus est long, très long, interminable 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
102 

 

                                                                                                       

Alors que le langage de la parabole est caractérisé de par sa 
nature, comme l’observe Paul Ricœur, par l’intrusion de 
l’extraordinaire dans l’ordinaire23, l’intensification du discours 
religieux atteint dans la pièce de Pliya une véritable violence 
linguistique qui, tout en se justifiant comme l’affirmation du libre 
arbitre d’un homme s’inspirant à un sujet sacré, présente bien des 
difficultés de traduction pour la catholique Italie. Il est surtout délicat 
de manier la charge subversive d’un sujet religieux réécrit pour la 
laïque France quand elle fait référence au domaine sexuel, sujet tabou 
pour les milieux religieux italiens. 

Dans notre travail de traduction nous nous sommes confrontée 
avec la présence souterraine, comme le remarque Antoine Berman, 
d’« une troisième langue reine »24 qui côtoie la langue-source et la 
langue-cible, voire le langage biblique25, nous avons hésité entre la 
fidélité aux sources culturelles du texte se manifestant dans son ton 

 
même. LE CADET : Je vais m’en occuper. Je connais toutes les façon de faire 
saigner un porc. Je vais m’en occuper.» (José Pliya, Parabole, cit., p. 47). 
23 Cf. Paul Ricœur, Dire Dio. Per un’ermeneutica del linguaggio religioso, 

op. cit 
24 En guise de commentaire de la traduction par Chateaubriand du Paradise 

Lost de Milton, Antoine Berman constate que les dimensions de l’acte de 
traduire sont plus complexes que ce que l’on pense : il affirme que « 
celui-ci n’opère pas seulement entre deux langues, qu’il y a toujours en 
lui (selon des modes divers) une troisième langue, sans laquelle il ne 
pourrait avoir lieu » (Antoine Berman, La traduction et la lettre ou 
l’auberge du lointain, Paris, Seuil, 1999, p. 112-113). Pour Chateubriand 
cette langue était le latin, pour nous cette « langue traduisante reine » est 
le langage biblique. 

25 Puisqu’au-delà des langues et des cultures, le verbe sacré présente des 
traits immuables, la traduction religieuse a toujours été caractérisée par la 
fidélité au texte source, intouchable Verbe de Dieu ; pourtant  il est aussi 
vrai que « Le sacré – et la traduction littéraire, dans le monde occidental, 
commence dans le sacré –  impliquant une conception du langage comme 
nomination et parole divine, a engendré le calque comme limite du 
traduire » (Henri Meschonnic, Poétique du traduire, Lagrasse, Verdier, 
1999, p. 35). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
103 

 

                                                

liturgique et le loyalisme envers l’effet de perturbation des renvois 
érotiques. Vu que les difficultés de traduction découlaient de la 
polysémie du discours des personnages, nous nous sommes adressée 
à l’auteur par ces propos : « […] En tant que traducteur dans un autre 
code, je suis obligée parfois d’opérer des choix qui limitent les degrés 
de lecture de l’intrigue car le mot italien a un champ sémantique 
moins vaste que le mot français que vous avez choisi. Dans ce cas, 
quel message est-il mieux de privilégier : le philosophique (le libre 
arbitre), l’humain (la faute, la sensualité, l’érotisme, l’inceste), le 
religieux (la représentation de la famille sacrée), le biblique (de la 
chute de l’homme à la résurrection de Jésus et au pardon de Dieu) 
? »26. Voilà les mots par lesquels il nous a répondu : « Je suis très 
sensible à la lecture que vous faites de mon texte Parabole. La 
polysémie fait la richesse de ce texte. S'il faut choisir à tout prix je 
vous conseillerais l'humain (faute, sensualité, érotisme...) »27. Tout en 
nous ayant indiqué le chemin à suivre pour rester fidèle à l’esprit de 
sa pièce, José Pliya a brouillé encore une fois les pistes 
d’interprétation par les points de suspension : aux silences des 
personnages fait écho le non-dit de l’auteur, laissant de nouveau 
planer le doute sur les relations mutuelles des trois personnages. 

C’est ainsi que nous nous sommes engagée dans une tentative 
de restitution le plus possible fidèle des divers sens de chaque signe, 
décidant de ne rien épargner au spectateur italien. Nous n’évoquerons 
qu’un exemple tiré du monologue de l’aîné lors de sa première entrée 
sur scène. La réflexion autour de la traduction du mot ‘tranchées’, 
dont il a été déjà question, nous a permis de trouver une solution que 
nous avons souvent adoptée : « Regardez la longue tranchée ouverte 
que nous venons de creuser dans la terre et tout autour, la multitude 
d’autres tranchées que nous traçons depuis l’aurore »28 devient en 
italien « Osservate il lungo solco aperto che abbiamo appena scavato 
nel terreno e, intorno, il gran numero di altre cicatrici che abbiamo 

 
26 Courrier électronique de Rossana Curreri à José Pliya, 1 décembre 2005. 
27 Courrier électronique de José Pliya à Rossana Curreri, 5 décembre 2005. 
28 José Pliya, Parabole, cit., p. 12. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
104 

 

                                                

tracciato dall’alba »29. Les deux occurrences ont donc été traduites 
par deux mots qui renvoient au deux sens du terme : outre à éviter 
une répétition, ‘solco’ représente l’excavation du sol, alors que 
‘cicatrice’ fait métonymiquement allusion à la douleur de 
l’accouchement. L’image de l’utérus est aussi évoquée plus loin par 
une équivalence décalée30 par la visualisation du ‘ventre’ : « Fra non 
molto, seguendo le nostre orme, passeranno i seminatori che 
lasceranno nel ventre dissodato il seme » traduit « Bientôt, nous 
empruntant le pas, passeront les semeurs qui laisseront au creux des 
sillons retournés, les germes et les graines » ; l’absence d’un terme 
traduisant pour ‘graines’ n’est pas une omission, plutôt il indique la 
volonté d’emphatiser ‘seme’, au singulier de façon intentionnelle 
pour relancer la double possibilité d’interprétation. 

Au cours de cette brève analyse des transformations subies par 
la parabole de l’enfant prodigue, de l’Évangile à la pièce de Pliya, 
jusqu’à sa version italienne, nous avons pu remarquer que la forme 
dialogale du discours devient le lieu d’un dialogue des cultures, au-
delà des espaces géographiques et des époques. Alors que le genre de 
la parabole permet par sa facilité de compréhension la diffusion de la 
parole religieuse auprès de tous, l’identification possible aux 
personnages et le récit d’une histoire édifiante, sa transposition 
moderne, autant en France qu’en Italie, se complique d’une 
multiplicité d’interprétations, d’une incapacité ou non-volonté de 
communiquer, d’une représentation du doute permanent. 
L’herméneute passe du dialogue monosémique du texte évangélique 
au faux-dialogue, voire monologue, polysémique de la version 
moderne. 

 
29 Parabola par José Pliya, traduction et notes par Rossana Curreri, ds José 

Pliya. Teatro (1990-2004), testi, traduzioni con inediti, op. cit., p. 262. 
30 Une équivalence décalée est une « équivalence qu’il faudra accepter, ne 

serait-ce que parce-que sa présence permet de rétablir l’‘économie 
générale’ du texte quant à ses effets esthétiques » (Katharina Reiss, La 
critique des traductions, ses possibilités et ses limites, Arras, Artois 
Presses Université, 2002, p. 55). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 
105 

 

Bibliographie 
 
BERMAN, Antoine, La traduction et la lettre ou l’auberge du lointain, 
Paris, Seuil, 1999. 

CHALAYE, Sylvie, « Entretien avec Noël Jovignot à propos de sa mise 
en scène de Parabole », Avignon, Africulture. Cultures africaines, 
juillet 2003. 

FUSCO,Vittorio, Narrazione e dialogo in Lc 15, 11-32, in 
Interpretazione e invenzione. La parabola del Figliol Prodigo tra 
interpretazioni scientifiche e invenzioni artistiche,  Actes de 
l’huitième Colloque sur l’Interpretation, Macerata, 17-19 Mars 1986, 
sous la dir. de Giuseppe Galli, Genova, Marietti, 1987, p.17-68. 

MESCHONNIC, Henri, Poétique du traduire, Lagrasse, Verdier, 1999. 
PLIYA, José, Parabole, Paris, L’avant-scène, Collection “Les Quatre 
Vents”, 2003.  

PLIYA, José, Parabola, traduction et notes par Rossana Curreri, ds 
José Pliya. Teatro (1990-2004), testi, traduzioni con inediti, sous la 
dir. de Cettina Rizzo, Florence, Leo S. Olschki Editore, 2007, p. 261-
289. 

REISS, Katharina, La critique des traductions, ses possibilités et ses 
limites, Arras, Artois Presses Université, 2002. 
RICŒUR, Paul, Dire Dio. Per un’ermeneutica del linguaggio 
religioso, Brescia, Queriniana, 1993. 

SARRAZAC, Jean-Pierre, La Parabole ou l’enfance du théâtre, 
Bellefort, Circé, 2002, 

THIEBERGER, Richard, « Le langage de la traduction », Langages, 
vol. 7, n° 28, 1972, p. 75-84. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:52:24 UTC)
BDD-A5067 © 2008 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

