
 
 

LES HYMNES D’ENNODE DE PAVIE : 
UN « NŒUD INEXTRICABLE » ? 

 
Céline URLACHER-BECHT 

Université Marc Bloch,  
Strasbourg II, France 

 
Abstract. Ennodius of Pavia wrote, at the beginning of the 6th century, twelve 
Christian hymns for the milanese Church. These Latin poems are still 
considered unreadable owing to various obscurities which complicate the task of 
the translator. Firstly, linguistic difficulties can be encountered because several 
grammatical constructions or different meanings for one single word are often 
possible. Other problems lie in the rhetorical use of the “jeweled style” proper to 
the late Antiquity. Finally, exegetical difficulties are frequent due to the 
numerous interpretation levels of his religious speech. 
 
Key-words: traduction, interpretation, mannerism, obscurity, exegesis, Latin 
hymns, poetry, Late Antiquity 
 
 
 Ennode de Pavie (473/4-521)1 est l’auteur d’une œuvre 
abondante et variée, longtemps tenue en mépris par les lettrés, car 
tout bonnement jugée illisible. Dès le XIIe s., l’évêque Arnulf de 
Lisieux n’y voyait qu’un « nœud inextricable », tant l’écriture 
d’Ennode lui apparaissait « difficile et obscure ». De fait, « alors 
qu’un style plus limpide doit éclaircir la difficulté des sujets, son 
expression ténébreuse émousse plutôt leur compréhension »2. Voilà 
plusieurs années maintenant qu’historiens et philologues de la latinité 
tardive travaillent de concert pour tenter de démêler ce nodus inscrit 
dans le nom même de l’auteur (En<nod(i)us>) – rapprochement 
qu’Ennode lui-même, grand amateur d’étymologies populaires, n’a 
pas manqué de faire dans l’acrostiche sur lequel se conclut l’une de 

                                                 
1 Édition de référence : F. Vogel, Ennodius, Opera, Berlin, MGH AA 7, 1885 (#). 
2 Arnulf de Lisieux, epist. 27 à Henri de Pise (éd. F. Barlow), p. 37. 

 125

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



ses compositions3. Cette tentative de réhabilitation est notamment 
passée par un vaste programme de traductions commentées (avec parfois 
un nouvel établissement du texte latin), dont la grande qualité a d’ores et 
déjà permis de rendre plus accessible au lecteur moderne une part 
importante de ses œuvres : entre autres, le Panégyrique de Théodoric, la 
Vie d’Epiphane, les deux premiers livres des épîtres, ses 151 épigrammes 
ainsi que quelques poèmes longs. Avec les dictiones et divers opuscules 
isolés, les douze hymnes qu’il composa pour la liturgie chrétienne 
présentent en revanche toujours de nombreuses zones d’ombre. 
  Modelés sur les fameuses hymnes d’Ambroise tant goûtées à la 
fin de l’Antiquité, ces poèmes religieux se caractérisent tous par l’emploi 
d’une même forme fixe : huit quatrains formés, à l’exception de # 348, 
de dimètres iambiques. Quatre appartiennent au temporal, soit qu’ils 
célèbrent une heure du jour (en l’occurrence le soir), soit une fête de 
l’année liturgique (l’Ascension et la Pentecôte ; peut-être aussi le 
Carême, avec l’énigmatique Hymnus in tempore tristitiae). Les huit 
autres relèvent du sanctoral. Figurent, au nombre des saints célébrés, la 
Vierge Marie, ainsi que divers martyrs sanglants (Etienne, Nazaire, 
Cyprien et Euphémie) et non-sanglants (Martin, Denys de Milan et 
Ambroise). Le choix de plusieurs saints milanais (Nazaire, Denys et 
Ambroise) ou du moins liés à l’histoire milanaise (Euphémie et Martin), 
ainsi que l’étroite complémentarité des sujets traités avec ceux abordés 
par Ambroise dans ses propres hymnes donne tout lieu de penser 
qu’Ennode a, comme son prédécesseur, rédigé tous ces textes pour 
l’Église de Milan, où il exerça la charge de diacre, avant de devenir 
évêque de Pavie. 
 Si ces hymnes continuent de demeurer obscures, même pour des 
lecteurs que nous supposerons éclairés et cultivés, cela tient au fait 
qu’aucune étude moderne n’est parvenue, à ce jour, à lever les multiples 
obstacles qui rendent ces textes impénétrables. Plusieurs traducteurs s’y 
sont certes essayés avec plus ou moins de succès, depuis la « belle 

                                                 
3 # 43,167-170 (cf. S. Gioanni, p. X) : 
En statui quodcumque tibi nunc scalpere carmen 
Nodoso sub iure, pater, quod nexuit artis 
Diuersa sub sorte modis lex proxima poenae, 
Vsquam ne fallax nutaret syllaba. Dixi. 

 126

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



infidèle » proposée par F. Magani à la fin du XIXe s. : H. Spitzmuller a, le 
premier, publié une traduction « scientifique » des quatre hymnes de 
tempore dans sa vaste anthologie de Poésie latine chrétienne du Moyen 
Age. Outre le caractère partiel de la traduction et le manque de notes 
explicatives, on déplorera néanmoins les nombreux contresens commis 
sur le texte latin, par suite d’une mauvaise connaissance du style de 
l’époque, d’Ennode en particulier. Pour les mêmes raisons, l’essai de 
traduction intégrale en italien (avec un commentaire rédigé) entrepris par 
M. Muzzica en 2003 dans le cadre de sa « tesi di laurea » n’apparaît 
guère plus convaincant. Ne reste donc que le travail avorté de J. Quinon, 
qui a procédé, lors de son DEA, à une traduction versifiée de l’ensemble 
des hymnes d’Ennode, ainsi qu’à une étude approfondie de l’Hymnus s. 
Ambrosi. Reste aussi l’article fort complet consacré en 2005 par l’italien 
D. Di Rienzo au texte qui laisse le mieux transparaître l’influence 
conjointe des traditions classique et ambrosienne sur l’œuvre hymnique 
d’Ennode : l’Hymnus uespertinus.  

Notre propre projet s’inscrit dans la continuité des diverses 
initiatives qui se sont succédé au cours des dix dernières années. Comme 
M. Muzzica et J. Quinon, nous avons en effet entrepris, dans le cadre 
d’une thèse codirigée par M. les Professeurs G. Freyburger (Strasbourg 
II) et V. Zarini (Paris IV), de traduire l’intégralité des hymnes d’Ennode 
(ainsi que ses autres poèmes religieux), et d’en proposer un commentaire 
linguistique, littéraire, historique et spirituel approfondi. Notre attention 
ira précisément à la première phase de ce travail universitaire, puisque 
nous nous proposons de sérier les difficultés particulières qu’a posées, 
avant leur transposition en français, la « compréhension » de ces poèmes 
liturgiques d’un point de vue linguistique, rhétorique et herméneutique. 
Nous ne nous attarderons guère, en revanche, sur les problèmes liés à 
l’établissement du texte, parfois sujet à caution, du moment que l’unique 
manuscrit conservé présente des incorrections ou, pis, un passage biffé, 
voire une lacune. De fait, c’est là plus un problème d’édition que de 
traduction à proprement parler. La perplexité du copiste que laissent 
transparaître les ratures n’est guère différente, cependant, du sentiment 
d’incompréhension que peut éprouver le lecteur moderne face à un texte 
dont la signification n’est pas toujours facile à saisir. 

 127

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



Dans sa récente édition des deux premiers livres des épîtres, 
S. Gioanni a multiplié les formules heureuses pour caractériser 
l’ « écriture sinueuse » d’Ennode, comparée à un « dédale de mots » ou à 
une « esthétique du labyrinthe » (p. CIII sqq.). Si la syntaxe des hymnes 
n’a pas la complexité de celle des textes en prose, la concision et la 
densité de l’expression imposées par la forme brève choisie n’en 
facilitent néanmoins pas toujours la compréhension littérale. Il arrive 
fréquemment que plusieurs constructions grammaticales soient 
plausibles, ou plusieurs acceptions envisageables pour un même terme. 
Parmi les nombreux exemples possibles, ces deux vers exaltant le 
courage exemplaire dont fit preuve sainte Euphémie dans l’épreuve du 
martyre illustrent bien ce premier type d’obscurités, car s’y combinent 
l’un et l’autre type d’obstacles, ce qui complique encore l’analyse : 

Tormenta torsit fortia corpore. 
Lassante poena creuit amor crucis (# 348,11-12). 
Une première difficulté tient à l’identification du sujet de torsit. 

Dans les v. 9-10, le seul mot au nominatif singulier est en effet Deus. Il 
est donc possible de comprendre, comme l’a proposé J. Quinon, que 
Dieu lui-même fut l’auteur des cruels tourments infligés à la jeune 
héroïne : « Il fit rouler les puissants instruments de torture sur son 
corps » (p. 71). L’emploi d’un anaphorique masculin a en effet le mérite 
de lever toute ambiguïté. Ce n’est pas le cas de la traduction proposée 
par F. Magani, qui a éludé habilement la difficulté en tournant la phrase 
au passif (« Martoriata nel corpo da atroci tormenti » p. 102). De même, 
M. Muzzica s’est retranchée, comme dans le texte latin, derrière l’emploi 
d’une forme verbale sans sujet exprimé (« Gravi tormenti nel corpo 
volse » p. 113). Forte d’une hypothèse avancée par F. Clément4, nous 
comprenons plutôt, pour notre part, que c’est Euphémie qui fit se tordre 
sur son corps les durs instruments de supplice, entendons que la 
Chalcédonienne les réduisit à l’impuissance, en vertu d’une topique bien 
attestée dans la tradition hagiographique. Si le sujet n’est pas clairement 
spécifié, c’est par pur souci de concentration formelle, comme de 
tradition dans le lyrisme antique. 

Le tour participial lassante poena pose également problème, car 
tel qu’il a été compris par nos prédécesseurs, il apparaît en totale 
                                                 
4 F. Clément, Carmina e poetis christianis excerpta, Paris, 1857, p. 319. 

 128

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



contradiction avec la résistance exemplaire de la sainte. Tous proposent 
de comprendre, littéralement : « Sa peine (entendons son martyre, 
comme spécifié dans les deux traductions italiennes) diminuant, son 
amour pour la croix grandit ». Pour peu qu’on donne à lassare un sens 
actif, comme c’est possible avec un sujet abstrait, et qu’on sous-entende 
le complément d’objet eam, on comprend mieux la logique du passage. 
L’idée serait, dès lors, que « son amour pour la croix grandit à mesure 
que sa peine l’épuisait », avec une allusion évidente à l’acceptation 
volontaire de la Passion du Christ dont, rappelle Ennode dans la suite du 
texte, la martyre « devait suivre la croix » (crux sequenda est v. 16). 

La langue d’Ennode est d’autant plus délicate à comprendre 
qu’elle est riche de ces « gemmes » et de ces « fleurs » de rhétorique 
qu’affectionnaient tant les poètes latins de l’Antiquité tardive. Dans 
l’importante étude qu’il a consacrée au Jeweled Style (…) in late 
Antiquity, M. Roberts tient notamment pour caractéristique de cette 
esthétique maniériste la « combinaison de synonymes, d’énumérations et 
d’antithèses, qui confèrent au texte leur régularité et leur densité 
caractéristiques » (p. 36). Dans le cas d’Ennode, il nous paraît difficile 
d’évoquer ces figures de répétition et d’opposition, souvent renforcées 
par un parallélisme de construction, sans traiter en même temps des 
nombreuses figures de pensée. 

Le singulier Hymnus in tempore tristitiae (# 342) montre le 
mieux comment tous ces procédés jouent entre eux, et sollicitent 
constamment l’intelligence du lecteur. Tout le poème est structuré par 
une comparaison entre la délivrance apportée par le Seigneur à Jonas 
après qu’il fut englouti par le monstre marin, et l’apaisement que peut 
trouver tout fidèle en Dieu, du moment que sa foi est restée intacte dans 
l’adversité. Si l’adverbe de comparaison sic (v. 24) permet de délimiter 
clairement le comparant et le comparé, Jonas, lui, n’est jamais nommé de 
manière explicite : il est simplement désigné par la périphrase propheta 
naufragus (« le prophète naufragé » v. 9), qu’il appartient au lecteur de 
décrypter au vu des données narratives développées dans les vers qui 
suivent (v. 9-24). Le jeu érudit ne fait aucun doute. 

Et, de fait, pareilles coquetteries littéraires abondent dans 
l’ensemble de la pièce. Pour en rester au premier terme de la comparaison, 

 129

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



on songera par exemple à ces trois vers qui font allusion à la libération de 
Jonas, relâché intact du gosier du monstre marin (v. 14-16) : 

 
Diro reductus remige, 
custode saluus 
pessimo, 
uates locutus te Deum. 

Conduit par un cruel pilote, 
sauvé par un affreux 
gardien, 
l’inspiré te proclama Dieu. 

 
 L’art de la joaillerie déployé dans les v. 14-15 est tout à fait 
remarquable. A travers ces deux images paradoxales, Ennode a procédé à 
une sorte de variation autour de la même idée, modulée de deux manières 
différentes, et pourtant en étroite consonance l’une avec l’autre. Chaque 
métaphore s’articule en effet autour d’une apposition centrale, autour de 
laquelle gravitent en chiasme, avec un écho sonore, le nom d’agent et 
l’épithète le caractérisant. La formulation gagne en préciosité, mais pique 
aussi l’esprit du lecteur à travers la multiplicité des interprétations possibles, 
qui se superposent les unes aux autres. D’un point de vue purement narratif 
d’abord, les deux tours à l’ablatif renvoient à l’animal, personnifié, ses 
entrailles ayant effectivement constitué une embarcation salutaire pour le 
prophète. Si les deux épithètes négatives conviennent bien à la monstruosité 
de la bête (belua v. 10), les substantifs remex et custos, positifs, peuvent 
néanmoins aussi renvoyer en filigrane à la figure topique du Christ guide et 
gardien, d’autant plus que l’auteur met en exergue, au v. 16, la nature divine 
de son Sauveur (te Deum). La connotation funeste de dirus et plusieurs 
attestations de remex en référence à Charon, l’effrayant nocher des Enfers, 
permettent enfin, à notre sens, d’inscrire en filigrane, dans le v. 14, l’isotopie 
de la mort qui traverse l’ensemble de la composition ; qu’on songe, à cet 
égard, aux v. 20-21, qui résument là encore à grand renfort de figures 
l’épisode narré (polyptote uiuens/uiuentis, antithèse uiuens sepulcra, 
allitération à l’initiale pertulit/prandium, et surtout le doublet 
synonymique sepulcra/urnae, qui file la métaphore funeste évoquée) : 
 

Viuens sepulcra 
pertulit,                       
uiuentis urnae 
prandium 

Vivant, il supporta la tombe, 
déjeuner d’une urne vivante. 

 130

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 Il y aurait beaucoup à dire sur la double filiation biblique et 
patristique de ce motif qui livre peut-être la clé de lecture de l’ensemble 
du texte. Forts de Ion. 2,3 de uentre inferni clamaui (« du ventre de la 
Mort, j’appelle au secours »), les Pères, dont Ambroise (explan. Ps. 
43,86), ont en effet souvent vu derrière la référence biblique au pays de 
la mort une annonce de la Passion du Christ, descendu lui aussi aux 
enfers avant de ressusciter le troisième jour. Or on sait, comme nous 
l’apprend Augustin dans le serm. 254,5, que la longue période de jeûne 
qui précédait la « joie » de Pâques était synonyme de « tristesse » pour 
les Anciens. Il est donc fort probable qu’Ennode ait composé son hymne 
pour ce tempus tristitiae. S’il n’en dit rien de manière explicite, répétant 
simplement la joie promise au fidèle au début et à la fin de sa 
composition5, c’est, selon nous, qu’il savait que son public, rompu à la 
lecture allégorique, saurait, tout en goûtant les raffinements d’une forme 
riche de significations, se livrer à ce travail d’exégèse qui nous paraît si 
difficile aujourd’hui. Peut-être fut-ce le cas dès la mort de l’auteur, si 
l’on admet, avec D. Di Rienzo (2007), que les évolutions d’ordre 
linguistique, sociologique et culturel engendrées par l’ère moyenâgeuse 
laissèrent ses hymnes « sans public ». Toujours est-il que la complexité 
de la langue ainsi que la spécificité de l’esthétique tardo-antique n’ont 
pas fini de déconcerter le lecteur moderne. On ne saurait méconnaître 
l’obstacle de taille que constitue pour la réception des œuvres d’Ennode 
la divergence des horizons d’attente antique et moderne. Comme l’a 
rappelé H. Savon à propos des Pères de l’Église, deux causes principales 
peuvent rendre leurs ouvrages illisibles aujourd’hui : « La première, nous 
l’avons évoqué, c’est qu’ils sont obscurs, trop difficiles à 
comprendre. La seconde, c’est qu’ils sont choquants, parce qu’ils 
contredisent des valeurs reçues ou qu’ils heurtent la sensibilité d’une 
époque » (p. 6). Pour rendre ces textes pleinement intelligibles, le 
traducteur devra donc non seulement s’efforcer lui-même d’en saisir 
toutes les subtilités, mais aussi aider le lecteur à lire ces vestiges de la 
liturgie antique du point de vue où s’est placé leur auteur. 
 Cet effort de pédagogie nous semble d’autant plus nécessaire que 
le lecteur, arrêté par une forme qui lui paraîtrait vaine et artificielle, 
risque de passer à côté de la spiritualité dont est empreint le maniérisme 
                                                 
5 # 342,1-32 Deus perenne gaudium (…) pressura gignit gaudium. 

 131

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



d’Ennode. Le jugement très sévère qu’a porté H. Spitzmuller sur ses 
hymnes, à partir de sa propre expérience de traducteur, est tout à fait 
représentatif de cette erreur de perspective, largement répandue dans la 
littérature critique. Selon lui, « Ennode reste le type de l’écrivain sans 
génie, ivre de rhétorique, prenant l’artifice pour la beauté et la virtuosité 
scolaire pour le talent. Dénué d’inspiration, il n’a souci que de la forme, 
mais aussi d’une forme purement scolaire, encombrée de figures de 
rhétorique et de mythologie [...] Non seulement sa pensée est privée 
d’originalité, mais son inspiration religieuse manque de ferveur » 
(p. 1719). La pièce la plus doctrinale du corpus, l’Hymnus s. Mariae 
(# 349), va nous permettre d’apporter un double démenti à ces 
accusations, car, en dépit de l’absence de tout vocable technique, les 
nombreuses références empruntées à la Bible et à la littérature mariale 
attestent non seulement l’érudition de l’auteur, mais donnent à sa 
réflexion sur le mystère de l’Incarnation, au centre de la composition, 
une réelle profondeur théologique. 

Le premier passage qui nous intéresse est tiré de l’exorde du 
texte (v. 1-9), où l’auteur s’interroge, par un jeu de questions / réponses, 
sur la manière dont le langage humain peut rendre compte du « miracle » 
(v. 6) de la « Vierge Mère »6, sans porter atteinte au merveilleux. De là, 
dans les vers 3 à 6, la formulation d’une série de trois souhaits pour 
parvenir à lever cette difficulté : 

 
Det partus, ornet, exigat ! 
Quod clausa porta, quod 
patens 
exposcit, ipsa suggerat ! 
Sint uerba ceu miraculum ! 

Que son enfant donne, orne, 
forme ! 
Ce que la porte ouverte ou close 
veut, qu’elle-même le 
produise ! 
Soient mes propos tel ce 
miracle ! 

 

                                                 
6 Virginem fetam (v. 1), repris au v. 26 par mater et uirgo, avec une inversion 
significative des deux termes de l’énoncé, qui rend compte de l’achèvement de 
l’enfantement décrit dans les v. 10 à 25. 

 132

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 Au v. 3, l’auteur s’en remet clairement à l’inspiration de l’enfant 
mis au monde par la Vierge, tout en entamant l’assimilation progressive 
de la conception du Christ avec la conception de son propre poème. En 
effet, il joue d’abord sur l’ambiguïté de certains des termes employés, 
tels ornet et suggerat, tous deux empreints de résonances rhétoriques ; 
puis, il compare explicitement la genèse de son « verbe » au mystère du 
Verbe fait chair (v. 6). Or la métaphore de la porte ouverte, puis close, 
préfigure déjà, au sens typologique du terme, tout le sens du miraculum 
en question, puisqu’elle se fonde sur la lecture allégorique d’un verset 
Ezéchiel (44,2-3), souvent cité dans la littérature patristique pour 
signifier l’intégrité du pucelage de la Vierge. Il est extrait de la vision du 
Temple du futur, dont la porte orientale devra, tel le sein virginal de 
Marie, rester à jamais fermée, car « le Seigneur d’Israël est entré par là 
[…] Seul le prince puisqu’il est prince […] entrera et […] sortira par ce 
chemin » (TOB). 
 Ennode reviendra largement, dans le corps du texte, sur le thème 
de la virginité mariale, réaffirmée à chaque étape-clé de l’enfantement 
(ante partum, in partu et post partum), en réponse aux hérétiques qui 
continuaient, de son temps, à contester le dogme de la maternité 
virginale et celui, lié, de la double nature du Christ. On sait, entre autres, 
l’importance du schisme acacien qui divisait alors les partisans et les 
détracteurs du concile de Chalcédoine (451)7. Et, de fait, on ne saurait 
méconnaître l’intention polémique dont sont chargés ces quatre vers 
résumant le sens du mystère de l’Incarnation (v. 22-25) : 
 

Fons dicta clausus adcipit,  
fons membra clausus 
egerit.  
Nec rima cessit artior, 
et uera proles emicat.  

La source close accueille un 
mot, 
la source close livre un corps. 
Sans que cédât la fine brèche, 
un vrai descendant en jaillit. 

  

                                                 
7 Ennode lui-même fut l’un des acteurs majeurs du règlement de ce schisme, qui divisa 
l’Orient et l’Occident de 482 à 519. Il prit part, à la fin de sa vie, à deux des ambassades 
dépêchées auprès d’Anastase, en Orient, par le pape Hormisdas. L’engagement en faveur 
de l’orthodoxie dont témoigne l’Hymne à Marie montre que, dès son diaconat, il fut 
engagé dans cette polémique doctrinale. 

 133

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



 En dépit du grand raffinement des vers 22-23 et de la coloration 
virgilienne du tour uera proles (Aen. 8,301), qui ajoute à la poésie de 
l’ensemble, on ne saurait s’en tenir à une appréciation purement 
esthétique de ce passage. A travers les deux métaphores développées 
dans les v. 22-24, Ennode reprend, là encore, deux images usuelles dans 
la littérature mariale pour signifier la virginité de Marie. La première 
trouve sa source dans les louanges sensuelles du Cantique des cantiques 
(4,2), l’allégorie du « jardin verrouillé » et « sa fontaine scellée » ayant 
été considérées très tôt comme une préfiguration de la matrice virginale 
de Marie, préservée intacte, lors de l’enfantement : Hortus conclusus, 
soror mea, sponsa, hortus conclusus, fons signatus8. Le traitement 
poétique que fait Ennode de ce motif topique nous semble d’autant plus 
intéressant qu’il permet effectivement de suggérer, sans la dénaturer, une 
vérité spirituelle d’une grande complexité ; car, en mettant sur le même 
plan, par les répétitions et le parallélisme de construction souligné par les 
homéotéleutes en -a (dicta / membra) et en -it (adcipit / egerit), 
l’annonciation (dicta) et la naissance du Christ (membra), le mystère de 
l’incarnation reste entier. De même, la métaphore de la faille 
« particulièrement serrée » (artior, comparatif à valeur d’intensité) 
provient sans doute de la tradition patristique, où le corps de la Vierge 
apparaît à plusieurs « comme une chose sans couture, intacte, une 
épiphanie de l’intégrité »9. Méthode d’Olympe s’en explique clairement 
dans le Banquet des dix vierges : « Il est impératif pour quiconque veut 
éviter le péché dans la pratique de la chasteté de tenir ses membres et ses 
sens purs et scellés –exactement comme les marins calfatent les bois 
d’un navire– pour prévenir le vice d’y trouver une ouverture par laquelle 
il puisse s’infiltrer »10. Pour être implicite, le sens de l’argument n’en est 
pas moins clair : au moment de l’enfantement comme de la conception, 
sa virginité est restée immaculée. Un écho à l’image liminaire de la 
clausa porta permettra in fine de suggérer que la porte en question resta 
définitivement close, après la naissance du Christ, ce dernier ayant lui-
même prit soin de la refermer après sa venue au monde (v. 26-29) : 

                                                 
8 « Tu es un jardin verrouillé, ma sœur, ma fiancée ; une source verrouillée, une fontaine 
scellée ! ». 
9 M. Warner, Seule entre toutes les femmes. Mythe et culte de la Vierge, Paris, 1989, p. 81. 
10 Cité par M. Warner, op. cit. 

 134

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



Dic, mater et uirgo, precor, 
quisquamne claudit 
exiens ?  
Artantur exta fetibus : 
uinclum pudoris natus est. 

Dis, mère et vierge, je t’en 
prie, 
quelqu’un ferme-t-il en 
sortant ? 
En travail, son ventre se serre : 
son enfant scelle sa pudeur. 

 
 La boucle est ainsi bouclée, et la démonstration achevée. 
 Le bref tour d’horizon esquissé des multiples obstacles auxquels 
peut se heurter le lecteur moderne des hymnes d’Ennode de Pavie donne 
bien idée de l’ampleur de la tâche qui incombe à leur traducteur. Non 
seulement leur compréhension littérale est obscurcie par l’emploi d’une 
langue difficile et raffinée, mais aussi leur juste appréciation entravée par 
une esthétique et une spiritualité étrangères à la culture actuelle. Une 
simple traduction ne saurait évidemment suffire à lever toutes ces zones 
d’ombre, tout en satisfaisant aux exigences parfois contradictoires avec 
lesquelles doit composer tout traducteur « scientifique » : tout à la fois 
rendre fidèlement le texte ancien et produire un texte qui soit pleinement 
intelligible par lui-même à tout lecteur cultivé. Dans notre cas, l’exercice 
s’est avéré d’autant plus délicat que, forte de la tentative de traduction 
versifiée des Hymnes d’Ambroise dirigée par J. Fontaine, nous nous 
sommes également efforcée de restituer le rythme des dimètres latins par 
des vers en octosyllabes. Si le choix d’une forme métrique aussi 
contraignante est bien dans l’esprit du texte d’origine et permet d’offrir 
au lecteur un « objet » artistique de même facture que l’original, ce cadre 
nous a aussi forcée, à plusieurs reprises, à renoncer à l’idéal d’exactitude 
auquel nous aspirions. Tel mot a été supprimé ou ajouté par rapport au 
texte latin pour que le schéma métrique choisi fût respecté, tel rythme ou 
effet de style abandonné, pour la même raison. Nous avons néanmoins 
toujours rendu compte des propriétés du texte latin dans les nombreuses 
notes de commentaire qui accompagnent notre travail. C’est aussi là qu’a 
trouvé sa place l’explicitation des multiples parallèles textuels ainsi que 
des références historiques et religieuses impossibles, par exemple, à 
restituer par la traduction seule. En un mot, la complexité de ces textes, 
qui fait aussi toute leur richesse, a souvent amené le « traducteur » à se 
faire « annotateur ». 

 135

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava



Bibliographie sommaire11 : 
 

Di Rienzo, Daniel, « L’Hymnus uerpertinus di Ennodio tra ascendenze 
classiche e tradizione ambrosiana », BSL 34, 2005, pp. 626-644 
Di Rienzo, Daniel, « Inni senza pubblico : la produzione di Ennodio di 
Pavia », L’Hymne et son public (éd. Y. Lehmann), Turnhout, Brepols, 
2007, pp. 623-636 
Fontaine, Jacques, Ambroise de Milan. Hymnes, Paris, Éditions du 
Cerf, 1992 
Gioanni, Stéphane, Ennode, Lettres (livres I et II), Paris, Belles 
Lettres, 2006 
Magani, Francesco, Ennodio, Pavia, Fusi, 1886 
Muzzica, Marianna, Gli inni di Ennodio di Pavia, Naples, Loffredo 
Editore Napoli, 2003 
Quinon, Jennifer, Les Hymnes de Magnus Felix Ennodius : une 
approche de l’hymnodie latine chrétienne, DEA dirigé par M. le 
professeur V. Zarini), Metz, 2001 (inédit) 
Roberts, Michael, The Jeweled Style: Poetry and Poetics in Late 
Antiquity, Ithaca / Londres, Cornell University Press, 1989 
Savon, Hervé, « Le De interpellatione Iob et Dauid dans la collection 
‘Sources Chrétiennes’ : problèmes et perspectives », Lire et éditer 
aujourd’hui Ambroise de Milan, Bern et al. 2007, pp. 5-18 
Spitzmuller, Henry, Poésie latine chrétienne du Moyen Age (IIIe-XVe 
siècle), Paris et al., Desclée de Brouwer, 1971 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
11 On trouvera d’utiles compléments sur le site internet consacré par C. Rohr à l’auteur et 
à son œuvre : http://www.sbg.ac.at/ges/people/rohr/ennodius/ennodius.htm 

 136

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:38:22 UTC)
BDD-A5054 © 2008 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

