D’une langue a I’autre : vers une poétique de la
traduction dans I’eeuvre de Cioran

Dumitra Baron

« On n'habite pas un pays, on habite une langue. » (Cioran)

Introduction

Une analyse de 1’ceuvre d’Emil Cioran (1911-1995),
écrivain frangais d’origine roumaine, suppose une confrontation
avec le probleme de l'impossibilité de comprendre le texte,
impossibilité qui résulte non seulement de 1'ambiguité extréme de
I'ceuvre, mais aussi de la multitude de références (explicites ou
implicites) aux divers textes des époques et des zones
linguistiques  différentes. Cioran, écrivain intertextuel par
excellence, aime employer la voix des autres créateurs présents
dans I’espace littéraire. On pourrait se demander quels rapports il
aurait pu avoir avec le domaine de la traduction, car il n’a pas été
un traducteur proprement dit dont 1’ceuvre soit constituée de
traductions dans 'usage courant du terme (« Texte ou ouvrage
donnant dans une autre langue 1’équivalent du texte original qu’on
a traduit, syn. version »). Et pourtant, Cioran représente un cas a
part en vue d’une éventuelle discussion sur les problemes de la
traduction pour plusieurs raisons : sa décision de rompre avec sa
langue maternelle et de choisir comme langue de création le
francais, apres avoir déja publié cinq livres en roumain, est la

68

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



conséquence d’une entreprise de traduction ; ensuite, tout au long
de ses écrits ((Euvres, Cahiers) on observe la présence
permanente des langues étrangeres, ainsi que la récurrence de
nombreuses considérations sur la traduction. Dans les lignes qui
suivent nous nous proposons de démontrer I’idée que pour Cioran
la traduction représente un véritable procédé de création
littéraire ; il s’attache a I’activité de traduction afin d’y puiser les
matériaux constitutifs de ses livres a venir et d’acquérir une vision
plus correcte non seulement de la signification des mots
employés, mais aussi de son propre moi en tant que moi créateur.

Dans un premier temps nous allons présenter quelques
réflexions sur le rapport entre la traduction et la création littéraire,
ensuite nous préciserons les conditions dans lesquelles s’est
opérée la rupture de Cioran avec sa langue maternelle, ainsi que
les conséquences d’une telle décision. La troisieéme partie de notre
étude concerne 1’analyse de la pratique de traduction telle qu’elle
est faite par Cioran, pratique qui constituera ensuite la base d’une
véritable poétique (dans le sens de théorie, lois, normes) de la
traduction (aspect traité dans la quatrieme partie). Le dernier volet
de notre approche aura comme but une discussion sur le rapport
que la traduction (employée aussi dans le sens de création)
engendre entre son auteur et 1’autre.

Traduire et écrire

En tant que créateur, Cioran est aussi un traducteur et
nous pouvons envisager la notion de traduction sous I’angle de la
« transposition créatrice » selon 1’expression de Roman Jakobson.
D’ailleurs, le travail du traducteur ressemble a celui d’écrivain, en
le complétant parfois. L’effort d’une traduction est relié a 1’acte
d’une création, voire a la genese littéraire. C’est plutdt dans ce
sens que nous employons le terme « poétique » dans notre titre,
signification qui renvoie a I’étymologie, c’est-a-dire au faire
artistique, a la création (poiésis). La traduction représente un
mode d’aborder la littérature, d’avoir acces a 1’espace fréquenté

69

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



par d’autres artistes, une maniere de lire, de s’approcher de leurs
ceuvres. La traduction est ainsi capable d’établir des liens, une
« filiation » et donne la possibilité a celui qui la pratique de se
situer dans le voisinage de cette tradition culturelle.

L’acte de traduire, tout comme 1’acte d’écrire, est un
travail d’approximation et aussi un moyen de penser la langue et
I’écriture, de « récrire 1’ceuvre d’autrui », de se placer tout proche
de son engendrement. Dans ce sens, Valéry observait que «le
travail de traduire, mené avec le souci d’une certaine
approximation de la forme, nous fait en quelque maniere chercher
a mettre nos pas sur les vestiges de ceux de 1’auteur. » (in Antoine
Berman, L’épreuve de l’étranger — Culture et traduction dans
I’Allemagne romantique, Paris, Gallimard, 1984, 2002, p. 272)
L’idée que la traduction est une activité créatrice remonte en effet
a August Wilhelm Schlegel qui affirmait en 1796 qu’« il est facile
de démontrer que la traduction poétique objective est de la vraie
culture, une nouvelle création. » Dans son livre L’épreuve de
l’étranger (p. 294-295), Antoine Berman observe que 1’existence
du rapport « consubstantiel » entre les « lettres » et la traduction a
déja été signalée par Novalis, A.W. Schlegel, Baudelaire, Proust
et Valéry. Selon Valéry, « Ecrire quoi que ce soit [...] est un
travail exactement comparable & celui qui opére la transmutation
d’un texte d’une langue dans une autre » (Variations sur les
Bucoliques, Gallimard, Paris, 1957, p. 24). Le travail de 1’auteur
et le travail du traducteur sont au premier degré des travaux
d’écriture, le traducteur étant « un écrivain au méme titre que
I’auteur, et ses problemes sont les mémes : trouver le mot juste,
balancer le rythme d’une phrase, trouver le moyen de provoquer
tel ou tel effet par tel ou tel expédient linguistique » (Francoise
Wuilmart, « La traduction littéraire dans 1’Europe actuelle », in
Europe et traduction, textes réunis par M. Ballard, Presses de
I’Université d’ Artois et Presses de I’Université d’Ottawa, 1998, p.
388).

70

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



La question de la langue : le changement de langue et la
création dans une langue d’emprunt

Dans Critique et vérité (1966) Roland Barthes affirmait :
« est écrivain celui pour qui le langage fait probleme, qui en
éprouve la profondeur, non I’instrumentalité ou la beauté ». Dans
I’esprit de cette remarque on doit penser que Cioran se veut
écrivain, car, par sa décision d’écrire en francais et de rompre
avec sa langue maternelle, il choisit un langage qui lui « fait
probleme ». Cette deuxieme langue, le frangais, imposée comme
nouvelle «langue maternelle » deviendra langue de création
littéraire. Mais, Cioran ne reste pas pétrifié dans les confins d’une
seule « deuxieme » langue. Son écriture est une traversée d'autres
écritures appartenant non seulement a des espaces littéraires
différents mais, parfois, ces autres écritures apparaissent dans leur
état linguistique « original ».

Quand aux conditions dans lesquelles s’est opérée la
rupture avec sa langue maternelle on doit mentionner les aspects
suivants : élevé dans un contexte multiculturel, Cioran choisit
Paris (ville cosmopolite) comme lieu de son « exil ». Il change de
langue, il s’exile dans une autre langue afin de se libérer, de se
connaitre soi-méme, afin de créer. Conformément a sa région
d’origine (la Transylvanie : zone d’interférence des cultures
allemande, hongroise, roumaine) et a sa formation philosophique,
Cioran aurait d@i étre un bilingue roumain-allemand. Il ne
découvre le francais qu’apres son entrée dans le milieu
intellectuel bucarestois des années ’30. Une fois entré dans
I’espace de 1I’écriture francaise, Cioran ne le quitte plus (pour
revenir au roumain) ; en essayant de traduire en roumain un
poeme de Mallarmé il comprend I’inutilité d'une telle démarche et
décide de choisir définitivement le francais comme langue
d’expression quotidienne et littéraire : « C’est le plus grand
accident qui puisse arriver a un écrivain, le plus dramatique. [...]
J’ai écrit en roumain jusqu’en 1947. Cette année-la, je me trouvais
dans une petite maison preés de Dieppe, et je traduisais Mallarmé

71

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



en roumain. Soudain, je me suis dit: ‘‘Quelle absurdité ! A quoi
bon traduire Mallarmé dans une langue que personne ne
connait 7’ Alors, j’ai renoncé a ma langue. Je me suis mis a
écrire en francais, et ce fut trés difficile, parce que, par
tempérament, la langue francaise ne me convient pas : il me faut
une langue sauvage, une langue d’ivrogne. Le frangais a été pour
moi une camisole de force. Ecrire dans une autre langue est une
expérience terrifiante. On réfléchit sur les mots, sur 1’écriture.
[...] En changeant de langue, j’ai aussit6t liquidé le passé : j’ai
changé complétement de vie. Méme a présent, il me semble
encore que j’écris une langue qui n’est liée a rien, sans racines,
une langue de serre. » (Entretien avec Fernando Savater, 1977,
Entretiens, Paris, Gallimard, 1995, p. 28-29)

Le méme épisode est raconté par Cioran a I’occasion
d’autres entretiens et chaque fois il y ajoute des nuances
supplémentaires qui renvoient plutdt a la difficulté d’écrire en
frangais. En 1984 Cioran affirme : « Ecrire dans une langue
étrangere est une émancipation. C’est se libérer de son propre
passé [...] j’ai fini par me rendre compte qu’adopter une langue
étrangere était peut-étre une libération mais aussi une épreuve,
voire un supplice, un supplice fascinant néanmoins. » (Entretien
avec Gerd Bergfleth, 1984, Entretiens, p. 143-144)

Au début de son livre Histoire et utopie (1960), dans le
chapitre « Sur deux types de société » (Lettre a un ami lointain)
Cioran reprend ce théme et exclame : « Quelle consommation de
café, de cigarettes et de dictionnaires pour écrire une phrase tant
soit peu correcte dans cette langue inabordable, trop noble, et trop
distinguée a mon gré ! » ((Euvres, Paris, Gallimard, p. 980)

Cioran se rend compte qu’écrire en frangais, 1’« idiome
idéal pour traduire délicatement des sentiments équivoques »,
constitue une maniere de se rendre compte de la valeur de chaque
mot, de chaque syntagme employé, de réfléchir sur la « substance
des mots », car « I’acte d’écrire, c’est un acte conscient ». Vers la
fin de son dernier livre, Aveux et anathémes, Cioran semble nous

72

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



mettre en face d’une ultime réflexion dans laquelle 1’écriture
rejoint la « traduction » : « Dans une langue d’emprunt on est
conscient des mots, ils existent non en vous mais hors de vous.
Cet intervalle entre vous-méme et votre moyen d’expression
explique pourquoi il est malaisé, voire impossible, d’étre poete
dans un autre idiome que le sien. Comment extraire une substance
de mots qui ne sont pas enracinés en vous ? Le nouveau venu vit a
la surface du verbe, il ne peut dans une langue tardivement
apprise traduire cette agonie souterraine dont émane la poésie. »
(Euvres, p. 1723)

Nous observons qu'il s’acharne a maitriser le francais,
qu’il se propose d’écrire mieux qu’un écrivain francais et il y
réussit (il est devenu le plus grand styliste francais). Par ce choix,
Cioran s’évade de I’affectivité, de 1’exubérance, de 1’abondance
verbale, métaphorique et du lyrisme de la langue roumaine (une
langue beaucoup plus proche de son tempérament) et se trouve
dans la rigueur et la sobriété de la langue francaise: « Le frangais
lui apparait comme une camisole de force, dii a sa discipline,
imposée du dehors, mais en méme temps, un moyen de salut: ‘‘en
me contraignant, en m’interdisant d’exagérer a tout bout de
champ, elle m’a sauvé’’ » (Gabriel Liiceanu, Itinéraires d'une vie:
E.M. Cioran, suivi de Les continents de l'insomnie (entretien avec
E.M. Cioran), Paris, Ed. Michalon, 1995, p.115-116).

Cioran est passionné par 1'étude des langues étrangeres (le
francais, 1’allemand, 1’anglais, 1’espagnol). Toutes ces langues
deviennent, tour a tour, une possible « deuxieme » langue de
création et, en changeant de role, de place, les mots appartenant a
des espaces linguistiques différents se combinent avec les
matériaux textuels francgais. Ainsi, tout en se situant a la frontiere
linguistique de plusieurs autres langues, et en les employant
pendant le processus de création, Cioran se renouvelle, on assiste
non seulement a une seule « seconde naissance » (selon P. Bollon
et S. Stolojan), mais a une « seconde » naissance toujours en train
de devenir autre, seul moyen d’arriver aux profondeurs de soi-

73

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



méme et d’apprivoiser 1’existence: « A un degré plus ou moins
prononcé, chaque langue présente sa propre lecture de la vie. Se
mouvoir entre les langues, traduire, méme dans les bornes de la
totalité revient a découvrir le gofit presque déroutant de 1’esprit
humain pour la liberté. Si nous habitions un seul °‘épiderme
linguistique’’, si nous évoluions parmi un petit nombre de
langues, le caractere inévitable de notre assujettissement a la mort
se révelerait peut-&tre encore plus asphyxiant. » (G. Steiner, Les
Larmes du traducteur, Paris, Grasset, 2001)

Considérations sur la pratique de la traduction

En analysant les notations inscrites dans les pages de ses
(Euvres et de ses Cahiers (véritable document de création) on
constate plusieurs aspects révélateurs pour notre étude. Il existe
beaucoup de cas ol Cioran fait des mentions quant a la traduction
d’un seul mot ou d’une phrase écrite dans une langue étrangere,
suivie tout pres de sa traduction en francgais: « Le Démiurge
s’appelle en hébreu laldabadth, c’est-a-dire ‘‘fils du chaos’ »
(Cahiers, 1957-1972, Paris, Gallimard, 1997, p. 345), «Les
Romains de la décadence n’appréciaient plus qu’une chose : le
repos grec, otium graecum, qu’ils méprisaient auparavant »
(Cahiers, p. 173) « César Vallejo: ‘‘decha tan desgraciada de
durar’® (bonheur tellement malheureux de durer) » (Cahiers, p.
786), « Boredom, Langeweile, aburrimiento, plictiseald, - n’ont
pas de valeur poétique ; seul ’ennui a réussi a conserver ses
multiples fonctions » (Cahiers, p. 853), « Ce n’est pas Eliot, c’est
Proust qui est le prophete des ‘‘hollow men’’, des hommes
vides » (La tentation d’exister, (Euvres, p. 904). Parfois il y a de
véritables argumentations et méme des questionnements quant au
meilleur choix d’un certain équivalent : « Ce matin, a 1’église
roumaine, le service funébre pour Basile Munteanu... ** In desert
se turburd tot paminteanul’” (En vain s’agite (se trouble) 1’étre
pétri de terre... de limon ou simplement : le terrestre... 7)[...] »
(Cahiers, p. 988)

74

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



A cela s’ajoute le travail de transformation du texte
étranger, par le biais de la traduction, en vue de le préparer a
devenir matériau pour son écriture. En effet, dans beaucoup de
cas, I’effort de traduction se voit suivi d’un effort de création :
« ““Who has not found the heaven below / Will fail of it above (E.
Dickinson) Le ciel est la récompense de ceux qui I’ont trouvé déja
ici-bas. » (Cahiers, p. 174) (n. « Qui n’a trouvé le Ciel — ici-bas —
le manquera la-haut.» Poeme 1544, dans Emily Dickinson,
Escarmouches, choix traduit de I’anglais et présenté par Charlotte
Melangon, Orphée La Différence, 1992, p. 105) Parfois on
rencontre méme des variantes de la traduction initiale. C’est le cas
d’une citation en anglais de William Blake qui est reprise,
retraduite par Cioran a distance d’un an: « ‘‘Sooner murder an
infant in its cradle than nurse unacted desires.”” (Plutdt étrangler
un enfant au berceau que couver un désir inassouvi) (Blake) »
(Cabhiers, p. 574) et « Blake : “‘Il vaut mieux étrangler un enfant
dans son berceau que de garder au cceur un désir non satisfait.”’
Toute la psychanalyse est déja la. » (Cahiers, p. 768). Cioran se
pose aussi le probleme de I’intraductibilité des mots (notamment
des concepts philosophiques allemands) et des expressions
diverses: « ‘‘Weltlosigkeit”” — un autre mot selon mon cceur,
intraduisible comme tous les mots étrangers qui me séduisent et
me comblent » (Cahiers, p. 30), « N’a fost sa fie — It wasn’t to be.
Impossible d’en trouver une traduction frangaise satisfaisante. »
(Cahiers, p. 518) « M’am zbdtut — comment traduire cette
expression ? L’indigence du frangais me faire peur. » (Cahiers, p.
986) Il s’agit parfois d’une comparaison de plusieurs mots
appartenant a des zones linguistiques différentes, comparaison
accompagnée d’une réflexion sur leur capacité ou incapacité a
rendre 1’idée, le sens : « Combien de fois, dans nos pérégrinations
en dehors de I’intellect, n’avons-nous pas reposé nos troubles a
I’ombre de ces Sehnsucht, yearning, saudade, de ces fruits
sonores éclos pour des cceurs trop mirs ! Soulevons le voile de
ces mots : cachent-ils un méme contenu ? Est-il possible que la

75

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



méme signification vive et meure dans les ramifications verbales
d’une souche d’indéfini ? Peut-on concevoir que des peuples si
divers éprouvent la nostalgie de la méme maniere ? Celui qui
s’évertuerait a trouver la formule du mal du lointain deviendrait
victime d’une architecture mal construite. Pour remonter a
I’origine de ces expressions du vague il faut pratiquer une
régression affective vers leur essence, se noyer dans 1’ineffable et
en sortir avec les concepts en lambeaux.» (Précis de
décomposition, (Euvres, p. 607)

Cioran se réfere aussi a la maniere de laquelle une
certaine ceuvre a été traduite, il fait des remarques quant a
I’équivalent choisi par un autre traducteur (« Dans un des livres
les mieux traduits que je connaisse, je pense aux Variétés de
I’expérience religieuse de James, je n’ai trouvé qu’'une seule
chose douteuse : ‘‘les abimes du scepticisme’’... Il fallait dire du
doute, car scepticisme en francais comporte une nuance de
dilettantisme et de légereté qui exclut toute association avec
“‘abimes’’. » (Cahiers, p. 122), « Dans le Ten o’clock de Whistler,
Mallarmé traduit ‘‘glorious day’’ — par ‘‘journée glorieuse’’. »
(Cahiers, p. 540) « Tudor Vianu traduit ‘‘Schwermut’ par ‘‘inima
grea’’. C’est tellement mieux que ‘‘mélancolie’’ ! » (Cahiers, p.
929) D’une page a I’autre des Cahiers on peut suivre le chemin de
ces textes, initialement donnés en original, ensuite traduits,
modifiés, complétés par d’autres textes qui ont parcouru le méme
trajet. En lisant les ceuvres de Cioran on retrouve ces matériaux,
anciennes traductions, employés au niveau de la création de ses
propres textes. A titre d’exemple, dans les Cahiers on peut lire :
«Alles ist einerlei! All is of no avail! jaurai vécu en
m’accrochant a toutes les tournures qui traduisent la Vanité de
tout » (p. 350), en tant que dans son dernier livre on retrouve une
partie de ce fragment, accompagné cette fois par sa version
francaise : « Tout a coup, foudroyé par une réminiscence de
vocabulaire : All is of no avail (rien ne sert a rien) » (Aveux et
anathemes, (Euvres, p. 1696). Les exemples de ce type sont

76

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



nombreux et renforcent notre conviction que la pratique de la
traduction acquiert un statut créatif dans I’ensemble de 1’ceuvre
cioranienne. C’est aussi au profit du créateur que cette pratique
ceuvre, car le homo faber prend conscience de son faire, en
devenant le faber sapiens (Passeron).

Vers une théorie de la traduction

Un autre aspect qui mériterait notre attention vise la
structuration, au fur et a mesure de la création de 1’ceuvre, d’une
véritable poétique de la traduction, méme si cela n’a jamais
constitué le but explicite de Cioran (mais tout comme le
remarquait Henri Meschonnic il n’y a « pas de traduction qui ne
pense, et ne pratique une poétique »). Ce développement
théorique résulte d’une part, de 1’expérience de Cioran de
traduire, de sa préoccupation constante du langage, de 1’art de
bien s’exprimer, de son souci de comprendre les dessous de
chaque vocable, et, d’autre part, cette poétique prend forme du
regard critique avec lequel I’auteur s’intéressait a la qualité des
traductions des ceuvres des autres écrivains ou de ses propres
écrits. Se lire dans une autre langue, qu’il connaissait plus ou
moins, 1’obligeait aussi a se relire, le créateur devient par
conséquent lecteur de soi-méme (lecture «a la loupe »:
« Corriger mes textes traduits en anglais ou allemand, étre obligé
de me lire avec la loupe, quel supplice ! Le mal que j’ai eu 2 les
écrire, le perpétuer, le retrouver en essayant de les déchiffrer en
une autre langue ! Ecrire dans une langue d’emprunt pour ensuite
se corriger dans une autre langue d’emprunt, tout cela est un peu
trop. » (Cahiers, p. 386). En tant que lecteur de son ceuvre il
semble ne pas reconnaitre ses propres mots, ses idées et il renie
méme son statut de créateur : « C’est assez étrange de relire un
texte qu’'on a écrit il y a pas mal d’années, avec le sentiment
qu'on n’en est pas l’auteur, que cela ne vous concerne pas
directement. — Est-ce de moi ou n’est-ce pas de moi ? De toute
fagon, je ne suis plus le méme, sans cependant étre un autre »

77

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



(Cahiers, p. 40). De la méme maniere, Paul Valéry éprouvait la
sensation d’étre « transformé en ombre jusqu’a ne plus savoir
moi-méme quel je suis, ou de qui ’on parle. » Cette nouvelle
expérience de lecture incite 1’écrivain a se pencher davantage sur
la maniere d’écrire et de traduire.

On pourrait citer sous forme de bréviaire de traduction
quelques unes des constatations de Cioran, qui portent toutes sur
des notions et des problemes spécifiques au domaine de la
traductologie : la traduction de la poésie et le rapport entre la
traduction et le langage (« Toutes les fois que je lis mes textes en
traduction, ravalés a I’intelligible, dégradés par I'usage de tout le
monde, je tombe dans la désolation et le doute. Tout ce que j’écris
ne tiendrait qu’aux mots ? Le brillant ne passe pas dans une autre
langue ; il y passe encore moins que la poésie. Quelle lecon de
modestie et de découragement que de se lire dans un style de
proces-verbal, aprés qu’on a peiné des heures sur chaque
vocable ! Je ne veux plus qu’on me traduise, qu’on me déshonore
a mes propres yeux. » (Cahiers, p. 67), « Il faut rendre a la poésie
sa liberté en la chassant de la prose. » (Cahiers, p. 676), les
limites de la traduction, voire I’intraduisibilité (« Ce n’est pas la
poésie, c’est I’ironie qui est intraduisible. C’est que ’ironie tient
plus encore aux mots, a leur nuance imperceptible et a leur charge
affective, que la poésie elle-méme. » (Cahiers, p. 160), « On ne
peut traduire que les auteurs sans style. D’ou le succes des
médiocres, ils passent facilement dans n’importe quelle langue ! »
(Cahiers, p. 525), la fidélité et I’écart dans la traduction ainsi que
la responsabilité et le statut du traducteur (« Dans presque tous les
domaines je ne rencontre que des gens qui croient savoir et qui ne
savent pas. Rien n’est pire que de s’imaginer connaitre. Je pense
ici particulierement aux traducteurs qui se contentent de 1’illusion
de comprendre. Un auteur n’est pas tenu a la rigueur ; un
traducteur ’est, il est méme responsable des insuffisances de
I’auteur. Je mets un bon traducteur au-dessus d’un bon auteur. »
(Cabhiers, p. 387), le rapport entre le traducteur et 1’auteur (« Un

78

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



livre de vous qu’on a traduit n’est plus le votre: c’est
principalement celui de votre traducteur, puisqu’il vous a imposé
son style. Il faudrait donc signer avec lui, et le présenter comme
un ouvrage écrit en collaboration. » (Cahiers, p. 489-480), la
traduction en tant que lecture plurielle et les contraintes imposées
au traducteur (choisir, se décider pour une certaine variante) :
« Une traduction est mauvaise quand elle est plus claire, plus
intelligible que ’original. Cela prouve qu’elle n’a pas su en
conserver les ambiguités, et que le traducteur a tranché : ce qui
est un crime. » (Cahiers, p. 676), « Le mot lucidité que j’emploie
souvent, on le traduit en anglais par ‘‘lucidity’’ — vocable peu
courant tant en Amérique qu’en Angleterre, - alors qu’en France
n’importe qui I’emploie. Ainsi, pas plus tard qu’hier, a la radio,
un chauffeur de camion s’en servit tout naturellement, a propos
d’un accident. Je sais bien qu’il ne pensa pas au sens
philosophique du mot, mais peu importe. Ce qui compte, c’est que
le mot soit familier et banal. Dans les pays de langue anglaise, il
est presque fechnique. Cet exemple montre que la fréquence avec
laquelle un mot est employé devrait guider en premier lieu le
traducteur dans le choix des équivalents. » (Cahiers, p. 703), le
statut et le role de la traduction (« Une traduction est un jugement,
un commentaire, c’est un miroir ou l’auteur peut contempler a
I’aise les défauts de son esprit. Une traduction nous trahit, plutot
qu’elle ne trahit notre texte.» (Cahiers, p. 899) La traduction
implique la distance, I’écart, la perte, 1’absence, étant en méme
temps « une forme de dialogue particuliere ». C’est une raison
pour laquelle Cioran continue presque toute sa vie de la pratiquer
sous une forme ou autre (soit comme pur exercice linguistique,
soit comme opération nécessaire a sa création).

Traduction et altérité

La derniere partie de notre analyse se réfere au rapport
que la traduction (dans le sens de création) engendre entre son
auteur et D'autre. Il nous semble intéressant d’observer qu’a

79

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



travers ce va-et-vient constant entre les diverses langues, entre les
écritures des autres et ses propres créations, Cioran manifeste le
désir de devenir un autre, car dans I’espace littéraire et a travers le
processus de création Je est un autre. D’ailleurs Paul Valéry
exprime cette idée de la maniere suivante : « Avoir conscience de
soi n’est-ce pas sentir que I’on pourrait étre tout autre ? » Ainsi et
I’écriture et la traduction supposent une « mobilisation totale et
poétique de soi. [...] Le regard sur les autres (traduire) complete
ici le regard des autres (Etre traduit) ; ce jeu de 1’altérité et de
I’identité ceuvre vers 1’universel sans perdre 1’individualité de
départ. Toute traduction est en ce sens une école de I’humanisme ;
elle est la découverte de I’autre homme en chacun et du semblable
dans 1’autre [...].» (Charles Coutel, L’Europe comme traduction,
in Europe et traduction, textes réunis par M. Ballard, Presses de
I’Université d’ Artois et Presses de I’Université d’Ottawa, 1998, p.
401-402) La traduction s’ouvre vers ’autre, lui propose et I’incite
a accepter laltérité, la différence, la pluralit¢, a sentir
« I’étranger » : « Aussi longtemps que 1’on sent 1’étranger, mais
non I’étrangeté, la traduction a atteint ses buts suprémes ; mais la
ol apparait I’étrangeté comme telle, obscurcissant peut-étre
I’étranger, le traducteur trahit qu’il n’est pas a la hauteur de son
original. » (Humbold, cité par Antoine Berman dans L’épreuve de
[’étranger, p. 246). La traduction suppose une permanente remise
en cause des questions du Méme et de I’ Autre. Le « je » de Cioran
devient « autre » notamment dans I’usage des langues différentes
qui lui offre la meilleure voie dans la quéte de soi.

80

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)



Conclusion

Les aspects que nous venons de présenter (les rapports
entre la traduction et la création littéraire, 1’importance du
changement de langue et de la création dans une langue d’emprunt,
les réflexions constantes de Cioran sur ’art et sur ’activité de
traduire, réflexions qui relevent toutes d’une pratique constante de
la traduction) sont en mesure de soutenir I’idée que tout au long de
sa vie Cioran a été profondément attiré par le travail de la
traduction, notion comprise dans le sens le plus large et en méme
temps trés restreint, dans le but de se définir soi-méme et de
définir son ceuvre par rapport aux autres créateurs et aux autres
ceuvres artistiques.

81

BDD-A4913 © 2004 Editura Universitatii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 20:57:05 UTC)


http://www.tcpdf.org

