L
ASPECTS DE L'IDENTITE CULTURELLE EUROPEENNE

IDENTITE ET DIVERSITE
CULTURELLE EUROPEENNE

Dr. Pewre Gheorghe BARLEA
Universitatea ,,Ovidius” Consianja
gharlea@yahoo fr

Abstract: The idea of European identity is primarily a methodological
convention, an abstract concept often bare of facial coverage. The present study
aims to examing some of the criteria commonly used by theoreticians to justify
Euwropean unity, given that fact that cultural diversity is not in any way impeding
the costruction of a united Europe.

Keywords: culture, identity, diversity, fundamental values

L Un paradoxe: culture + identité = diversité

1.1. Nows entendons par scufures ce «tout complexe qui inclut la connaissance,
la foi, I'an, la morale, lu boi, les coutumes et toutes les aptitudes ef habitudes acquises
par homme dans sa qualité de membre de la sociétés, ginsi que la langue et la
communication, les représentations ot bes idéologies. Nous avons réuni dans cetic
phrase la définition de référence de "anthropologue anglais Edward Tylor (1871) ct
celle da linguiste et ethnologue américain d'origine allemande Edward Sapir (1'él2ve
de Franz Bous), pour délimiter le champ de Iz notion de culiure pour laquelle on a
recensé jusqu'i présent quelque quatre cents définitions!.

1.2. Quand on parle de la «dimension culturelles de |"Europe, on se rappore, en
principe. & tout & qui réprésente un facteur spirituel, & tout ce qui, dong, s’oppose i
I'économigue, au politique. au social. En fait, une 1elle opposition n'existe pas. Les

—_—

1 G, Ferréol - G, Jucyacis [sous la direction), Dictionaadre des alérivds. .. 2003, s.v,

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Communications

deux séries de caractéristiques de la vie humaine — le domaine matériel et spirituel —
coexistent, s’appuie 1'une sur l'autre. Le seul probleme est que, dans le cas de
I’Europe, I'unité dans la diversité a débuté sous des auspices strictement utilitaires,
économiques (cf. Le Traité sur I'industrie de I'acier, du charbon, etc.) et se développe
au niveau financier (par I'introduction de la monnaie unique européenne), politico-
administratif (par tout un ensemble d’institutions législatives, administratives, etc.,
comme le conseil de I'Europe, Le Parlement Européen), au niveau militaire (une armée
commune), sans qu’il y ait de stratégie coh€rente au niveau culturel. Les programmes
culturels communs?, ainsi que 'activité de la Commission dans le domaine du
multilinguisme ne peuvent aucunement résoudre les problémes qui découlent de la
diversité culturelle européenne. Et d’autant moins trouver des réponses pour justifier
la dimension spirituelle de 1’identité européenne.

1.3. Nous nous proposons de démontrer dans les pages suivantes que les soi
disantes définitions de 1'identité européenne sont de simples démarches théoriques. On
ne peut parler de traits «spécifiquement» européennes sauf au niveau de nuances tres
difficilement saisissables, toujours en mouvement, qui manquent de consistance. [l
n’est d’ailleurs pas obligatoire de chercher 2 tout prix «une personnalité» du continent.
L’union économique et celle politique sont suffisantes pour transformer I'Europe en
une grande et unique famille. Personne ne peut exiger que les membres d’une famille
soient identiques en tant que personnalités biologiques et spirituelles. De méme. que
I’on a du mal a définir la culture, de méme la dimension culturelle d’un continent ne
peut tenir dans une définition qui devrait obéir & la logique aristotélicienne. Mais
depuis toujours les décisions qui visent & changer les stratégies géopolitiques de nature
strictement matérielle ont ‘en besoin d'une justification de nature spirituelle, de
'enveloppe protectrice des mythes...

II. La fragilité du cadre historico-géographique

2.1. Pour légitimer du point vue historique I'unité européenne, quelques
«arguments» reviennent toujours: l'antiquité grecque, I'antiquité latine, le
christianisme, les tentatives d'unification politico-militaires médiévales, les
philosophies modernes de I’Europe commune, etc.

Ce ne sont 1a que des réponses aux défis lancés par les hommes politiques aux
intellectuels modernes, «en vue de I’argumentation des idées d’identité» et d” «unité».
Il s’agit, évidemment, d’un effort de trouver une «identité positive» a I'U.E., celle
négative étant depuis longtemps connue. Jusqu’a présent on en est venu a établir une

< C{. les programmes de certaines institutions comme la Direction générale de 1'Education et de
la Culture, la Direction générale de Presse et Communication de 12 Commission Européenne.

10

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Diversité et identité culturelle en Europe

identité par rapport A un ennemi commun. Aujourd’hui, méme une telle définition
semble difficile (s'agirait-il des Etats-Unis? de 1'Orient?). Malgré ces difficultés (il
est plus facile de savoir pourquoi 1'on résiste que pourquoi I’on existe*)3, les Européens
g’efforcent de trouver «les raisons et les 1égitimités de notre existence commune».

2.1.1. «Le miracle grec» du Vle siécle av. J.-C. est considéré le fondement du
concept de «I’homme fort et éméraire» de I'Europe d’aujourd’hui. C’est i cette
époque-1a qu’on a inventé I’histoire et qu’ont été remises en questions les traditions,
c’est & cette époque-1a qu’on a inventé 1’Etat et la démocratie, qu'on a formulé les
théories mathématiques, astronomiques. C’est également & cette époque-1a que dans la
philosophie, la littérature et I'art on a réservé le beau réle & ’homme. De telles
assertions ignorent les apports d’idées venant d’Orient, les mathématiques et la
médecine arabe et, antérieurement, chinoises, la philosophie indienne, etc. Le mythe
de I'Europe lui-méme trouve son origine dans Paire culturelle grecque (minoenne),
mais il est bati autour d’un personnage phénicien, car Europe est la fille du roi de ce
peuple qui a ménagé la liaison entre les Egyptiens (Babyloniens) et tous les peuples du
pourtour méditerranéen, y compris les peuples hispaniques, gaulois, italiques.
L’Europe continue d’étre aujourd’hui encore un melting-pot qui ne peut nullement &tre
réduit au «miracle grec».

2.1.2. L’ antiquité latine a été elle aussi une civilisation du Bassin Méditerranéen
(Mare Nostrum), en expansion vers {a mer du Nord et jusqu’a Pembouchure du
Danube. Le droit romain, le sénat, les institutions publiques des Romains sont a
I'origine des institutions modernes. Mais 2 1'apogée de la latinité le nord de 1' Afrique
et une moiti€ de 1’ Asie €taient tout aussi latines que I'Europe. Par ailleurs, a Pintérieur
de I’Europe continentale et insulaire il y avait des régions et des populations soumises
manu miljtari qui n’ont jamais pu &tre romanisés spirituellement et linguistiquement:
la Germanie, la Bretagne, la Grande Gréce (le sud de 1'ltalie), la Gréce hellénique
n’ont pas intégré I'empire civilisateur, & 1’abri de la pax Romana. Mieux encore, déja
au Ve-Vle siecles les peuples migrateurs, germaniques, slaves, les Huns, les Arabes,
etc., ont visiblement changé le profil européen, qui se trouve fracturé grace aussi au
superstrat culturel et linguistique plus qu’il ne I’était & cause des différents substrats.

2.1.3. Le christianisme nous fait don d’un Dieu commun et de son Testament,
offrant un fondement identitaire spirituel (auréolé, pour ne pas dire immatériel, voire
inconsistant) ferme. Les intellectuels modernes parlent avec respect, mais sans
complexes, de cet héritage commun. Selon Chantal Delsol, que nous suivons dans
cette «argumentation historique»:

-1l s’agit d’un dieu courageux, «qui assume les risques (de sa création)»;

—qui traite ’homme comme une personne et se considere lui-méme une personne;

3 Chantal DELSOL, 1999, p. 9.

11

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Communications

- qui nous impose un contrat plutét qu’une Loi, un assujettissement; de plus, il se
soumet lui-méme aux lois qu’il a formées;

— par conséquent, il ne punit pas la €mérit€; il y en a plusieurs preuves dans la
Bible:

a) voir la lutte de Jacob avec ’ange:

b) voir les étymologies d’ Israél, , celui qui lutte contre Dieu vs. IsJam, ,soumission
envers Dieu'’;

¢) la premiere page de «I'histoire de Dieu» (expression des plus contradictoires)
le présente a la recherche de I'amour de sa création, décu dans cette attente;

d) I'histoire du premier homme est 1'histoire d’une désobéissance/d’un msoumis;

— enfin, le Dieu des chrétiens ne se charge lui-méme de parachever I"ordre du
monde selon sa propre volonté: il s'en va, laissant A sa création cetie tache?.

2.14. A partir de toutes ces déterminations historiques et religieuses. affirme
I'auteur cité, on peut détacher un portrait de Homo Europacus. Elevé dans un «creuset
de V'esprit de distance», 'Européen se définit par ce critére fondamental. Clest
pourquoi:

— il prend ses distances par rapport 2 la divinité, a toute forme de puissance, a la
tradition et par rapport a lui-méme; I’ironie politique et sociale conduit a I’apparition
des libertés politiques et des institutions conséquentes (de la démocratie athénienne a
la royauté corporatiste, aux républiques nobiliaires et, ensuite, jusqu’aux multiples
organismes parlementaires continentaux);

— il est curieux, alors il parcourt les espaces, a la recherche du Bien, tente
I'aventure de connaitre le Cosmos, le corps humain, la matiére et le phénomene; la
curiosité et e doute engendre la science;

- la ferveur de transformer le monde meéne a de nombreuses révolutions sur le
continent;

- 'autocritique conduit a ia tolérance et a I'excés de relativisme; persuadé que la
définition du bonheur n’est pas figée, la Nouvelle Europe se propose de limiter la
misére, les maladies, de construire des mondes meilleurs.

L'image que retrace Chantal Delsol semble. 2 juste titre, idyllique par rapport a la
lucidité de 1'analyse d’André Malraux, dans La tentation de I'Occident (I'esprit de
distance a souvent précipité I'Europe dans 'abime, le christianisme a créé, en fait,
deux Europes, I'impatience de transformer le monde a facilité les totalitarismes du
XXe siécle). On peut amender encore d'autres traits soi disant «spécifiques» en
rappelant leurs effets, complétant de la sorte la liste de Malraux. En Amérique Latine
{v. le Brésil) il y a eu aussi des républiques nobiliaires (la rovauté corporatiste, les
révolutions répétées. etc.), la curiosité, I'ironie et 1'auto-ironie caractérisent tout étre
humain, etc.

4 Ibidem, p. 9-10.

12

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Diversité et identité culturelle en Europe

2.2. Le cadre géographique européen est lui aussi discutable. Quand on parle de
1’Europe politique, économique, culturelle et linguistique on pense aux 48 Etats situés
entre les frontiéres conventionnelles du continent, auxquels s'ajoutent les Etats
insulaires (comme 1'Islande) ou les Etats ayant une situation spéciale, comportant une
partie européenne et une partie asiatique (v. la Fédération Russe, la Turquie). Tout cela
s'explique partiellement par la configuration géographique de I'Europe qui est,
pratiquement, une prolongation péninsulaire (semi-insulaire, en fait) de I’ Asie.

De plus, sont considérées comme faisant partie de 1'Europe politique et
économique, spirituelle aussi, des pays situés de maniére évidente au-dela des limites
conventionnelles du continent, Il s’agit d’abord de Chypre, rattaché a I’'Europe par sa
tradition culturelle, mais aussi par ses orientations politico-économiques et culturelles
actuelles, mais aussi de I'Arménie, de |’ Azerbaidjan et de la Géorgie, qui font partie
de I'0.S.C.E. Les deux premiers pays sont candidats a I'intégration dans le Conseil de
I’Europe. Ajoutons aussi a tout cela les territoires non autonomes en raison d’un statut
spécial, ou faisant partie d'un Etat européen, ayant une langue officielle européenne,
mais ol 1’on parle des langues spécifiques (les {les Féroé, le Groenland, les {les Anglo-
Normandes).

Dans ces conditions, il est évident que la notion de langues européennes manque
de consistance. Les langues romanes, germaniques et slaves constituent des groupes
qui, avec le grec et l'albanais, etc., forment la grande famille des langues indo-
européennes. Mais il y a aussi des peuples qui parlent des langues appartenant 4 la
famille finno-ougrienne (le hongrois et le finnois), des langues appartenant a la famille
altaique (le turc, le caucasien, le géorgien), etc. Le critere généalogique ne peut €tre
utilisé comme facteur ordonnateur pour la définition de I’identité européenne. 11 faut
qu’il soit abandonné en faveur des criteres extralinguistiques et linguistiques externes.

La diversité culturelle et linguistique s’ajoute a la complexité politique et écono-
mique déterminée par le conventionnalisme mouvant de la carte physique, politique et
adminstrative-économique de I’Europe.

2. Sur les Valeurs Fondamentales ,,spécifiques” de 1’Europe

1. Considérée par biens des historiens, des anthropologues, etc.” comme ,le
ceur de 'humanité”, comme le creuset de I'histoire, I’Europe s’identifie par
quelques valeurs fondamentales que le vieux continent s’efforce encore d’imposer
au reste du monde et auxquelles tendent les pays candidats & I'intégration dans
I'U.E. Autrement dit, les valeurs européennes sont, en fait, des valeurs universelles,

3 V. le renvoi a Kiri} TEMKOV, Les valeurs européennes dans notre rapprochement vers
I"Europe. in L Europe élargie et ses défis, 2¢ Séminaire européen de I'Institut CEDIMES, Ohnd,
Macédoine. 2006.

13

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Communications

car elles ont été et continuent d’étre cultivées, indépendamment, partout dans le
monde, au-dela des limites supposées de 1'Europe, au-dela des régions ol I'Europe
veut les implanter. Raison de plus pour qu’elles soient connues et incessamment
remises en cause non seulement en vue de définir I’unité européenne, mais aussi en
vue d’assurer le respect des différences inhérentes a une liberté complete de
I'homme, en général, en vue aussi d'une permanent démocratisation de la relation
unité-diversité.

2. Pour établir un systéme de valeurs, il faut se servir, certes, de crtéres
opérationnels de sélection et de hiérarchisation. Il ne s’agit pas de développer ici une
théorie des valeurs. Nous nous contentons de reprendre, brievement, des idées qui
reviennent dans les études de spécialité. Ainsi, fonctionne efficacement:

a) Le critére de I’équilibre entre I'individuel et le collectif. Les valeurs euro-
péennes visent les domaines économique, politique, social, historique et géographique
(national/international, etc.); derriere ces domaines se cache la détermination
individuelle (¢c’est-a-dire le fait, pour chaque membre de la grande famille européenne,
d’accepter et de pratiquer ces valeurs) et e rejaillissement sur des cercles de plus en
plus grands de la collectivité (famille, institutions, régions, nation, continent et méme
au-dela de ce niveau, universalité).

b) Le critére du contenu — qui vise les aspects concrets sociaux, politiques,
économiques invoqués ci-dessus.

¢) Le critére de I'intégration des dimensions spirituelles dans le contenu défini
ci-dessus (b).

d) Le critére du respect des dimensions civiles des valeurs fondamentales
humaine, ce qui implique la suprématie de I'esprit par rapport a la force.

e) Le critére formel, celui de 1'éthique entendue comme un code commun de
normes librement acceptées.

f) Le critére de I'orientation — qui défimt les directions d’action, a savoir la
tendance progressive continuelle.

Comme on peut le constater, les critéres sont étroitement [iés les uny aux autres et
engendrent, tous ensemble et chacun pour sa part, d’autres types et sous-types de
criteres que nous ne pouvons développer ici. Par ailleurs, de leur contenu méme se
dégagent les principales valeurs dont les spécialistes du domaine de I'éthique générale
ont fait la synth&se®.

3. Les valeurs les plus générales et, par conséquent, celles qui devraient étre
€tudiées et acceptées en tant que corpus unitaire semblent étre, du moins certaines,
celles que n’importe quelle communauté continentale ou trans-continentale pourrait
revendiquer comme définitoires pour elle aussi.

6 Ibidem.

14

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Diversité et identité culturelle en Europe

3.1. L’individualisme représente 1'essence de la vie sociale dans la mesure ol
1individu est considéré le créateur de valeur, le noyau dans lequel se concentre
I'énergie, la libre initiative, 1a réflexivité. A condition que I’activité de chaque individu
ne nuise pas aux autres membres de la collectivité, Ja société est la somme de ces
individus, développée par leur association libre, organisée de maniere a le protéger et
3 le stimuler dans toutes ses manifestations.

Dans 1'étude que nous avons utilisé comme point de départ de notre démarche,
Pauteur — K. Temkov — présente «1’égoisme trés bien compris» comme une valeur A
part, bien définie. Pour notre part, nous considérons qu’il s’agit seulement d'une
nuance de «I’individualisme», valeur fondamentale, cela va de soi. Nous revenons de
la sorte & nos considérations antérieures sur 1’égoisme créateur, dans le contexte ol il
s’agit d’éviter les nuisances provoquées aux autres hommes (on renvoie d’habitude &
1’étude de Claude Helvetius).

11 faudrait aussi souligner que, en aucun cas, il ne s’agit d’une valeur typiquement
européenne; I’égoisme reléve des universelles de la pensée et du comportement
humain. Pour qu’il s’agisse d’un trait spécifique il devrait s’opposer au «collecti-
visme» présent sur les autres continents, ce qui est difficilement acceptable.

3.2. Le rationalisme a été souvent défini par les philosophes, les politologues,
les logiciens, les historiens comme Je principe le plus spécifiquement européen. Il
consiste dans le désir de vivre rationnellement, d’adopter les décisions les plus
sages et les plus grandioses au niveau individuel — national — européen. L'idée,
formulée théoriquement et sur un ton déclaratif par les théoriciens de «l’identité
européenne», peut étre facilement combattue en la rapportant au systéme de valeurs
du continent nord-américain. Les analystes considérent que cette valeur tient au
fondement religieux néo-protestant (?) de la société américaine, I'exemple type
dans I'argumentation de 1'idée étant la relation tout A fait particuliére entre
I"accumulation de biens (grande) et la consommation quotidienne (modeste), entre
la capacité de production (grande) et la satisfactions des besoins réels (réduits).
Cette relation est considérée fondamentale pour le fort développement économique
et démocratique (socio-politique, en fait) nord-américain. L’ Orient non plus ne peut
ctre qualifié d'irrationne) tant que de grandes inventions, comme les mathématiques
(v. T'histoire des chiffres), la médecine, le papier, 1'imprimerie, la porcelaine, la
Poudre, la fusée et beaucoup d’autres viennent de cette région. Par ailleurs, les
Superstitions, Ja pensée mythique, les traitements naturistes se retrouvent aussi en
Europe.

Comme I'histoire, ancienne ou plus récente, peut fournir des contre-exemples
Pour chacun des deux continents, I'Europe et 1’ Asie, nous acceptons le rationalisme
COmme étant au moins un produit de la pensée philosophique européenne (depuis les
Philosophes grecs aux philosophes modernes d’orientation cartésienne) sinon une
Pratique socio-économique au niveau continental.

15

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Communications

3.3. Le sentiment du devoir attaché a 1’activité socioprofessionnelie, A 1a famille,
a la collectivité, envers soi-méme est une valeur qui nous vient de la nature, mais
fagonné par I’action du milieu et qui doit étre cultivé par I’éducation, les exemples a
suivre, les réglementations législatives.

En d’autres termes, le devoir est «une valeur absolue» (Temkov, loc. cit.) et qui
se manifeste dans le comportement quotidien et dans 1’action pratique, A ranger parmi
les «valeurs éthiques classiques», surtout en raison du désir de l'individu de
développer et de perfectionner sa capacité d’agir efficacement dans le cadre de la
collectivité.

Dans ce cas aussi I'idée en soi peut Etre amendée: la notion de «devoir» est pergue
de maniére différente. On peut ’analyser notamment dans «la perspective des
mentalités», qui nous permet de saisir des différences importantes dues 3 une
perception et a une valorisation différentes du temps et de I’espace.

Nous allons nous arréter ici sur deux séries de faits sélectés parmi tant d’autres:

Premier exemple: Le sentiment du devoir accompli 1ié 4 une activité, dont rend
compte la formule «ll ne faut pas remettre & demain ce que I’on peut faire le jour
méme», se réalise de maniére différente dans un parcours qui du Nord vers le Sud du
continent.

Contre-exemple: «Ne t'en fais pas, ¢a peut aller comme ¢a» (ayant une valeur
neutre).

Deuxime exemple: Le sentiment du devoir envers la famille, les amis, etc.

a) La relation parents/ enfants en Europe Occidentale et Centrale/ Orientale;

b) La relation entre les fiancés, affectée par la perception temporelle différente
dans les sociétés multiculturelles — étude de cas de Luc Coligs’.

3.4. Les libertés et les responsabilités — valeur définie par la Révolution frangaise
de 1789 dans la formule «Liberté, Ega]ité, Fraterité». Son importance vient aussi du
fait que la révolution qui I’a formulée et lui a donné le sens actuel a marqué en fait «le
commencement de la Nouvelle Europe», une Europe civile et unifiée. Remarquons
qu’il faut opére de nouveau avec deux termes qui forment une notion complexe. 1]
s’agit de la manifestation individuelle et collective, qui n’est pas soumise  la pression,
mais dirigée selon des principes généralement valables et librement acceptés.
Autrement dit, I'homme peut agir librement tant qu'il prouve qu’il est conscient des
effets de ses actions, qu’il assume la responsabilité de ses actes et de ses paroles.

Dans les sociétés orientales 1’idée de «liberté», comme celle de «responsabilité»,
est profondément marquée par des contraintes religieuses, traditionnelles, etc. 11 est
pourtant difficile d’en faire «une spécificité» européenne si on se rapporte a la
société nord-américaine. On pourrait méme constater la supériorité de la «liberté»

7 Luc Colles, Littérature comparée et reconnaissance interculturelle, Bruxelles, De Boeck-
Duculot, 1994.

16

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Diversité et identité culturelle en Europe

outre-Atlantique, en tant que valeur pratique et pour ce qui est de sa relation avec la
responsabilité sociale.

3.5. L utilitarisme est une valeur globale et globalisante, pour ainsi dire, assumée
par les Européens, méme s’ils n’ont pas €t€ les premiers a ’avoir théorisée.

Apres ce que Jeremy Benthlam ou John Stuart Mill ont formulé les modeles de
fonctionnalité économique et socio-politique, on a constaté que les Américains (mais
aussi les vieilles civilisations orientales, parfois) 1’avait pratiquée avec efficience et lui
ont prété I'enveloppe abstraite de conséquences. Selon J. Benthlam, le but de la vie
consiste en «la production de la plus grande quantité de bonheur possible pour le plus
grand nombre de personnes»; pour Stuart Mill, la nature humaine est constituée de
sorte A rechercher sans cesse «les conséquences positives de ses activités».

Cette valeur se conjugue aux autres déja mentionnées. Par exemple, le bonheur
réel des individus assure le bonheur collectif et inversement. Comme «le bonheun est,
pourtant, une abstraction difficile a définir, comme toute abstraction, la valeur réelle
se réduit a !'effort d’atteindre un niveau de vie de bonne qualité.

Les différences nationales, historiques, géographiques se manifestent graduelle-
ment dans ce cas aussi, les hiérarchies étant différentes au Nord ou au Sus (moins a
1’Quest par rapport & I’Est). [l s’agit de I’'importance prétée a des paramétres comme
activisme vs. réflexivité ou a des repéres concrets (habitation, vétements, famille, etc.).
En aucun cas pourtant on ne pourrait dire des Orientaux qu’ils manifestent du mépris
a I'égard des valeurs matérielles. On ne peut envisager «la prospérité» et «la richesse
immatérielles», tout comme la richesse matérielle ne peut se passer de valeurs
matérielles. La mondialisation contribue d'autant plus a 'effacement de la ligne de
démarcation entre les valeurs matérielles et les valeurs spirituelles.

3.6. La coopération est considérée comme «la valeur Ja plus actuelle» de I’'Europe
qui envisage de devenir une grande communauté unique. Le principe de la valeur
individualiste n’est nullement transgressé par la pratique de /a non-violence, de la paix,
de la tolérance, de la solidarité. Définie comme le fait de «partager avec ses semblables
des buts, des intentions, des actions et des résultats des actions», cette valeur offre un
fondement créateur 2 1'humanité. I1 s’agit d'une valeur qu’on a du mal & observer, vu
que pendant I'histoire millénaire du continent elle n’a pas été cultivée, mais qui
possede des virtualités immenses, susceptibles de provoquer le changement complet de
la configuration continentale et méme planétaire.

L’idée de «la coopération» pourrait &tre acceptée comme une valeur en soi si elle
n’était neutralisée par de concepts déterminés théoriquement et toujours trés actifs
dans la société evuropéenne. Parmi eux, le concept de nation. Inventé a la fin du XVlil-e
siecle — début du XIXe sicle®, Je concept de nation a fonctionné jusqu'a présent

8 Le concept antique de natio differe beaucoup du concept moderne.

17

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Communications

comme un facteur d’organisation du continent européen (sous aspect géographico-
administratif, religieux, linguistique, etc.). Des le début il a laissé voir ses limites
opérationnelles par rapport a I’idée de «coopération», dans le sens le plus large. La
nation serait-elle une entité fondée sur la coopération a grande échelle? Nullement! Les
frontieres géographiques se modifient continuellement, les langues et les religions se
mélent, on retrouve des Etats nationaux, comportant des «minorités cohabitantes», et
des Etats plurinationaux — des républiques fédératives et des unions. Comme toute
délimitation contre nature, conventionnelle, symbolique, les frontitres nationales ont
constitué une source permanente d’incertitude, de tensions et de conflits.

Aujourd’hui, I'idée de «coopération» et I’idée de «nation/nationalité» sont plus
conventionnelles et plus imprécises que jamais.

L’ordinateur, les chaines de radio et de téiévision, les systeémes de circulation
rapide rendent caducs non seulement les frontieres nationales, mais aussi conti-
nentales. Les distinctions entre la ville et le village disparaissent, comme celles entre
les zones riches ou pauvres en ressources naturelles. Les compagnies transnationales
changent totalement la perspective économique des continents et, implicitement, les
perspectives socio-politiques, linguistiques, etc. Les migrations pour des raisons
économiques intercontinentales, la circulation des valeurs culturelles rendent
indéfinissables la solidarité ou la coopération nationale.

Zinédine Zidane est-il Marocain ou Frangais? Maradona serait-il devenu Frangais
s'1l avait accepté de signer le contrat de naturalisation? Pour lui, une signature ne
suffisait pas pour changer sa nationalité. Des auteurs comme Eugéne Ionesco, Mircea
Eliade, Milan Kundera, des artistes comme Marc Chagall, P. Picasso, C. Brancusi
sont-ils bien Frangais?

Des cités entitres, des banlieues & Paris, Londres ou New York, des villages, des
villes entieres rendent presque impossible la définition des nationalités. Les familles
mixtes — de plus en plus nombreuses de par le monde — minent les fondements la
société de type national. Un enfant dont le pére est Francais et la mére vietnamienne
est-1l Frangais ou Vietnamien? Et qu’est-ce qui se passe si tous les trois habitent
Madrid?

Le métissage présent dans les familles mixtes du point de vue ethnique change le
monde en profondeur. On ne conserve que les partis pris.

3.7. La démocratie est une des plus anciennes valeurs européennes, une véritable
hantise aussi bien au niveau pratique qu'au niveau théorique. On dit d'habitude qu'il
s’agit d’une ceuvre du systeme civil de I’époque d’or de la société grecque (VIe-Ve
siecles av. J.C.), théorisée par les philosophes, les juristes, les intellectuels, mise en
ceuvre par les hommes politiques. En fait, I’'Europe Occidentale la connaissait, dans
des formes moins déclarative, mais plus efficiente.

Exemple: le partage équitable du fonds foncier en Gaule, Germanie et dans
d’autres sociétés antiques préromaines.

18

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Diversité et identité culturelle en Europe

La démocratie moderne ne doit pas étre entendue dans un sens étymologique (gr.
demos + kratia, «le pouvoir du peuple»), ni au moins dans un sens strictement
politique, ¢’est-3-dire en tant que régime de gouvernement. Au sens large, actuel, la
démocratie veut dire I’égalité devant les lois, 1a liberté d’opinion, le droit au travail, le
libre accés a I'éducation et a la culture.

Dans la mesure ol la démocratie fonctionne comme une valeur fondamentale,
toutes les autres (1’'individualisme, la coopération, la rationalisme, la liberté, etc.), elle
redouble ses vertus latentes. Inversement, elles agissent chaotiquement, de maniére
contradictoire, antagoniste, détruisant la base, ainsi que la superstructure, tout le
systeme social en somme. Tenant compte de tous ces conditioninements, on ne peut
prouver que la démocratie caractérise plus I’Europe que I' Amérique du Nord, le Japon,
1’ Australie, etc.

3.8. Les droits de I’homme représentent, en essence, un aspect particulier des
valeurs déja énoncées (individualisme, coopération, démocratie). C’est un aspect si
important que les idéologues anglais, américains et autres ont formulé un code A part,
dans plusieurs versions, dont la plus connue et universellement acceptée est la
Déclaration Universelle des Droits de I’Homme, ONU, 10.X11.1948 (révisée 1966);
Cf. aussi la Convention européenne de défense des droits de I’homme et des libertés
fondamentales, Conseil de I’Europe, Rome, 1950; les Droits de I'homme et du citoyen,
Paris, 1971.

Ce qui fait que les «simples» nuances définitoires se changent en une valeur
fondamentale, autonome, est la vastitude de la notion clé. La liberté et I’égalité sont
définies comme traits humains individuels, mais qui visent les grandes collectivités
ethniques, sociales, politiques, spirituelles. L idée d’ altérité, celle de I’ égalité naturelle,
quel que soit le contexte historique dans lequel nait et vit ’homme, se trouvent 2 la
base de la formulation de ces droits. Fondamentalement, elles sont identiques a celles
énumérées comme éléments définitoires de la démocratie. Il ne s’agit donc pas d’une
«valeur fondamentale», mais d’un aspect de la mise en place d'une valeur, la
démocratie.

3.9. Le dialogue est, lui aussi, une valeur en soi uniquement A partir du moment
ou I'Europa et 'humanité entiere ont conféré de nouveaux sens 2 la démocratie, 2 la
coopération, aux droits de 'homme, etc. De la sorte, depuis I’ Antiquité et jusqu'a
I"aube de I'Epoque moderne, le dialogue a été uniquement une méthode de commu-
Jication humaine (mise au méme plan que la guerre, par exemple, qui est en fait une
méthode de communication humaine elle aussi). Le changement du statut des
inierlocuteurs, leur transformation donc en des partenaires égaux, en raison des valeurs
Tientionnées ci-dessus, le changement des sujets du dialogue (négociations politiques,
économiques, mais aussi ’échange de valeurs culturelles, de savoir-faire, 1’harmo-
Risation des croyances religieuses, etc.) ont conduit & une nouvelle définition de ce

19

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Communications

concept et A sa transformation d’un «instrument» en un «principe» ordonnateur de la
cohabitation humaine.

III. Les limites de 1’identité — les limites de la diversité

L’idée d’identité — individuelle ou collective, c’est égal — a conduit, on le sait
bien, 4 des conflits permanents dans I’histoire de 1'humanité. L’individualisme mal
compris se change d’une valeur humaine fondamentale une erreur humaine
fondamentale. Quand les individus et les collectivités relativement unitaires sont a
distance et se rencontrent occasionnellement, dans des buts pacifiques, alors la voir de
«|’autre» résonne comme une musique douce, qui fait croire qu’on n’est pas seul au
monde, qu’on partage les joies et les chagrins avec d’autres gens qui, quelles que
soient leur langue ou la couleur de leur peau, vivent sous d’autres cieux, mais ont les
mémes joies et traversent les mémes épreuves. Mais quand des langues et des races
différentes sont contraintes, par le hasard de I’histoire, de vivre ensemble chaque jour,
la situation est différente. Une tension permanente marque lexistence de ces
communautés et les conséquences de cetie tensions sont des conflits ethniques, qui
dégénerent parfois en des crimes abominables (comme, récemment en Indonésie,
Russie, Yougoslavie, Irak, Afghanistan, eic.), se soldant parfois par I’anéantissement
d’une ethnie (comme en Turquie au XIXe sicle), la destruction organisée de maniére
systématique et «scientifique» (le génocide des camps nazis). Par rapport 4 tout cela,
la destruction des statues (parfois millénaires), comme ce fut le cas des statues géantes
de Bouddha en Afghanistan ou I'interdiction par la loi de certains mots (cf. pizza, en
Iran) sont des actions absurdes, certes, ridicules, mais du moins «bénignes». Les
exemples ci-dessus montrent clairement quentre le facteur politico-économique d’une
part et le facteur culturel d’autre part la ligne de démarcation est extrémement ténue et
fragile. La démolition d’une statue ou I'interdiction d’un mot ont le méme support
psychique et idéologique que la brutalité exercée sur une personne ou sur un groupe
ethnique ou 1'assassinat, ce qui fait que les termes de 1’équation soient interchan-
geables: A tout moment, la guerre «purement spirituelle» des mots, des idées, des
statues, des couleurs, etc., peut se transformer en un génocide. Etant donné la
dynamique extrémement dangereuse de I'idée d’«identité» (que 1'on pourrait comparer
au mercure que l'on transporte dans des récipients et des conditions précaires:
précieux, mais lourd, mouvant, volatile, toxique), il faut reprendre ici les questions que
les gens de lettres de la planéte se posent, dans les conditions du processus
d’«européanisation» et de «globalisation de la culture»®:

9 Nous reprenons les questions el une partie des réponses formulées par I’écrivain vietnamien
Ngo Tu Lap dans son éwde Identnié culturelle: la relativité de la diversité, in Diversité et
mondialisation, Paris, Autremont, 2004, p. 80-95.

20

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Diversité et identité culturelle en Europe

* Quel rdle tient I’identité culturelle dans la vie de I’humanité?

* Faut-il nécessairement passer par la diversité culturelle?

Réponses possibles:

Nous avons besoin de I’ Autre pour mieux nous définir nous-mémes.

La divinité existe, mais elle peut s’effacer, malgré les protestations, tout comme
I"identité, qui est le résultat d’un long processus, objectif, toujours sujet aux change-
ments. A la fin, les deux concepts sont relatifs. Les gens possédent partout les mémes
qualités et les mémes défauts; comme ce sont eux qui constituent les sociétés i partir
de toutes petites unités extrémement hétérogénes il est risqué de qualifier toute la
communauté — nationale, européenne — a 1’aide de quelques traits définitoires. C'est
d’autant plus grave quand on transforme tout cela en slogans!0. Car les mots
renferment des notions réelles, mais relatives. Le choc méme des civilisations est un
produit des conventions, des préjugés. On donne I'exemple des femmes arabes forcées
de cacher le charme de leur visage derricre le voile. A coup sir elles aimeraient porter
des jupes courtes, de pouvoir fréquenter en toute liberté un bar pour fumer une
cigarette, boire un café et un verre de cognac. Elles aimeraient aussi pouvoir divorcer
d’un mari infime, etc. Car tous nous sommes le produit des mémes mécanismes
biologiques et psychiques.

Par contre, les slogans identitaires ont «justifié» les balles tirées sur les enfants
en Afghanistan, en ex-Yougoslavie, les bombes de 'OTAN lancées dans la méme
ex-Yougoslavie, en Iran, lrak, Afghanistan, les bombes américaines larguées au
Vietnam. Les Orientaux sourient ironiquement a entendre parler les Européens du
«choc civilisateur» de la découverte de la poudre ou du structuralisme saussurien
»européen®. Les Chinois, ou bien les Indiens les avaient découverts quelques sigcles
auparavant...

IV. Conclusions: I'Europe et le mot-mythe

1. Ce que la Communauté européenne apporte de nouveau dans la promotion de
ces valeurs est le changement de perspective. Par exemple, lorsque nous parlons de
«démocratie» ou des «droits de I"homme», le systéme de référence n’est plus la nation,
le pays, le peuple, mais le continent. Quand il s'agit de les metire en pratique, les
mémes entraves apparaissent et les mémes avantages, mais tout est projeté a une
échelle beaucoup plus grande. Si. dans le cas d'un pays, nous parlons d’un régime
démocratique ou totalitaire, de régions pauvres ou riches, de population majoritaire et
des communautés minoritaires, etc., au niveau européen nous parlons du principe de la
rotation dans les organisme de décision vs. Le groupe des 8, de I'Ouest riche vs. L'Est
pauvre, des Celtes, Germains, Anglo-saxons, Latins, Slaves et d’autres encore. Les

10 Ibidem, p. 94.

21

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Communications

hiérarchies non-démocratiques se multiplient proportionnellement avec 1'élargisse-
ment des frontigres géographiques des nouvelles communautés.

2. Dans ’énumération de ces valeurs on remarque d’une part les grandes
différences de statut concepruel (grandes différences de généralité de d’application),
mais aussi 1’étroite relation qui existe entre elles (y compris la génération des unes 2
partir des autres) d'autre part.

Pour donner & tout prix une identité 2 I’Europe Commune les séries logiques des
concepts opérationnels se mélangent, se confondent — souvent volontairement: la
supraordonnée et la sous-ordonnée (démocratie/ dialogue), le genre prochain et la
différence spécifique, le but et les moyens, etc. Le résultat en est la falsification de Ja
cohérence de 1'idée d’«identité».

3. En fait, ce ne sont pas les «valeurs» qui sont mises en cause ou identité, la
diversité, car celles-ci, en soi, ne font du mal a personne et personne n’a, en principe,
intérét a les contester. On a toujours besoin de concepts abstraits pour justifier
I'existence et V'action. Plus ils sont difficiles 2 fixer dans des parametres logiques et
concrets, plus ils sont cultivés. Il faut voir dans ce besoin d’abstractions, d'appellations
(quel que soit la complexité ou la précision de leur contenu) un trait généralement
humain.

4. Conformément a une logique que nous avons analysée et développée ailleurs,
les termes abstraits, confus, engendrent des mythes. Le Mythe de I’ Autre, ensuite les
trois mythes de la divergence Occident/Orient (individualisme et volontarisme vs.
Acceptation fataliste du destin; développement + immoralité vs. traditionalisme +
éthique; matériel, rationalisme vs. spirituel, fantaisie) se drapent dans les termes
métaphoriques ci-dessus. L’Europe elle-méme est née A partir d’'un mythe.

Nous ne voulons pas donner dans une psychosociologie vulgaire et soutenir que
toutes les grandes transformations géostratégiques dont nous venons de parler au début
alent eu besoin d’un prétexte spirituel et d'une explication mythologique. La guerre de
Troie — pour obtenir une base stratégique et économique dans le bassin maritime euro-
asiatique — le prétexte d'Héléne; la lutte pour le monopole commercial dans les
Provinces Roumaines - le prétexte Dracula; une nouvelle configuration des frontieres
de I'Europe, par le démembrement des empires — le prétexte de 1'attentat de Sarajevo.
Du point de vue logique, 1" unité économique, militaire, politique européenne — au-dela
de la volonté des peuples et des autres continents — a besoin de justifications
spirituelles, de la connaissance des traditions, de concepts philosophiques...

Nous nous contentons d'affirmer que I'Homme a depuis toujours eu besoin de
Mythe. Son rationalisme et son activisme trouvent toujours compensation dans les
fictions et dans Ja réflexivité créatrice.

(18
[N

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)



Diversité et identité culturelle en Europe

BIBLIOGRAPHIE

DELSOL, Chantal, 1999, L’identité européenne, in: L’Europe. Littératures
curopéennes, littératures comparées et nouvelles technologies, Textes réunis par Pierre
Brunel et Alain Vuillemin, Hestia/Certel, Paris, p. 9-10.

DERRIDA, Jacques, 1991, L autre cap, Paris, Les Editions de Minuit.

DIMISKOVSKA TRAJANOSKA, Ana, L’¢largissement de I’Europe et la
(re)construction de I’identité européenne, in L’Europe élargie et ses défis , Ohrid, 2¢
séminaire européen de I'Institut CEDIMES.

FERREOL, Gilles; JUCQUOIS, Guy (sous la direction), 2003, Dictionnaire de
1'altérité et des relations interculturelles, Paris, A. Colin.

GAUS, Karl-Markus, 2001, Die Sterbenden Europder, Wien, Paul Zsolnay Verlag
(Trad. roum. ,.Europeni care se sting", Bucuregti, Humanitas, 2006).

LACROIX, Justin, 2005 (3/03), ,Esprit européen, es-tu 1a?“, entretien avec
Stephen Bernard (hitp://www.eurgpeplusnet.jnfo/articleS53 html).

MENDRAS, Henri, 1997, L’Europe des Européens, Paris, Gallimard.

MICHEL, Patrick (dir.), 1997, L’ Europe médiane: au seuil de I'Europe, Paris,
L’Harmatton.

MICHEL, Patrick (dir.), 2004, Europe central, la mélancolie du réel, Paris,
Autrement.

MULLER, Jan-Wemer, 2004, ,,Europe: Le pouvoir des sentiments. L’europa-
triotisme en question®, in La vie des idées, avril/mai 2004 (hitp://www repid.com/

article.php3id_article=192).

PENHETIER, Claude; PUDAL, Bernard (dir.), 2002, Autobiographies,
autocritiques, aveux dans le monde comuniste, Paris, Belin.

TEMKOV, Kiril, 2006, Les valeurs européennes dans notre rapprochement vers
I"Europe, in L Europe élargie et ses défis, 2€ Seminaire européen de I'Institut CEDIMES,
Ohride, Macédonie, p. 31.

THEBAULT, Jean-Claude, 1999, Préface 2 Thomas Jansen (ed.), Reflections on
european identity, European comission, Forward studies unit (working paper) (http:/
gurope.eu.int/comm/cdp/working).

**%  Declaration on European Identity*, in Bulletin of the European

Communities, December, 1973, nr. 12, pp. 118-122 (http://epa.lu/nce swidoc=618 ..

**% 2004, Diversité culturelle et mondialisation, Préface de Abdou Diouf, Paris,
Autrement.

23

BDD-A4123 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Roméane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:37:51 UTC)


http://www.tcpdf.org

