Diversité et Identité Culturelle en Europe

LE CHEVALIER, LA FEMME ET LE DIABLE.
LES GEMMES MAGIQUES ET LE
TESTAMENT DE SALOMON

Dr. Stefan COLCERIU

L Institut de Linguistique

»~lorgu Iordan-Al. Rosetti” Bucarest
stefancolceriu@yahoo.com

ABSTRACT:

Fifty six magical gemstones discovered in Egypt and dating from the 3™
century CE represent Solomon as a triumphant horse rider piercing and killing by his
lance a lying female demon, probably the famous Lilith. It is now agreed that the
gemstones were used for banishing the child-killing demon and worn by pregnant
women. The Testament of Solomon, a biblical pseudepigraphon from the Late
Antiquity also mentions an avatar of the child-killing demon, namely Obyzuth. The
present paper shows that the author of the Testament was highly aware of the
existence of the gemstones, but changed in a subtle way their initial message out of
polemical reasons. The connection between the gemstones and the Testament is also
very valuable as a means of dating the controversial pseudepigraphon in the last
decades of the 4™ century CE.

KEY-WORDS:
Gemstones, Egypt, Solomon, Lilith, Testament of Solomon, horse, triumph.

Introduction

Dans le catalogue des gemmes magiques de Simone Michel
figurent cinquante six piéces qui constituent une catégorie thématique
d’'une unité surprenante’. Il s'agit des gemmes magiques dont le sujet
est le triomphe du roi cavalier Salomon contre la diablesse Lilith.
1. La description la plus synthétique du motif est donnée par Delatte:
»~un cavalier vétu d’une tunique serrée par une ceinture et d’'un manteau
flottant derriére lui galope de gauche a droite. De sa lance il tue une
femme nue, étendue sous le cheval et qui fait un geste de supplication.

! Michel, Die magische Gemmen im Britischen Museum, 2001, pp. 323-324.

41

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Communications

Une étoile dans le champs. En légende en haut: SALOMON. Au revers,
une inscription: COPATIC OEQY (,le sceau du Dieu”) (fig.1).

A ces informations, Simone Michel rajoute l'indication sur I'unité
du support matériel: toutes ces gemmes sont gravées en hématite,
ce qui renvoie de bonne heure a leur fonction effective: elles ont affaire
au symbolisme de la parturition (voire sang, menstres etc.), notamment
a la protection des nouveau-nés et des méres en couches.

L'unité de temps est aussi étonnante: tandis que Bonner
propose un terminus post quem assez prudent pour les gemmes les plus
anciennes de ce type, en disant qu’elles ne peuvent pas étre datées plus
tét du 3° siécle ap. J. Ch?., Michel préfére les dater au début du 4°
siecle.

Quant a l'unité stylistique, Bonner et Delatte-Derchain font
presque les mémes remarques: ,la gravure en est toujours grossiere et
le type ne présente pas de variations notables”. Pourtant, Michel établit
guatre types du méme motif: 1. 28 gemmes qui présentent a l'avers la
légende COAOMQN et au revers l'inscription COPATIC OEQY (fig. 2, 3,
4); 2. 14 gemmes sans légende a l'avers, mais avec l'inscription
COPATIC OEQY au revers (fig. 7); 3. 4 gemmes dont I'avers est encadré
par l'ourobore, avec la légende et l'inscription au revers (fig. 5, 6); 10
piéces qui présentent certaines modifications (fig. 8, 9, 10)°.

2. Les personnages et leurs fonctions

Apres avoir vu les gemmes, on a l'impression qu’elles parlent
d’elles mémes sur l'identité des personnages qui y apparaissent: au
moins, la légende est claire. Le jeune cavalier qui persécute la femme
couchée est identifié avec Salomon, le roi légendaire du peuple élu, que
tout le monde connait du récit biblique. Mais si I'on reprend le premier
Livre des Rois, on constate que Salomon n’est jamais présenté comme
cavalier. De surcroit, a I'encontre de son pere guerrier, Salomon est le
grand pacificateur d’Israél: il ne mene pas de guerres! De ce point de
vue, il y a un certain désaccord entre la légende des gemmes et
I'nypostase guerriere du jeune cavalier. L'énigme se résout, pourtant, si
I'on remonte d’un coté aux sources iconographiques hellénistiques et
romaines du cavalier triomphant et de I'autre aux traditions Iégendaires
qui accompagnent et suivent le récit biblique sur la figure de Salomon.

% Delatte-Derchain, Les intailles magiques gréco-égyptiennes, Paris 1964, pp. 261-
262.

3 Bonner, Studies in Magical Amulets Chiefly Greco-Egyptian, Ann Arbor, 1950, p.
211.

4 Delatte-Derchain, op.cit., p. 261, cf. Bonner, op.cit., p. 210.

® Michel, op.cit., p. 324.

42

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

2.1 Apres la grande aventure asiatique d’Alexandre le Grand, les
souverains hellénistiques sont parfois représentés comme des cavaliers
triomphants contre un ennemi couché aux pieds du cheval. Voici un
exemple: Ptolémée IV Philopator transperce de sa lance un ennemi, en
signe de victoire (fig. 11). Cette mode est reprise plus tard sur les
monnaies de I'époque des derniers trois empereurs de la dynastie des
Antonins: Trajan (fig. 12), Antonin le Pieux Pius (fig.13), Lucius Verus
(fig. 14) et Commodus (fig.15). L'avantage de représentations est
gu’elles sont chronologiquement plus proches de la date de I'apparition
de nos gemmes magiques®. Une autre explicatio est fournie par P.
Perdrizet qui voit dans la figure de Salomon cavalier le développement
tardif d’une maniere égyptienne ptolémaique de représenter le dieu
anatolien Héron (fig. 16)’ P. Torijano plaide pourtant en faveur de
I'nypothése de Bonner, grace a son pertinence de nature chronologique,
en ajoutant que les gemmes magiques représentent une transformation
du modele impérial officiel de la victoire politique en victoire contre les
forces maléfiques surnaturelles. Or, cette modification aurait diG se
produire vers la moitié du troisieme siécle dans les territoires de la
Syrie-Palestine et de I'Egypte®.

2.2 Une réponse paralléle a la question sur la représentation
équestre de Salomon est suggérée par le récit biblique. Bien que
I'auteur biblique ne dise nulle part que le roi Salomon luttait a cheval,
les informations sur I'énorme richesse de Salomon étonnent toutes les
générations successives de lecteurs du texte sacré. Parmi les biens de
toute sorte, le plus frappant reste le nombre des chevaux du roi:

26 Salomon avait quarante mille créches pour les chevaux
destinés & ses chars, et douze mille cavaliers. ¥’ Les intendants
pourvoyaient a I'entretien du roi Salomon et de tous ceux qui
s'approchaient de sa table, chacun pendant son mois; ils ne laissaient
manquer de rien. *Ils faisaient aussi venir de l'orge et de la paille pour
les chevaux et les coursiers dans le lieu ou se trouvait le roi, chacun
selon les ordres qu'il avait recus (1R. 4,26-28).

A un certain point, le concept de la souveraineté se superpose a
celui de la richesse: le pouvoir royal de Salomon est exprimé dans le
nombre hyperbolique des chevaux et des cavaliers du roi. Mais Salomon
ne reste pas seulement dans la mémoire collective juive comme un roi
extrémement riche: il est aussi le plus sage des rois d'Israél. Le passage
qui parle de la sagesse du roi suit immédiatement celui qui présente sa
richesse formidable:

® Bonner, op.cit., p. 210.

7 perdrizet, ,Sphragis Solomonos”, REG 16, 1903, p. 51.

8 Torijano, Solomon, The Esoteric King. From King to Magus, Development of a
Tradition. Brill, Leiden, 2002, p.130.

43

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Communications

Djeu donna & Salomon de la sagesse, une trés grande
intelligence, et des connaissances multipliées comme le sable qui est au
bord de la mer. *°La sagesse de Salomon surpassait la sagesse de tous
les fils de I'Orient et toute la sagesse des Egyptiens. 3 1l était plus sage
qu'aucun homme, plus qu'Ethan, I'Ezrachite, plus qu'Héman, Calcol et
Darda, les fils de Machol; et sa renommée était répandue parmi toutes
les nations d'alentour. *? Il a prononcé trois mille sentences, et composé
mille cing cantiques. *> Il a parlé sur les arbres, depuis le cédre du Liban
jusqu'a I'hysope qui sort de la muraille; il a aussi parlé sur les animaux,
sur les oiseaux, sur les reptiles et sur les poissons. ** Il venait des gens
de tous les peuples pour entendre la sagesse de Salomon, de la part de
tous les rois de la terre qui avaient entendu parler de sa sagesse (1R.
4,29-34)

2.3. Richesse et sagesse: voila les attributs bibliques qui font
de Salomon un roi invincible. Son profil intellectuel sera la clef de volte
de la destinée fabuleuse que le roi connait a I'époque hellénistique. On
lui attribue a cette époque bon nombre de livres bibliques dites
sapientiaux: [l’Ecclesiaste, la Sagesse, les Proverbes, les Odes et une
foule d’autres écrits apocryphes parmi lesquelles les Psaumes de
Salomon. Grace a la figure de Salomon, Israél entre dans la circulation
des idées du monde qui I'entoure.

2.4. Traditions ésotériques. Parallélement a cette tradition
sapientiale qui descend jusqu’a I|'époque romaine, les milieux
ésotériques juifs développent un discours plus audacieux. Salomon n’est
pas seulement le philosophe moraliste et I'auteur pseudo-stoicien du
Livre des Proverbes. Puisque sa sagesse d’origine divine dépasse toute
sagesse humaine, il devient le maitre du monde surnaturel. Flave
Joséphe en est la source fondamentale °. 1l fournit le temoignage-noyau

° Tels étaient le jugement et la sagesse dispensés par Dieu & Salomon qu'’il surpassait
les anciens et qu’a le comparer méme aux Egyptiens qu‘on dit les plus intelligents du
monde, non seulement sa supériorité n’était pas médiocre, mais on se convainquait
qu’elle était éclatante. Il surpassa et vainquit en sagesse ceux qui en ce temps-la
étaient réputés chez les Hébreux pour leur pénétration, et dont je ne veux pas
omettre les noms. C’étaient Athan(os), Héman(os), Chalcéos et Dardanos, les fils de
Hémaon. Il composa aussi mille cing livres de poémes et de chants, et trois mille
livres de paraboles et de comparaisons. Sur chaque espéce d’arbre il fit une parabole
depuis I'hysope jusqu’au cédre, et de méme sur les bétes de somme et tous les
animaux de la terre, de I'eau et de lair. Il n’ignora rien, en effet, de leur histoire
naturelle, ne laissa rien inexploré ; il sut raisonner sur tous et montra une science
parfaite de leurs propriétés. Dieu lui accorda aussi I'art de combattre les démons
pour l'utilité et la guérison des hommes.Comme il avait composé des incantations
pour conjurer les maladies, il a laissé des formules d’exorcisme pour enchainer et
chasser les démons, de fagon qu’ils ne reviennent plus. (Flave Joséphe, Antiquités
juives 8, 42-45, trad. J.A. Buchon, Paris 1938 ).

44

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

de toutes les traditions ésotériques qui gravitent autour de la figure de
Salomon, en tant que roi de la magie. Le grand pouvoir de Salomon ne
se borne pas a connaitre les puissances surnaturelles qui affligent
I'humanité, notamment les démons: le roi peut aussi les combattre.
Tandis que la tradition sapientiale fait du roi d’Israel une figure plus ou
moins connue dans les milieux ‘philosophiques’ du Proche-Orient, la
tradition ésotérique lui confere une circulation underground sans pareil
dans les milieux magiques du bassin méditeranéen. Pendant les
premiers quatre siecles de I'ére chrétienne on a de Salomon un peu
partout: il est mentionné en tant qu’exorciste dans le Geniza du Caire’,
dans les célébres papyrus magiques grecs d’Egypte’!, dans les légendes
arabes préislamiques, dans le textes gnostiques découverts a Nag
Hammadi'?, dans la fabuleuse littérature rabbinique’®, dans les
incantations apotropaiques araméennes et finalement dans les écrits des
péres de I'Eglise!*. Tous ces textes-la mentionnent |’extraordinaire
puissance que Salomon a contre les démons de toute sorte.

Si I'on revient maintenant a nos gemmes magiques, on comprend
aisément quelle est la provenance de la figure mystérieuse du jeune
cavalier gravée a l'avers: Salomon, le souverain riche en chevaux et en
sagesse du récit biblique est devenu a I’époque des gemmes le
souverain exorciste, qui triomphe contre les ennemis du genre humain,
c’est a dire les démons. Pour représenter ce triomphe du roi de la
magie, les milieux ésotériques se sont appropriés l'iconographie officielle
de l'empereur triomphant contre ses ennemis politiques. Mais ils
n‘oublient jamais les chevaux du récit biblique. Peut-étre ni leurs
représentations archaiques (fig. 17)*°.

3. Lilith

Tandis que la légende des gemmes magiques indique l'identité du
cavalier, elles ne disent rien de la figure de I'ennemi que Salomon
combat. Il faut en déduire qu’il s’agit d'une femme. L’indice le plus
précieux qui apparait sur toutes les gemmes est la chevelure longue du
démon. Si l'on accepte la provenance juive du motif gravé sur les
gemmes, la seule réponse possible a notre question est Lilith, le
archidémon-femelle qui hante l'imaginaire mythologique juif depuis les

10'M. Lidzbarski (ed.), Ginza 1,190, Géttingen 1925, p. 28.

11 K.Preisendanz (ed.), Papyri Graecae Magicae. Die griechischen Zauberpapyri, vol.
1, IV, 3035-3040, p. 170

2. G MacRae , "The Apocalypse of Adam” 7, 13-16, in J. H. Charlesworth (ed.), O/d
Testament Pseudepigrapha, vol. 1, New York, 1983 p. 716

13 bGittin 65

4 Origéne, In Mattheum Comm. Ser. 26,63, (tract. 33) 110 Migne, PG, vol. 13, col.
1757.

15 Cf. Keel-Uehlinger, Gods, Goddesses and Images of Gods, Fribourg, 2001, p. 334

45

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Communications

temps les plus réculés de l'existence du peuple d’Israél jusqu’aux
légendes hassidiques du 19° siécle de I'ere chrétienne.

3.1 Sources. Deux articles qui traitent de la diablesse sont déja
célébres: il s'agit de I'article ‘Lilith’ de Gershom Scholem (Encyclopaedia
judaica, repris dans son volume La kabbale. Une introduction. Origines,
thémes et biographies, Gallimard, Paris 1998, pp. 539-545) et de
I'article ‘Lilith’ de Raphael Patai (dans le volume The Hebrew Goddess3™
ed., Detroit, 1990, pp. 221-255).

3.2 ‘Préhistoire’ du démon juif. Si I'on cherchait Lilith dans le
récit biblique, on serait de bonne heure décu. Il n'y a qu’une seule
mention assez vague chez le prophéte Isaie (34,14):

“13Dans ses forteresses pousseront des ronces, dans ses
fortifications, des orties et des chardons. Ce sera le repaire des chacals,
l'aire des autruches. '“Les chats sauvages y rencontreront les hyénes,
les satyres s'y répondront. Et la aussi s'installera Lilith: elle y trouvera le
repos.” Par contre, les sources épigraphiques en témoignent une
présence étonnante: on la retrouve dans les inscriptions apotropaiques
écrites en hébreux et en araméen sur des pots magiques, répandus sur
un térritoire vaste du Proche Orient. Bien que le texte sacré essaie de la
marginaliser, la croyance au démon-femelle dont la fonction essentielle
est de tuer les nouveau-nés et de menacer les méres enceintes est
profondément enracinée dans la société juive ancienne.

Le démon est d'origine mésopotamienne. La plus ancienne
attestation du démon-femelle se trouve dans les listes des rois de
Summer, ou il est dit que Gilgamesh est le fils d'un certain démon Lillu.
Dans la démonologie assyro-babilonienne, un lieu privilégié était occupé
par un couple chtonien fatidique, Lilu-Lilitu, auquel on rajoute, dans
quelques sources, une deuxiéme femelle, Ardatu Lili.'® Tandis que Lilu
est une sorte de spectre masculin tout-puissant, mais dépourvu de
fonctions spécifiques, sa contrepartie féminine, déja attestée comme
telle dans les sources présémitiques sous le nom de Kiskil-lilla, est
devenue dans les croyances babyloniennes la déesse maléfique de la
nuit, créature démoniaque dont I'occupation supréme était Ia
persécution nocturne des femmes enceintes et des leurs nouveau-nés.
Dans un développement sécondaire, Ardat-Lilit est associée dans la
démonologie mésopotamienne a la grande déesse chtonienne Lamashtu
(akkadienne), fille d’Anu, dieu du ciel et d’Innana. Dans les textes
akkadiens, traduits par D.W. Myhrman!’/, Lamashtu est d’emblée
presentée comme une maladie qui afflige les enfants. Puis elle est

6. G. Scholem, op.cit, p. 540
7 Myhrmann, ‘Die Labartu-Texte. Babylonische Beschwérungsformeln nebst
Zauberverfahren gegen die Damonin Labartu’, ZA 16, 1902, pp. 141-200.

46

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

cannibale, anthropophage, vampire. Son occupation fondamentale était
d’attaquer les nouveau-nés et les femmes enceintes, en entrant par les
fenétres des maisons qu’elle connait trés bien.

Dans les parties occidentales du monde sémitique (Ugarit,
Byblos), Lamashtu est de bonne heure confondue avec l’'ancienne Lilitu.
Les amulettes découvertes sur le terrain indiquent les mémes fonctions
néfastes de la diablesse : maladies infantiles, vampirisme, mort
prématurée des femmes enceintes ou des jeunes méres*® (fig. 18).

3.3 Ces mythémes auraient contribué, selon G. Scholem, a
I'apparition de Lilith dans les légendes talmudiques, qui renforcent son
caractére nocturne par l'intermédiaire d'une fausse étymologie, elle
aussi bien connue : Lilith est le démon qui attaque pendant la nuit
(hebr. laylah). Abhorrée par le récit biblique, le démon-femelle fait peu
a peu une brillante carriere dans les |égendes talmudiques : le traité
Niddah décrit la diablesse infanticide Lilit comme un avorton
entierement couvert de poils en désordre. Dans Eroubim, on cherche de
faire une description concréte de la diablesse : elle entre dans les
maisons, méme si les portes sont verouillées et se présente sous la
forme d’une belle femme aux longs cheveux.

Ces traditions éparses se sont perpétuees parallelement
jusqu’au Moyen Age, lorsq’'un midrash intitulé I"Alphabet du Siracide les
centralise dans un récit célebre qui prétend raconter la vraie histoire des
premiers humains. En vérité, la premiere épouse d’Adam a été Lilith, la
belle femme créée comme son conjoint de la terre. Comme elle n‘avait
pas accepté la soumission sexuelle, elle a abandonné Adam et, en
prononcant le nom ineffable de Dieu, s’est envolée jusqu’au bord de la
Mer Rouge, tout en réfusant de rentrer chez son mari et s’adonnant aux
actions de tueuse d’enfants. Alors, Dieu a envoyé trois anges pour la
remporter a Adam, Senoi, Sansenoi et Semangelof, dont I'injonction est
ignorée par Lilith. Pourtant il est dit que leurs noms peuvent écarter le
démon. Selon Moses Gaster les noms des anges qui persécutent Lilith
sont de souche byzantine : dans les Iégendes byzantines ils s’appellent
Sisinnios, Sissinarios et Sinothoros.

3.4 Si l'on revient maintenant aux gemmes magiques du
troisieme siécle, on peut conjecturer que la figure féminine couchée et
aux longs cheveux que Salomon est sur le point de tuer est Lilith, bien
gue son nom ne soit pas indiqué. La provenance juive du motif
encourage une telle interprétation.

De surcroit, une inscription araméenne gravé sur un pot
magique de Babylone qui date de la méme période dit: «je t'adjure Lilit

8 Nougayrol, “Textes suméro-accadiens des archives et bibliothéques privées

d’Ugarit IIb; textes religieux”, in Ugaritica 5, 1968, 33-34.

47

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Communications

Halbas, pétite fille de Lilith, toi qui habites dans la maison de Newanduk,
fille de Kapni, et qui troubles les petits garcons et les fillettes. Je
t'adjure que tu sois frappée dans le coeur par la lance de Qatros qui te
domine !» °

4. Le Testament de Salomon et les gemmes magiques.

4.1 La dépendance apparente. Tous les auteurs qui s’occupent
de nos gemmes magiques mentionnent un pseudépigraphe biblique qui
semble réunir tous les personnages et les traditions magiques dont on a
parlé jusqu’a ce point : le Testament de Salomon. L'ouvrage s’appuie
sur les traditions ésotériques juives qui présentent Salomon en tant que
roi exorciste. Grace a l'anneau magique qu’il recoit de Dieu, par
I'intermédiaire de l|'archange Gabriel, Salomon appelle les démons
(chaque a son tour) a son palais de Jérusalem, les soumet a un
intérrogatoire presque policier («Quel est ton nom? », «Quelle est ta
fonction? », « Quel ange te persécute?»). L'enquéte terminée, Salomon
lie les démons et les utilise aux travaux du Temple de Dieu que le roi est
en train de batir. Les premiers dix-huit chapitres gardent inaltérée la
méme structure, qui devrait s’appuyer sur les traditions juives des
exorcismes salomoniens. En régle générale, tous ceux qui établissent
une certaine relation entre le Testament de Salomon et les gemmes
magiques se réferent a ces chapitres-la. Et ils le font a juste titre. Le
récit parle de linstrument magique a l'‘aide duquel Salomon appelle,
matérialise et neutralise les démons (nommé parfois daktulidion tou
theou «l'anneau de Dieu» ou bien, tout comme sur le revers des
gemmes shpragis theou «le sceau de Dieu») et explique, par une
historiola, sa provenance divine. Puis, le petit traité de démonologie
présente Salomon comme le plus sage des roi d’Israél. Enfin, le plus
fréquenté chapitre (le treizieme) met Salomon face a face avec un
démon-femelle dont le nom est inédit (elle sappelle Obyzouth), mais
dont les fonctions rappellent celles de Lilith : elle est d'une laideur
terrible, son corps est enfoncé dans les tenébres. Seulement son visage
frappe le spectateur. Un visage défiguré, a un regard atroce : he opsis
autes lampre diakhloros, donc brillant et jaunatre, tout comme celui de
Hécate des PGM. Sa chevelure est longue, sauvage et en désordre. Elle
témoigne qu’elle hante les régions réculées de l'ouest (ta duseke mere),
direction généralement congue comme néfaste. Elle fait chaque nuit le
tour du monde et, tout en conjecturant son heure, elle attaque les
meres en couches et étrangle les nouveaux-nés. De plus, avant son
dialogue avec le roi, elle lui ordonne de laver ses mains, ce qui renvoie
au rituels de purification post partum (n’oublions pas que Lamashtu est

19 Cf. Torijano, op. cit, p. 139.

48

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

la diablesse aux mains sales !). A la fin, bien que terrifié, Salomon arrive
a lier le démon et a le suspendre au fronton du Temple.

Tous ces détails ont déterminé la plupart des chercheurs a tracer
une ligne de correspondance entre le Testament de Salomon et les
gemmes magiques. De surcroit, la datation problématique du texte, qui
selon ses premiers exegetes aurait du étre située aux premiers trois
siecles de I'ére chrétienne, pourrait servir comme argument définitif en
faveur de la dépendance thématique des gemmes par rapport au
Testament.

Il y a pourtant deux contre-arguments encore plus forts. 1. Le
Testament de Salomon est loin de se terminer par le dix-huitieme
chapitre. 2. Bien que Salomon arrive a triompher contre la diablesse, il
n’‘est présenté nulle part comme cavalier.

Les derniers huit chapitres de I'ouvrage dépeignent Salomon en
des mots beaucoup moins favorables, puisqu’ils présentent la chute du
roi, la perte de la sagesse divine et finalement son devenir la risée des
démons.

Son parcours final est un écho lointain du récit biblique de 1Rois
11, ce qui fait de cette derniere partie du Testament un témoignage de
ce qu‘on nomme généralement rewritten Bible. La thése biblique est
simple: a cause de son insatiable désir pour les femmes étrangeres,
Salomon tomba en idolatrie et s’écarta des voies de Dieu. Par
conséquent, Dieu lui arracha la royauté et la donna a un de ses
serviteurs. Le Testament développe ce theme dans ses derniers
chapitres ou il est dit que Salomon s’eprit d'une fille jébusite qui lui
refusa tout plaisir sexuel jusqu’au moment ou il sacrifia cinque
sauterelles aux noms des dieux étrangers Malchal et Raban (26,1-5).
Apres une certaine hésitation, le roi concéda et Dieu lui arracha sa grace
a jamais (26,7). A ce point, on remarque une tension réelle et forte
entre la premiére partie du récit, qui présente Salomon comme un roi
juste, sage, constructeur et maitre des démons et la deuxiéme, ou
toutes ces valeurs sont renversées: Salomon devient faible, confus,
désireux et finalement corrompu. Mais tandis que le récit biblique fournit
une explication «humaine» de la chute du roi (la sexualité insatiable), le
Testament en indique une cause plus profonde, suivie peu a peu dans
les derniers huit chapitres de l'ouvrage: le roi tombe a cause de sa
collaboration avec les démons, en oubliant le role que la grace de Dieu
jouait dans la maitrise des mauvais esprits. Salomon est le temoin
impuissant de la mort d'un de ses jeunes sujets, événement malheureux
qui lui avait été annoncé par le grand démon Ornias (20,19-21), il se
laisse flatté par la mystérieuse reine Saba, qui est présentée ici comme
une sorciere (goes, 19,3), rend des services scandaleux au roi d’Arabie,
Adarkes (22,9-16), et ordonne a I'un des démons de mettre a sa place

49

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Communications

légitime la pierre d'angle (23,4). D’un exorciste tout-puissant, comme il
apparait dans la premiére partie, Salomon devient un simple
collaborateur des démons dans la deuxieme. Le texte suggere
finalement que ce sont les démons qui avaient excité le désir sexuel du
roi (26,6).

Ce que les exégetes modernes du Testament ont ignoré est
justement la tension entre les deux parties du traité. Mais Todd Klutz
semble en avoir trouvé une solution satisfaisante®. L’auteur d’origine
américaine montre que le Testament de Salomon a connu des
rédactions successives pendant les premiers trois siecles de l'ere
chrétienne. Habent sua fata libelli' Le fait fondamental remarqué par
Klutz est que les rédactions ont été faites dans des milieux
idéologiquement différentes et aux périodes différentes. Ainsi, la
premiere partie du récit, qui présente Salomon comme |'exorciste
parfait, doit plutdét son existence aux milieux ésotériques juifs — ou, a la
limite, judéo-chrétiens — du deuxiéme siecle, peut-étre aprés la révolte
de Bar Kochba, lorsque la renommée ésotérique de Salomon était fait
accompli. Ce recueil a été repris par des milieux chrétiens orthodoxes et
probablement encratites au cours de la polémique fortement antisémite
menée au deuxiéme et au troisieme siécle, qui avait a son centre, entre
autres, la dispute sur la supériorité que Jésus avait sur Salomon en tant
qgu’exorciste. C'est a ce moment-la et dans ces milieux chrétiens que la
deuxiéme partie du traité, qui présente Salomon comme collaborateur
des démons et sa chute finale en idolatrie, a été rédigée. Une fois
révisée la premiére partie et ajoutée la deuxiéme, le message général
du traité subit un changement dramatique: les démons dénoncent la
gloire temporaire du roi d'Israél contre les démons et parlent de leur
disparition au temps du vrai Rédempteur, le fils de la Vierge, qui sera
crucifié. A la figure incongrue du roi magicien s’oppose implicitement le
modele durable de la vertu sans tache de Jésus. La polémique s’appuie
notamment sur les rapports que Salomon entretient avec la féminité: la
derniere partie du traité accrédite l'idée que la sexualité débauchée du
roi a finalement anéanti son triomphe initial contre les démons-femelles,
soient ils nommés Obyzouth-Lilith, Enepsigos-Hécate ou Onoskelis. A
cause de son commerce malsain avec les autres démons, la féminité
diabolique revient sous d’autres masques (la reine de Saba et la jeune
fille Jébusite) et triomphe contre le roi légendaire. A ce point, un regard
attentif pourrait surprendre une image renversée par rapport a celle des
gemmes magiques. Pourtant, un détail essentiel semble échapper a ce
puzzle et nous empéche de conclure que l'auteur ou les auteurs de la

20 Klutz, Rewriting the Testament of Solomon. Tradition, Conflict, and Identity in a
Late Antique Pseudepigraphon, London, 2004, pp. 127-130.

50

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

derniere redaction du Testament auraient connu les gemmes magiques
et auraient ainsi exprimé une critique indirecte envers la tradition
ésotérique qui les a mis en circulation. On manque de cheval.

Parmi les démons qui apparaissent dans les deux parties de
I'ouvrage, I'un porte un nom étrange: il s’appelle Ephippas. Il est de
nouveau le mérite de T. Klutz d’en avoir proposé une solution
remarquable?!. Bien que cette forme ne figure dans aucun dictionnaire
ou lexicon, le grec ancien connait un adjectif rare ephippos qui signifie
«sur le dos du cheval, en chevauchant». Ce qui est frappant d’emblée
c’est que l'adjectif est utilisé dans le deuxieme Livre des Maccabées en
contexte angélologique: «Ils n'étaient pas encore tres loin de
Jérusalem, lorsqu'ils virent apparaitre un cavalier (ephippos) en
vétements blancs, qui brandissait des armes d'or; il se placa en téte de
leur troupe» (2Macc. 11,8) Le cavalier n‘est pas un simple humain,
mais un ange qui triomphe contre les ennemis de Dieu. Jean Damascéne
utilise le mot dans un contexte semblable. Si I'on revient au Testament
de Salomon, on constate que Belzéboul, le chef des démons, prédit
gu’'un de ses camarades, un grand démon nourri au fond de la Mer
Rouge viendra un jour en triomphe (le mot grec est thriambos) au palais
du roi Salomon (6,3). Ce démon, nommé Abezetibou, sera accompagné
du mystérieux Ephippas qui le conduira chez Salomon. Les traits des
deux démons correspondent a l'imaginaire guerrier de I’époque. L'un
vient en triomphe (Abézéthibou), I'autre, qui est son associé, s’appelle
Ephippas, peut-étre une modification voulue de l'adjectif ephippos, donc
«en chevauchant». Si les deux démons sont présentés comme guerriers
triomphants, dont I'un est a cheval, on se pourrait demander qui est leur
victime. Le méme Belzéboul semble suggérer la réponse: il détruit les
rois d'Israél en s‘alliant aux rois étrangers (non-juifs), il trompe les
hommes afin qu'ils fassent confiance aux démons et ainsi il les fait périr.
Enfin, il excite les plus honteux désirs charnels chez les prétres et les
hommes de bonne foi. Tous ces présages s’accomplissent dans la
deuxiéme partie du traité, leur objet précis étant Salomon. En vérité, les
deux démons viennent a la cour et le grand roi Salomon leur fait
confiance. Ils entretiennent de relations scandaleuses, en collaborant a
la construction du Temple. Quant au désir sexuel du roi, il ne reste
rien a ajouter.

A notre avis, les allusions aux chevaux du Testament ne se
bornent pas au nom du démon Ephippas. Tout a la fin du traité on
assiste a |’épisode curieux de l'imollation de cing sauterelles.

En regle générale, les insectes sont associées, dans le récit
biblique, aux désastres naturels, comme instrument de la colére divine:

2! Klutz, op.cit., pp. 95-104.

51

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Communications

| es sauterelles montérent sur tout le pays d'Egypte en trés
grand nombre. Auparavant il n'y avait jamais eu autant de sauterelles,
et par la suite il ne devait plus y en avoir autant. *Elles couvrirent toute
la surface du pays et le pays fut dévasté. Elles dévoréerent toute I'herbe
du pays et tous les fruits des arbres qu'avait laissés la gréle ; rien de
vert ne resta sur les arbres ou sur I'herbe des champs, dans tout le pays
d'Egypte. °Pharaon se hita d'appeler Moise et Aaron et dit: " J'ai péché
contre Yahvé votre Dieu et contre vous. (Ex. 10,14-16).

Le Prophéte Joél, qui décrit une invasion pareille, semble plus
attentif que l'auteur deutéronomique aux détails des individus de
I'espéce: leur infatigable capacité de parcourir de distances immenses
dans un intervalle relativement court, leurs sauts gigantesques par
rapport a la dimension de leurs corps, les articulations des leurs jambes
postérieures et la forme allongée de leurs troncs rendent possible
I'association des insectes aux chevaux de guerre:

’Devant lui (le peuple des sauterelles), le feu dévore, derriere lui,
la flamme consume. Le pays est comme un jardin d'Eden devant lui,
derriére lui, c'est une lande désolée! Aussi rien ne Ilui échappe. “Son
aspect est celui des chevaux; comme des coursiers, tels ils s'élancent.
°On dirait un fracas de chars bondissant sur les sommets des monts, le
crépitement de la flamme ardente qui dévore le chaume, un peuple fort
rangé en bataille. (Joél 2,3-5).

L'auteur chrétien de I’Apocalypse va encore plus loin dans la
description de l'insecte dont il attribue un statut démoniaque indéniable:
on percoit maintenant méme le visage (humain) de l'insecte:

’Or ces sauterelles, & les voir, font penser a des chevaux
équipés pour la guerre ; sur leur téte on dirait des couronnes d'or, et
leur face rappelle des faces humaines (Apoc. 9,7).

De surcroit, I'image déja terrifiante de la sauterelle-cheval est
associée a la féminité démoniaque, ce qui indique I’Apocalypse comme
source certaine de |'épisode final du Testament de Salomon:

8Leurs cheveux, des chevelures de femmes, et leurs dents, des
dents de lions” (Ap. 9,8).

L'imaginaire guerrier développé chez Joél revient dans le verset
suivant de I’Apocalypse, tout en résumant le scénario diabolique du
théme:

leur thorax, des cuirasses de fer, et le bruit de leurs ailes, le
vacarme de chars aux multiples chevaux se ruant au combat; ‘°elles ont
des queues pareilles a des scorpions, avec des dards ; et dans leurs
gueues se trouve leur pouvoir de torturer les hommes durant cing mois.
HA leur téte, comme roi, elles ont I'Ange de I'Abime ; il s'appelle en
hébreu : " Abaddbn ", et en grec : «Apollyén». (Apoc. 9,9-11).

52

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Le geste de Salomon d’immoler les cinq sauterelles aux noms des
idoles étrangers Malchal et Raban équivaut a I'abandon définitif des
armes dont la tradition ésotérique juive a muni le roi Iégendaire d'Israel.
Ainsi, Salomon cesse d’étre le maitre discrétionnaire de la nature visible
et des pouvoirs démoniaques invisibles. En sacrifiant les sauterelles,
Salomon ne fait que confirmer I’'anéantissement de sa gloire équestre
contre les démons.

Conclusion

Compte tenu de tous ces arguments-ci, on peut conclure que le
Testament de Salomon, tel qu’on le connait aujourd’hui, est un ouvrage
fort polémique, datant in extremis du début quatrieme siecle (terminus
post quem), issu des milieux chrétiens encratites, qui réagissent ainsi
au motif ésotérique de la gloire de Salomon comme roi magicien et
exorciste. Les allusions trés élaborées au theme des cavaliers
triomphants contre des ennemis surnaturels, montrent que les auteurs
de la derniere rédaction du Testament connaissaient les gemmes
magiques par rapport auxquelles ils ont formulé une critique implicite
jusqu’a ce point inédite. Dans le Testament, Salomon perd sa gloire de
grand cavalier triomphant contre la diablesse et devient sa victime. Les
roles changent et les derniers mots de Salomon («la grace de Dieu m'a
abandonné, mon esprit a foncé et je suis devenu la risée des démons»
26,7) sont, a un certain point, semblables a ceux d'un autre grand roi
déchu: “a horse, a horse, my kingdom for a horse!”. Soit-il le royaume
terrestre ( Richard III) ou bien le royaume des cieux (Salomon).

BIBLIOGRAPHIE

Gemmes magiques
BONNER, Campbell, 1950, Studies in Magical Amulets Chiefly Graeco-
Egyptian, Ann Arbor: University of Michigan Press.
DELATTE, Armand, 1964, DERCHAIN Philippe, Les intailles magiques
gréco-égyptiennes, Paris.
MICHEL, Simone, 2001, Die magische Gemmen im Britischen Museum,
London: The British Museum Press.

Salomon, traditions ésotériques
DEINES, Roland, ‘Josephus, Salomo und die von Gott verliehene tekhné
gegen die Dadmonen’, in H. Lichtenberger , A. Lange, K.F.
D. Rémheld, 2003, Die Ddmonen. Die Ddmonologie der
israelitisch-judischen wund frihchristlichen Literatur im
Kontexte ihrer Umwelt, Tlibingen: Moor Siebeck.

53

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Communications

TORIJANO, Pablo A., 2002, Solomon: The Esoteric King. From King to
Magus, Development of a Tradition, Leiden-Boston-KaolIn:
Brill.

Testament de Salomon

BUSCH, Peter, 2006, Das Testament Salomos. Die é&lteste christliche
D&monologie, kommentiert und in deutscher
Erstiubersetzung, Berlin-New York: Walter de Gruyter.

DULING, D. C., 1983, ‘The Testament of Solomon’, in J.H. Charlesworth
(ed.), Old Testament Pseudepigrapha, 1, New York:
Doubleday, pp. 935-987.

KLUTZ, Todd, 2005, Rewriting the Testament of Solomon. Tradition,
Conflict and Identity in a Late Antique Pseudepigraphon,
London.

MacCOWN, C. C., 1922, The Testament of Solomon, UNT 9, Leipzig: J.C.
Hinrinch’sche Buchhandlung.

Lilith

BRIL, Jacques, 1998, La mére obscure, L'esprit du Temps, Bordeaux.

GREENFIELD, Richard P. H., 1988, Traditions of Belief in Late Byzantine
Demonology, Adolf M. Hakkert Publ., Amsterdam.

HURWITZ, Sigmund, 1980, Lilith, die erste Eva. Studie (ber die dunkle
Aspekte des Weiblichen, Daimon Verlag, Zlrich.

JOHNSTON, Sarah, 1995, ‘Defining the Dreadful: Remarks on the Greek
Child-Killing Demon’, in M. Meyer & P. Mirecki (eds.),
Ancient Magic and Ritual Power, Brill, Leiden.

PATAI, Raphael, 1990, The Hebrew Goddess, Wayne State University
Press, Detroit (3™ enlarged edition).

PERDRIZET, Paul, 1922, Negotium Perambulans in Tenebris. Etudes de
démonologie gréco-orientale, Publications de la Faculté
des Lettres de I'Université de Strasbourg, Fasc. 6.

SCHOLEM, Gershom., 1998, La kabbale. Une introduction. Origines,
themes et biographies, Gallimard, Paris.

SORLIN, Iréne, 1991, ‘Striges et geloudes. Histoire d’'une croyance et
d’une tradition’, pp. 411-436.

STEWART, Charles, 1991, Demons and the Devil. Moral Imagination in
Modern Greek Culture, Princeton University Press,
Princeton-New Jersey.

WEST, D. R., 1995, Some Cults of Greek Goddesses and Female
Daemons of Oriental Origin, Verlag Butzon & Bercker
Kevelaer- Neukirchener Verlag, Neukirchen-Viuyn.

54

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

ANNEXE

Fig. 1: Delatte-Derchain 369, CM 2218

A: «un cavalier vétu d'une tunique serrée par une ceinture et d'un
manteau flottant derriere lui galope de gauche a droite. De sa lance il
tue une femme nue, étendue sous le cheval et qui fait un geste de
supplication. Une étoile dans le champs. En légende en haut:
CONOMQN» (Delatte-Derchain, p.261)

R: COPAIIC ©OEQY

55

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Communications

Fig. 2: Michel 430, Tab. 64, BM 268
A: inscription: COAOMQN; cavalier: tunique, lance Ilongue;
diablesse: cheveux longs, nue; étoile a huit rayons
R: inscription: COP/AI/COE/OY

430

Fig. 3
Bonner 302, Tab. 14, 294, Michigan 260962

A: inscription: COANOMQN; cavalier: lance courte, bras tendu en
bas; diablesse: demicouchée, cheveux longs, nue; étoile a cing
rayons

R: inscription: COPA/IICO/EQY, suivie par une clé

56

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Fig. 4
Michel 436, Tab 65, BM Inv G 87, EA 56087
A: inscription: COAOMQN; cavalier: couronne de rayons, bras

levé; cheval bien dessiné, harnachement complet; diablesse: cheveux

longs, robe retroussée; étoile a huit rayons;.
» R: inscription: COPA/TICO/EQY

436
FARBTAFEL VI

Fig. 5
Bonner 302, Tab 14, 296, Michigan 26135

A: inscription: COAO[MQN]; cadre: Ouroboros; cavalier: bras
levé
- A
/i
57

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Communications

58

Fig. 6
Michel 276, Tab 66, 443, BM Inv. G 1986,5 - 1,10

A: inscription peu lisible: COAOMQN (?), pierre cassée; cadre:
Ouroboros; cavalierl: tunique, couronne de rayons

R: inscription: [C®]PA/[FIC]OE/[O]Y

Fig. 7
Michel 273, Tab. 65, 438, BM Inv. G 1986,5 - 1,7

A: sans légende; cavalier: casque?/couronne?; diablesse:
cheveux longs; étoile a cinqg rayons

R: inscription: C®/PAIrI/COE/OY

438

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Fig. 8

Michel 270, Tab. 64, 431, BM Inv G 1986, 5 - 1,2

A: inscription: COAOMQN CECIIAT

R: inscription: COPA/TICOE/ZOYZ/0, suivie par le triple S barré
(Chnoubis)

Fig. 9
Michel 277, Tab 67, 445, BM Inv G 1986,5 - 1,3

A: sans légende; cheval stylisé; diablesse: demicouchée; a
gauche, un petit arbre a cinq branches;

R: inscription: IAQ/CABA/QMIX/AHAT/ABPI/EHA

445

59

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Communications

Fig. 10
Michel 278, Tab 67, 447, BM Inv G439, EA 56439
A: sans légende; cavalier: ‘kugeliger Helm’ (Michel); un petit
cheval; diablesse: figure indistincte, nue; étoile a cing rayons;
R: inscription: CT/OM/AX/OY.

Fig. 11
Ptolémée IV Philopator
(Ahmed Bey Kamal 1904: Pl. 74, 21088)

60

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Fig. 12
Trajan cavalier
(Robertson 2: PI. 3, 74)

Fig 13
Antonin le Pieux
(Robertson 2: PI. 60, 284)

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)

61



Communications

62

Fig 14
Lucius Verus
(Mattingly 2: PI. 60, 17)

Fig. 15
Commodus
(Mattingly 2: Pl 95, 8)

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Fig. 16
Héron
(Perdrizet 1922: 10)

Fig. 17
Calaret palestinian. Bet-Shan. F IIC.
(Keel-Uehlinger 2001:334)

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)

63



Communications

Fig. 18
Lilith. Sumer c. 2000 av. J.-Ch.
(Basorelieful Burney)

Fig 19
Incantation en araméen contre Lilith. La diablesse au centre.
4°s ap. J.Ch.

64

BDD-A4071 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:51:29 UTC)


http://www.tcpdf.org

