Communications

LE ROLE DE LA LANGUE DANS LA
RECHERCHE DE L'IDENTITE NATIONALE

Dr. Olga INKOVA
Olga.Inkova@unige.ch
Université de Geneve

Abstract :

The role that was assigned to language in the search for identity varies
considerably depending on the model of the nation adopted. It is precisely the
"German” model, an organic model of nation, that dominates Russia nowadays.
Taking this into consideration, language is considered to be one of the principles, if
not the principle unifying the nation. The author makes a reasoned analysis of the
intellectual sources of the Russian linguistic ethnocentric language which, drawing on
the work of the ideologues of German romanticism itself, has as main objective
isolating the representations of the world, stereotypes of behavior and psychological
reactions that the Russian language imposes on the native speaker, thus determining
its "“national character”. Concluding his study, the author sketches the portrait of a
Russian in a polemic manner, just as it can be shown in the light of these linguistic
investigations.

Key-words :
National identity, world view, language specifics, national character, Russia.

Résumé:

Le rble attribué a la langue dans la quéte identitaire varie notablement en
fonction du modeéle de la nation adopté. Or, c’est le modéle ‘allemand’, un modéle
organique de nation, qui domine en Russie d’aujourd’hui. Dans cette conception, la
langue est considérée comme un des principes, voire le principe unificateur de la
nation. L'auteur procéde a une analyse raisonnée des sources intellectuelles de la
linguistique ethnocentrique russe qui, s’inspirant des travaux des idéologues du
romantisme allemand, se donne pour objectif d’isoler les représentations du monde,
stéréotypes de comportement et de réactions psychiques que la langue russe impose
au locuteur natif en déterminant ainsi son “caractére national”. En conclusion de son
étude, l'auteur dessine, de maniere polémique, le portrait d'un Russe tel qu'il se
présenterait a la suite de ces investigations linguistiques.

Mots-clés :

Identité nationale, vision du monde, spécificité linguistique, caractere

national, Russie.

1. Remarques introductives

Si I'on veut définir d'une maniére concise I'essentiel de la quéte
russe d’identité nationale, on peut le formuler ainsi : « Nous sommes.
Mais qui sommes-nous ? ». Autrement dit, les Russes n‘ont jamais d( se

20

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

faire reconnaitre comme nation, bien au contraire. Mais définir en quoi
consiste leur identité nationale, du fait que le territoire de la Russie
s’étend sur deux continents, alors que sa population se caractérise par
une diversité ethnique et religieuse, pose un vrai probleme : qui ils sont,
d’ou ils sont issus, quels sont les critéres de leur « russité » ? L'élite
intellectuelle russe, dont des philosophes, des écrivains, des historiens,
des théologiens, des linguistes, cherche a donner une réponse a cette
question voici déja au moins deux siécles. Une place tres importante
dans ces interrogations identitaires a été attribuée a la langue russe.
Précisons tout de suite que dans le couple nation/langue la relation n’est
ni nécessaire, ni totalement arbitraire : on connait des langues sans
nation comme les nations sans langue spécifique. Ces alternances
complexes mais toujours actives alimentent un débat permanant que le
tournant du XVIIle et du XIXe s. a figé avec l'avéenement de la
philologie, de la philosophie romantique et de la thématique des
nationalités en Europe. C'est une époque ou les nations européennes
s'inventent une « @me » ou un « génie ».

Mon point de vue sur les questions identitaires n’est pas celui
d’un historien ou d‘un politologue qui cherche a définir les raisons qui
attribuent a la question linguistique telle ou telle place dans les
revendications nationales, mais d‘un linguiste qui cherche a comprendre
dans quelle mesure la spécificité nationale se reflete dans la langue et,
inversement, - et c’est la que les débats deviennent particulierement
violents!, - si la langue est & méme d’influencer notre facon de penser,
de sentir, d'imaginer.

2. Quelle identité nationale pour les Russes du XXIe siecle ?

Si I'on définit l'identité nationale comme un principe unificateur,
I'ensemble des « points communs » entre les personnes qui se
reconnaissent d'une méme nation, ainsi qu’un sentiment ressenti par
une personne de faire partie d'une nation, il s’avére nécessaire de définir
ces « point communs » qui sont a l‘origine de ce sentiment.

Pendant longtemps, il fut a la mode d’opposer une « conception
francaise » de la nation, fondée sur l'idée d'adhésion volontaire, a une
« conception allemande », fondée sur l'exaltation des origines. Pour
définir la premiere forme, on invoque le modele du contrat social, en
tant qu’union de volontés libres en une communauté politique. La nation
s’'apparente dés lors a un corps politique construit par les citoyens,
plutét qu’a une société a laquelle on appartient?. On est donc citoyen

! Cf. notamment la polémique de P. Sériot, 2004, et d’A. Wierzbicka, 2008, ainsi que
le tout récent ouvrage de P. Sériot, 2010.
2 M. Gaille, 1998, pp. 223-224.

21

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Communications

par un acte d’adhésion volontaire et non par droit de naissance, comme
c'est le cas dans la deuxieme conception de la nation, romantique et
organique, associée a la notion de Volksgeist (esprit du peuple) forgée
par Herder. Ici, a l'idée de libre association, d’adhésion réfléchie se
substitue celle de tradition, de liens naturels organiques déterminés par
I'appartenance a une communauté vivante de langue et de race : I'on
appartient a la nation parce qu’on s’y enracine naturellement, non parce
que l'on adhére a ses principes fondateurs. Il est clair que la nation
fondée sur une approche naturaliste, organique, se présente colorée
d'une forte dimension affective, dont témoigne l'image de la mere
patrie.

Méme si ce rattachement ‘géographique’ des deux conceptions
s’efface aujourd’hui (de sorte qu’a l'intérieur, par exemple, de la France
ou de la Russie les deux conceptions peuvent coexister), cette
opposition reste pertinente dans la mesure ou elle reflete le poids
différent du facteur linguistique dans la définition de la nation, poids qui
sera évidemment plus important dans la conception organique. Or, c’est
cette derniére qui semble gagner du terrain en Russie d’aujourd’hui.
Selon les analyses d’A. Agadjanian®, le modéle de nation a la francaise,
société civile, a prévalu dans l'idéologie anti-communiste de la fin des
années 1980, idéologie qui, inspirée par le modeéle libéral occidental, a
tenté de mettre au centre de la problématique identitaire les valeurs
démocratiques. Dix ans apres, cet état d’esprit n’a pas disparu, mais il
s’est révélé de moins en moins adapté aux attentes de la société et a
perdu de son importance. Au cours des années 1990, c’est la conscience
ethnique qui s’est renforcée au sein de la majeure partie de la
population. L'accent est mis sur la dimension ethnoculturelle de Ia
« russité », une sorte de réaction au caractere antirusse des politiques
nationales des ex-républiques de I'URSS et a la situation précaire des
minorités ethniques russes dans ces nouveaux états indépendants. Il est
clair que, dans cette formule identitaire, la langue russe est appelée a
jouer un role de tout premier plan. La langue est considérée a ce
moment comme patrimoine. Ce mouvement intellectuel nait de la
conviction que l'attention a la langue fait apparaitre I'unité de ceux qui
partagent ce patrimoine et, en ce sens, leur fait prendre conscience de
leur identité pour Iégitimer la renaissance de la nation, redonner avec la
claire reconnaissance du passé le go(it de construire leur avenir. Comme
le note M. Krongauz :

« [s]i I'Ildée nationale, principe unificateur, est représentée par
des éléments aussi divers que l‘orthodoxie, Pouchkine, le football, le

3 A. Agadjanian, 2000.

22

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

rétablissement de I'empire, c’est dans la langue russe que se reconnait
effectivement I'écrasante majorité des habitants »°.

3. La linguistique « ethnocentrique » russe : quelques sources
d’inspiration

C'est au sein de ce modeéle identitaire ethnique que tout un
courant de pensée a été remis au golt du jour en Russie a partir des
années 1990, les écrits des romantiques allemands sur les langues en
tant que « visions du monde » singulieres (Weltanschaungen). 1l est
désormais devenu courant de citer Wilhelm von Humboldt qui comparait
I'ensemble des langues a un prisme, dont chaque face montrerait
I'univers sous une couleur diversement nuancée. Ce qui est en jeu dans
ce courant de pensée, c’est donc l'idée que chaque nation a son génie
propre, incomparable, irréductible a quelque modele que ce soit ; un
génie qui s’exprime d’abord et avant tout dans la langue. « Une nation
est [...] une forme spirituelle d’humanité caractérisée par une langue
déterminée [...] »°, écrit von Humboldt et poursuit : « [...] la distribution
de I'espece humaine en nations n’est rien d‘autre que sa distribution en
langues [...] ». Dans les textes du romantisme allemand, « la langue en
tant gu’elle constitue I’élément déterminant du caractére d’un peuple ou,
pour parler plus justement, de son esprit, est le signe d’une unité
politique et spirituelle (mais les deux sont alors indissociables) a
construire »°.

A construire, puisqu’a cette époque, la nation allemande est une
nation sans état. La langue en tant que mémoire d’un peuple, réservoir
vivant des pensées qui lui sont propres, devient ainsi le principe
unificateur de la nation.

Nous sommes ici face au modele de la nation comme organisme.
Il consiste a dire que chaque nation, en vertu d’un principe, d’une force
qui lui est propre (sa force organique) se développe, de facon
autonome, comme un organisme vivant. Si le destin de chaque peuple
est en partie déterminé par les circonstances géographiques extérieures
- comme le notait la philosophie de Montesquieu’ - cet effet est
compensé par une force organique qui influe sur la fagon de sentir, mais
aussi d'imaginer, sur l'intelligence pratique, sur les traditions et enfin sur
la langue propre de chacun.

Dans cette série, la langue occupe une place a part. Elle est un
don de la providence, mais un don imparfait qu’il appartient a chaque

4 M. Krongauz, 2005, p. 198.

> W. von Humboldt, 1996, p. 455.

® M. Crépon, 1996, p. 43.

7 parmi les philosophes russes qui partagent cette idée, mentionnons en premier lieu
N. Berdiaev (cf. ci-dessous).

23

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Communications

peuple de perfectionner au long de son histoire. La langue n’est plus
alors un simple critere de reconnaissance et d’identification. Elle est
pour chaque peuple le lieu ou il manifeste son essence, son « ame » -
c’est-a-dire le lieu ou il lui donne une forme concréte. La langue donne
au peuple son caractére qui ne tient pas de circonstances extérieures,
qui ne se forme pas mécaniquement mais dépend de l'art et de la
persistance avec lesquels il ceuvre dans la langue. C'est cette ceuvre
commune qui lie entre elles les générations d’'un méme peuple. Elle
introduit dans la réflexion sur l'identité la dimension de I'héritage et de
la dette qu’on retrouvera dans de nombreux textes tant allemands que
polonais, tchéques ou russes. La langue n’est pas seulement un lien
entre les vivants. Elle rappelle les morts avec une force telle qu’elle en
acquiert un caractére sacré.

La quéte allemande d’identité suscite une émulation réitérée du
c6té des Slaves qui exalte la langue en tant qu’un des, voire l'unique,
principes unificateurs de la nation. Ainsi, on peut lire chez le philosophe
polonais du milieu du XIXe s. Bronislaw Trentowski, pour ne citer que
lui :

« La langue nationale est le Panthéon de la nationalité, elle est la
nationalité méme, la plus générale et la plus essentielle »®.

Mais c’est également dans cet esprit que des linguistes russes,
comme du reste d’autres pays de I'Europe orientale, entreprennent
aujourd’hui leurs investigations, afin d’étudier les liens réciproques entre
la langue et la pensée a travers les mots-clés spécifiques de chaque
culture. Mais si les travaux, ou plutét le nom, de W. von Humboldt sont
massivement cités, d’autres penseurs allemands restent a I'ombre : ils
ne sont ni cités, ni évoqués. Il suffit néanmoins de parcourir leurs
travaux pour trouver une étonnante ressemblance d’idées des linguistes
russes travaillant dans cette approche et de leurs prédécesseurs
romantiques. Ainsi, I'objectif des investigations tel qu’il est formulé par
les idéologues de ce courant d‘idées en Russie est

« d’isoler les représentations du monde, les stéréotypes de
comportement et de réactions psychiques que la langue russe impose au
locuteur, c’est-a-dire une maniere particuliere et bien précise de voir le
monde, de penser et de sentir modelée par la langue »°.

En termes de romantiques allemands, il s’agit de découvrir ce Volkstum,
cet élément populaire foncier, défini au début du XIXe s. presqu’avec les
mémes mots par F.-L. Jahn comme

8 B. Trentowski, 1996, p. 332.
° A. Zalizniak et al., 2005, p. 13. C'est nous qui traduisons.

24

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

« un style foncier commun d’‘aimer et de hair, de se réjouir et de
s‘attrister, de renoncer et de jouir, d’espérer et d’aspirer, de pressentir
et de croire »'°,

Voici en gros en quoi consiste leur démarche. Chaque langue
reflete les traits extralinguistiques qui sont « jugés pertinents » par les
membres de la culture qui utilise cette langue. En acquérant une langue
et, plus particulierement, le sens des mots, le locuteur d‘une langue
commence a « voir le monde » sous un angle qui lui est imposé par sa
langue maternelle : il acquiert la conceptualisation du monde
caractéristique de cette culture. Les mots de la langue tout a la fois
refletent et forment le mode de pensée des locuteurs de la langue.
Difficile de ne pas reconnaitre dans ces postulats les idées de Herder qui
écrivait que « notre mode de penser [...] se forme dans, avec et par une
langue »*! ou encore :

« La langue est [...] la forme non seulement dans laquelle, mais
aussi en fonction de laquelle les pensées prennent figure. [...] Dans
I"éducation, nous apprenons les pensées au moyen des mots, et les
nourrices qui forment notre langue sont aussi par la nos premiéres
institutrices de logique »*.

Ce qui distingue une langue d’une autre et, partant, une culture
d’'une autre, puisque dans cette conception /langue et culture sont de
parfaits synonymes, ce sont les mots « linguo-spécifiques » (le terme
est d’A. Wierzbicka, linguiste australienne d’origine polonaise, a l'origine
du renouveau de ce courant linguistique) devenant ainsi des « clés »
pour interpréter les valeurs et idéaux du peuple, sa facon de voir le
monde et leur vie dans le monde. La métaphore « clé » est également
empruntée a Herder :

« Il existe une symbolique qui est commune a tous les hommes -
une vaste chambre aux trésors, ou sont conservées les connaissances
qui appartiennent a la totalité du genre humain. Le véritable sage en
matiére de langues, sage que je ne connais pas encore, détient la clé de
cette chambre obscure. Quand il paraitra, il en étera les scellés, il
portera en elle la lumiere et nous dévoilera ses trésors. Cette clé, ce
serait la sémiotique, dont jusqu’a présent nous ne connaissons que le
nom, et qui se trouve dans les registres de nos encyclopédies
philosophiques : un déchiffrement de I’Ame humaine a partir de sa
langue. »*3

Il est évident que Herder utilise le terme « sémiotique » dans le
sens qui lui était propre a son époque. Partant de I'idée que la nation est

10 F -L. Jahn, 1996, p. 136.
13, G. Herder, 1996, p. 93.
2 1bid., p. 87.

13 Ibid., p. 83-84.

25

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Communications

un organisme vivant et que la langue est le signe des pensées du
peuple, Herder utilise le terme médical Semiotik « diagnostique de la
maladie a partir des signes du corps du malade » (Semiotik des
Kérpers), la seule acception connue de ce mot a I’époque, pour parler de
la future science qui déchiffrera I'ame du peuple a partir des signes
« spirituels », sa langue. Mais c’est dans un sens plus moderne que
l'utilisent A. Wierzbicka'® et ses adeptes, en bravant la répartition
gu’opere Ch. Morris entre sémantique, syntaxe et pragmatique. La
sémiotique est égale ici a la sémantique, puisque toute forme a tout
niveau linguistique - morphologique, sémantique, syntaxique ou
pragmatique - a un sens :

« Le fait qu'une idée est une idée-clé pour une langue est
confirmé [...] par sa répétition dans la signification d’autres mots et
expressions, ainsi que, parfois, dans celle des constructions syntaxiques
et méme des modéles dérivationnels [...] »°.

Ainsi, M. Guiraud-Weber, russiste francaise, conclut, dans son récent
article consacré a I'analyse des constructions impersonnelles en russe :

« la syntaxe russe, certes, ne reflete pas directement la mentalité
nationale, mais son analyse |[..] donne quelques clefs a la
compréhension de la culture russe »'°.

I y a quelques deux cents ans, von Humboldt analysait de
maniere similaire l'intonation anglaise. La modification de I'accent, a
I'origine typique de tout le groupe germanique des langues, donne des
résultats tres différents en anglais et en allemand :

« l'intonation anglaise se démarque du caractére régulier et
uniforme de lintonation allemande au point d’en prendre pratiquement
le contre-pied. Elle s’accorde ainsi parfaitement avec l’effort soutenu
trés tét et tendu vers la liberté politique, effort pour lequel le réle
majeur était tenu par le terme vivant, ce qui n‘est pas sans évoquer en
méme temps, par contraste avec d’autres peuples qui, s’étant trouvés
dans le méme cas, n‘ont imprimé ce trait dans leur langue, la prompte
vivacité, l'activité infatigable, la tendance si marquée de la nation a
privilégier I'exécution immédiatement pratique »*’.

De méme que E. Dembowski, s’inspirant de la conception
romantique de la nation et développant les idées de Jan Kaminski,
écrivait en 1842 :

«Il faut déterminer la relation entre les sens, les sons des mots
et leurs formes grammaticales, apercevoir le caractére philosophique de
cette relation, par exemple montrer pourquoi le son a dans la flexion

4 pour I'analyse détaillée de sa conception cf. P. Sériot, 2004.
15 A, Zalizniak et al., 2005, p. 10.

6 M. Guiraud-Weber, 2009, p. 29.

7'W. von Humboldt, 1996, p. 459.

26

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

czlowiek, czlowieka (le nominatif : I’'hnomme, le génitif : de I'homme)
est lié a ce sens-la et non pas a un autre et quelle pensée réside en
cela. »'®

Mais comment sont choisis, dans cette ‘linguistique
ethnocentrique’, ces « concepts-clés» de la vision du monde (kartina
mira, Weltbild), en l'occurrence de la vision du monde russe ? Les
criteres sont deux : la correspondance a ce que l'on a I'habitude de
considérer comme « caractere russe » et la difficulté de traduire ces
mots dans d’autres langues®. Le premier critére nous renvoie de
nouveau au XVIIIe s., aux conceptions psychologiques de la langue tres
en vogue a I|époque. Ces conceptions établissent « une analogie
constante entre la langue de chaque pays et le caractére de ses
habitants », et arrivent a des descriptions bien connues des langues,
telles que

«La langue italienne, dont la plupart des mots viennent par
corruption du latin, en a amolli la prononciation en vieillissant, dans la
méme proportion que le peuple qui la parle a perdu de la vigueur des
anciens Romains [...], la langue francaise fait supposer dans les hommes
qui la parlent, une intelligence facile, des idées nettes, des
raisonnements conséquents(...]. Si par exemple la langue d’un pays est
molle et sans énergie, c’est que les hommes y sont laches et efféminés.
[...] Si les termes de galanterie y dominent, c’est que les hommes y
traitent I'amour moins comme un plaisir que comme une affaire
capitale.»*°

Ce type de raisonnement ne fait que sourire aujourd’hui®’. C’est
pourquoi les adeptes de |I'approche ethnocentrique veulent mettre a jour
leur position, en précisant que

«l'idée que la langue exprime “le caractere national”, d’une part,
n’est pas originale et, de l'autre, est tout simplement fausse. La tache
de trouver dans telle ou telle langue des traits qui sont a priori attribués
au “caractére national” est démodée et, probablement, irréalisable»*?.

18 Cit. d’aprés P. Caussat et al., 1996, p. 348.

19 A, Zalizniak et al., 2005, pp. 10, 12.

20 Encyclopédie ou Dictionnaire universel raisonné des connaissances humaines,
1770-1780%, 2003, s.v. Langage.

21 Méme si, encore au XXe s., Ch. Bally (1944, p. 359) oppose la langue franqaise,
langue de la raison, a la langue allemande, celle d’affectivité ; et I'on peut lire chez J.
Damourette et E. Pichon dans leur Essai de grammaire de la langue francaise que le
mot mer serait devenu féminin en frangais, a la différence de litalien ol il est
masculin, parce que la mer en frangais est souvent associée a I'image d’une femme :
« La mer est daspect changeant comme une femme journaliére, d’humeur mobile
comme une jolie capricieuse, attirante et dangereuse comme une beauté perfide » (J.
Damourette & E. Pichon, 1911-27, I, p. 371).

22 A. Zalizniak & I. Levontina, 2005, p. 308.

27

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Communications

Par conséquent, lisons-nous plus en avant, ce qu’il y a de linguo-
spécifique dans la signification des unités linguistiques doit fournir des
éléments, « sur lesquels peut se fonder un chercheur qui étudie le
caractére national », d'appuyer « ses conclusions sur des données
objectives ». Le sens de la déduction est inversée, mais l'idée de
I'existence de cet objet de recherche - un « caractere national » avec
tous les clichés les plus classiques et les plus invérifiables de la
psychologie des peuples — n‘est méme pas mise en question?>.

4. La langue comme miroir du ‘caractere national’

Quels seraient donc ces concepts-clés de la langue-culture russe
qui refletent et faconnent le « caractére national russe » ? A. Wierzbicka
met au centre de la ‘vision russe du monde’ trois « concepts » : dusa
‘ame’, sud’ba ‘destin’ et toska ‘angoisse”*. Ces « concepts »
refléteraient les propriétés fondamentales qui faconnent I’ « univers
sémantique » de la langue russe : émotivité, irrationalité, passivité et
« passionalité morale »?°>. Au fur et a mesure, la liste des « concepts-
clés » s’enrichit par les mots prostor ‘espace’ et dal’ ‘le lointain’, ainsi
que par les couples pravda - istina ‘vérité’, svoboda - volja ‘liberté’,
dobro - blago ‘le bien’, sovest’ - soznanie ‘conscience’, stydno -
sovestno ‘c’est honteux’. Ces couples sont en outre appelés a jouer un
role particulier dans la construction de la ‘vision du monde russe’.

J’'ai mentionné, en effet, parmi les criteres de sélection des
candidats aux « concepts-clés », celui de traductibilité. Il est vrai que,
pour beaucoup de ces mots, il est difficile de trouver un équivalent dans
une autre langue, notamment du fait que souvent le mot en question est
soit absent dans la langue de traduction, soit cette derniere ne posséde
qu’un mot alors que le russe en a deux (cf. notamment les couples ci-
dessus). Ce type de difficultés a été évoqué déja par Herder :

«Qui dira qu’on ne trouvera pas dans chaque domaine des
sciences des pensées et des écrits qui restent intraduisibles en telle ou
telle langue ?»°°,

De nos jours, dans le domaine de la philosophie, ce probleme a mérité la
création d'un dictionnaire des intraduisibles?’’. Un bon nombre de
« concepts-clés » évoqués ci-dessus y trouvent leur place : sud’ba
‘destin’, pravda - istina ‘vérité’, svoboda - volja ‘liberté’, dobro - blago

23 Bjen au contraire ! Cf., par exemple, les titres révélateurs de I'ouvrage collectif des
slavistes polonais A. Lazari, 1995, ou de celui d’A. Sergeeva, 2010.

24 A, Wierzbicka, 1992.

%5 Ibid., p. 395.

26 3. G. Herder, 1996, p. 80.

%7 B. Cassin, 2004.

28

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

‘le bien’, dusa ‘ame’, mais aussi narod ‘peuple’ - nacija ‘nation’ et toute
une série de mots (mir, obScina, rod ou svet) qui sont censés mettre en
évidence I'esprit communautaire des Russes.

Sans nier les difficultés que pose la traduction de certains mots et
la spécificité de certaines configurations sémantiques, on peut toutefois
s’interroger sur le réle que ce facteur de « traductibilité » est appelé a
jouer dans la linguistique ethnocentrique. Ainsi A. Wierzbicka observe
que l'absence dans une langue d'un mot ne signifie pas I'absence du
concept correspondant, ce qui est tout a fait juste. Mais peut-on
affirmer, comme le propose cette linguiste®®, que I'existence d’'un mot
dans une langue atteste non seulement l'existence d‘un concept
correspondant, mais aussi I'importance de ce concept pour la culture en
guestion ? Prenons un exemple bien simple. Le francais ne posséde pas
I’équivalent de l'adjectif russe parnoj, la seule facon de traduire en
frangais l'expression parnoe moloko (‘lait frais qui garde encore la
chaleur du corps de la vache’) est une tournure descriptive du type ‘lait
fraichement tiré’: cette traduction perd cependant une partie de la
signification de I'expression russe. Peut-on en conclure que les Frangais
(et les Suisses romands !) n‘ont pas encore assimilé cette notion et que
la qualité du lait a moins dimportance pour l'agriculteur frangais ou
suisse, alors méme que la renommée de la production laitiere et
fromageéere de ces deux pays dépasse largement celle de la Russie ?

Un autre principe théorique bien important de la linguistique
ethnocentrique veut que les mots linguo-spécifique ne possedent jamais
de « vrais équivalents »*° dans d’autres langues ; ils ne peuvent pas de
ce fait étre traduits. Il s’ensuit que les ‘visions du monde’ ont des
frontieres infranchissables et seuls les gens parlant la méme langue
peuvent se comprendre. L'individu est supposé n’exister que dans et par
le groupe ethnique auquel il appartient. Une différence frappante avec
von Humboldt pour qui:

«C’est la langue qui relie tout en dissociant et qui, sous les
revétements de l’'expression individuelle, enveloppe la possibilité d’une
compréhension universelle»*.

Si le choix des « concepts-clés » est déja significatif, leur
interprétation |'est encore davantage. Prenons comme exemple le

28 A, Wierzbicka, 1992, pp. 21, 123. Cf. du reste les propos de son compatriote, A.
Cieszkowski, qui écrivait en 1863 a Poznan, avec une assimilation caractéristique de
la langue et du peuple : « si, dans une langue, un mot manque, soyons convaincus
que cette langue (ce peuple, cette nation) n‘a pas encore bien compris l'idée que le
mot manquant exprime, qu’elle ne I’'a pas assimilée, qu’elle n’en est pas consciente »
(cit. d’aprés P. Caussat et al., 1996, p. 355).

9 A. Zalizniak et al., 2005, p. 10.

30 w. von Humboldt, 1996, p. 455.

29

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Communications

concept de destin qui est considéré comme central dans la ‘vision du
monde’ russe®’. Les mots pour dire destin en russe sont relativement
nombreux, mais si I'on regarde leur étymologie, ils peuvent étre réduits
a deux idées de base - celle du jugement et celle du partage. Le mot
sud’ba ‘destinée’ est dérivé du verbe sudit’ ‘juger’, alors que le mot rok
‘fatum’ vient du verbe rec¢’‘dire’. Quatre autre mots - dolja, ucast’, udel
et un peu moins manifestement Zrebij, étant donné que le verbe n’existe
plus - veulent dire « part », « tranche », un lot du gateau commun,
attribué a chacun.

Du fait que la langue est vue comme le réservoir des pensées, la
mémoire vivante et toujours active du peuple qui la parle, dans la quéte
de l'identité nationale, la remontée a l'origine prend la forme d’une
enquéte sur un passé lointain dont les documents les plus fiables sont
les poésies et les chants populaires, les proverbes, les légendes qui
constituent le fond de la culture populaire. Le probleme que pose ce
type d’analyse, aussi intéressante qu’elle soit, est que le sens d’'un mot
y est fixé une fois pour toutes. Le temps s’arréte, et I'hnomme russe
pense aujourd’hui comme il y a mille ans. Ainsi, pour illustrer cette idée
de ‘destin-part’ attribuée a chacun a sa naissance et liée au destin de la
communauté, on recourt traditionnellement a la description des rites
populaires fondés sur le partage d’'un bien commun, le plus souvent de
la nourriture, qui se trouve reproduit dans de nombreuses situations.
Par exemple, pendant la célébration d’'un mariage le partage du grand
gateau préparé pour la féte constitue le moment central de la
cérémonie®?. A Paques, on coupe un ceuf et le distribue aux membres de
la famille et aux invités. Encore une coutume conservée jusqu’a nos
jours : quand on accueille un hote, on lui apporte sur un plateau un gros
pain et du sel, ce qui signifie qu'il est admis dans la collectivité et qu'il
est bien venu. Parmi tous les rites qui contiennent le partage du pain,
celui qui nous intéresse le plus est le rite lié a la naissance, lors duquel
le nouveau-né est symbolisé par une tranche du pain rituel qu’on donne
a sa mére et qui représente la ‘part’ du nouveau-né, sa dolja*3, son
destin.

Un autre élément de la culture populaire, les proverbes,
permettraient de remarquer que le destin fixe deux moments de la vie
de I'homme - le mariage et la mort : smert’ i Zena Bogom suZdena ‘la
mort et la femme sont données par Dieu’, le futur époux s’appelle
suzenyj, le mot ayant la méme racine que le verbe sudit’ ‘juger’, il est
comme ‘adjugé’ au moment de la naissance, ou narecenyj du verbe rec’

3! |e fait que le premier ouvrage collectif russe (N. Arutjunova, 1994) qui comporte
les analyses de concepts-clés soit entierement consacré au destin I'atteste.

32 5, Tolstaia, 1994, p. 145.

33 0. Sedakova, 1994, pp. 130-138 ; A. Plotnikova, 1992, pp. 71-75.

30

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

‘dire’, le méme qui est a la base du mot rok ‘fatum’. De méme, la fagon
dont I'homme doit mourir serait fixée irrévocablement : on dit par
exemple komu byt’ povesenu, tot ne utonet ‘celui qui doit étre pendu,
ne se noiera pas’. D'ou le fameux fatalisme inclus souvent dans le
« caractére national russe » conjuguée avec I'humilité face aux
circonstances.

Ce fatalisme, cette prédétermination des moments les plus
importants de la vie, se trouverait cependant contrebalancé par le
caractere imprévisible de la vie quotidienne, une autre « idée-clé » de la
‘vision russe du monde’ exprimée par le mot avos’ ‘peut-étre”*, surtout
dans les expressions delat” na avos’ ‘faire quelque chose au petit
bonheur’, nadejat’sja na avos’ ‘croire a la fortune, au hasard heureux’.
L'idée exprimée par ce mot ne se réduirait pas a une hypothése,
signifiée par ‘peut-étre’, mais serait toujours orientée vers le futur,
quand il s’agit de l'espoir que non seulement tout s’arrangera, mais
s’‘arrangera au mieux et que l‘on pourra éviter des conséquences
indésirables. Par exemple, on ne dira pas de quelqu’un qui achéte un
billet de loterie qu’il agit na avos’. Selon T. Bulygina et A. Smeley, le
mot avos’ est le symbole de la roulette russe et reflete a la fois le
fatalisme et l'insouciance, comme les traits typiques du « caractere
russe » : vu qu'il n'est pas possible de tout prévoir, il est inutile de se
prémunir contre tous les ennuis et mésaventures®.

Un autre « concept-clé » primordial, ou seraient imbriqués
d’autres valeurs et principes censés guider le comportement d’un
homme russe, est la justice dont le mot pravda constitue la clé de
vo(te. A la différence de istina, qui veut dire ‘vérité’, le mot pravda veut
dire a la fois ‘vérité’ et ‘justice’. En effet, du moins jusqu’au XVle s., la
langue russe ne dissocie pas nettement les notions de droit, de vérité,
de justice et de loi, a la différence d'autres langues (cf. en francais droit
vs loi, en allemand Recht vs Gesetz, en anglais right vs law, etc.)®.

D’autre part, si l'on parle de la loi, de laquelle parle-t-on
exactement ? Les linguistes qui adoptent cette approche ethnocentrique,
ainsi que certains historiens de la culture russe prétendent qu’en Russie,
il a toujours existé une opposition trées marquée entre la loi morale et la
loi positive®”. La premiére - qui correspondrait & la pravda (cf.
I'expression, du reste, difficile a traduire, sudit’ po pravde, ‘juger selon
la pravda’) -, se forme au fil des sieécles en accord avec les croyances,
les traditions et les coutumes du peuple russe, alors que les lois

34 A, Zalizniak et al., 2005, p. 11.

3 T, Bulygina & A. Smelev, 1997, 491 sqq.

36 0, Inkova, 2006, pp. 71-93.

37 cf., a titre indicatif, V. Zivov, 2002, pp. 187-316 ; J. Stepanov, 1997 ; A. Lazari,
1995.

31

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Communications

positives sont pergues, surtout a partir des réformes de Pierre le Grand,
comme un moyen de violence, qui de plus rompt avec les traditions
otcov i dedov, ‘des péres et des grands-péres’. Cette idée n’est pas
neuve. Elle s’inscrit dans le paradigme des comparaisons faites depuis
longtemps par les philosophes et historiens russes entre la Russie et
I'Europe qui postulent que cette derniere vit selon les lois extérieures,
alors que la Russie selon les lois intérieures, en les comparant avec
Marthe et Marie et en employant le méme vocabulaire : Marie vit selon
la pravda.

Cette loi morale, intérieure, selon laquelle vivraient les Russes,
porte dans cette ‘vision du monde’ le nom de sovest’ ‘conscience
morale’. Nous retrouvons ici un autre ‘couple-clé’ de la langue russe
sovest’ ‘conscience morale’ - soznanie ‘conscience en tant qu’
instrument de  connaissance’. Les adeptes de [I'approche
ethnolinguistique aiment citer a ce propos F. Tioutchev :

«La Russie est avant tout I'empire chrétien ; le peuple russe est
chrétien non seulement par I'orthodoxie de ses croyances, mais encore
par quelque chose de plus intime encore que la croyance. Il I'est par
cette faculté de renoncement et de sacrifice qui fait comme le fond de sa
nature morale.»>®

L'opposition de la loi intérieure, de la conscience morale, a la loi
extérieure nous amene au couple suivant : svoboda - volja ‘liberté’. Si
svoboda, pour |'essentiel, correspond au concept occidental de liberté,
volja exprimerait «un concept spécifiguement russe »*°. Deux
caractéristiques définissent cette spécificité:

- la liberté dénotée par volja est incompatible avec la loi :
« bezzakonnaja volja »*° ‘volja illégale’ ou, mieux, ‘a-légale’ ; « volja
n’est d‘aucune facon liée a la notion de droit »™ ; « La volja - en tant
que terme bas de la diglossie — désigne un abus de liberté »** ; de ce
point de vue, volja est opposé a svoboda comme une liberté naturelle a
une liberté civile;

- volja désigne une vaste étendue sans limites (prostor),
encore un « concept-clé » incontournable ; « volja vol’naja est la liberté
conjuguée a prostor, un espace qui n‘a aucune limite », écrit en 1984
I'historien de la littérature russe D. Lichatchev dans ces Remarques sur
ce qui est russe, et il continue:

«Volja, ce sont de grands espaces sur lesquels on peut aller sans
fin, errer, se laisser porter par le cours de grandes rivieres sur de

38 F. Tiouttchev, 1996, p. 402.

3 T, Bulygina & A. Smelev, 1997, p. 485.
“° N. Arutjunova, 2003, p. 73.

4L A, Smelev, 2003, p. 344.

42 A. Vasylchenko, 2004, p. 1263.

32

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

grandes distances, respirer un air libre, I'air des lieux ouverts, inspirer
largement le vent dans sa poitrine, sentir au-dessus de soi le ciel, avoir
la possibilité de se déplacer dans toutes les directions — selon ce qui
vous passera par la téte.»

Ce sens spatial est inhérent a volja comprise comme liberté*® et
« renforce la connotation d’arbitraire présente dans volja au sens de
liberté »**, Alors que la liberté-svoboda présuppose au contraire I'ordre,
la norme, la légalité*.

Dans la dichotomie svoboda - volja, c’est bien slr la liberté
comprise comme volja (« ne faire qu’a sa téte ») qui correspondrait le
mieux au « caractére russe » et a ce qui est traditionnellement défini
comme la largesse de I'ame russe. Cette notion est comprise toutefois
au moins de trois fagons différentes. La premiére, la plus flatteuse pour
I'hnomme russe, voit dans cette largesse de I'ame une qualité précieuse
de I'hnomme russe qui inclut la générosité, la magnanimité et
I’envergure. Dans la deuxiéme interprétation®®, la largesse de I’dme
russe renvoie a une combinaison des traits de caractere trés différents,
voire contradictoires. C'est ce que veut dire Dmitrij Karamasov, un
héros de Dostoievski par sa fameuse phrase: « L'ame humaine est
large, trop large, je la rétrécirais ». Enfin, selon la troisieme
interprétation, la largesse russe serait influencée par I'étendue du
territoire russe. L'argument d’autorité pour soutenir cette interprétation
est constitué, en premier lieu, par les textes de Berdiaev. On lit, par
exemple, dans son Idée russe:

«Il y a une correspondance entre le caractére de la terre russe,
incommensurable, dépourvue de bornes, illimitée, et I'Ame russe, entre
la géographie physique et la géographie de I’dme.»*’

Cette correspondance entre l|'espace et l'intériorité, a laquelle
Berdiaev consacre le chapitre « Du pouvoir que les espaces exercent sur
I'ame russe » de son livre Le destin de la Russie, vaut également pour
I'Occident. Ainsi, a la différence de nature des terres occidentales et
russes correspond la différence de deux espéeces d’ames:

«L’Européen occidental se sent écrasé par la petite dimension de
ses espaces de terre et aussi par la petite dimension de ses espaces
d’dme.»*®

De I'Allemand, Berdiaev dit qu’ « il se sent pris de tous cétés,
comme dans un piége a souris ». L'Occident est la terre des

*3 A. Smelev, 2003, p. 343.

44 A. Vasylchenko, 2004, p. 1263.

43 Cf. 0. Inkova, 2010, pour une analyse critique de ces interprétations.
6 Que l'on trouve par exemple chez N. Arutjunova, 2000.

“7 N. Berdiaev, 2000, p. 5. C'est nous qui traduisons.

*8 Ibid., p. 282.

33

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Communications

« frontieres », des « limites ». Cette situation détermine la psychologie
de I'homme occidental:

«Il est habitué a compter sur son énergie et son activité. Son
dme aussi est étroite et manque d’espace, tout doit étre calculé et
correctement réparti. L’organisation qui fixe chaque chose a sa place fait
le caractére bourgeois de I'hnomme d’Europe occidentale [...].»*

L'extension des terres russes donne a I'homme russe certaines
« qualités » dont I'Occidental est dépourvu:

«Chez I'homme russe, il n’y a pas les étroitesses de |’Européen
qui concentre son énergie sur le petit espace de son dme, il n’y a pas ce
cbté calculateur, économe d’espace et de temps [...].»>°

Mais l'espace russe est plus fort que le peuple russe, poursuit
Berdiaev:

«L‘immensité de la terre russe [.. écrasait] I'énergie russe.»
Cette impuissance explique certains « défauts » traditionnels du peuple
russe : la paresse, linsouciance, le manque d'initiative, le faible
développement du sentiment de responsabilité.

Pour ce qui est de la paresse « incarnant », également selon 1.
Levontina®!, « les traits typiques du caractére russe » et personnifiée
par Oblomov, le héros du roman de Goncarov, elle n‘a pas, selon cette
linguiste, de connotation négative « dans la tradition culturelle russe ».

Les proverbes montreraient que, si la paresse est parfois évaluée
négativement, ce n’est que parce qu‘'un homme paresseux n’est pas
« coopératif » : il laisse faire son travail par les autres. Mais, remarque
Levontina, la paresse

«en tant que telle ne provoque pas d’‘agacement particulier et est
considérée comme une faiblesse compréhensible et excusable, parfois
suscite méme une envie»>?,

Cette image de la paresse serait ainsi en parfait accord avec le
fait qu’une « activité excessive et non-motivée » est vue par I'homme
russe comme quelque chose de suspect et peu naturel.

Si I'on passe maintenant, pour compléter le portrait de I'hnomme
russe, a la sphere affective, le sentiment de pitié (Zalost’, serdobolie) est
proclamé® un sentiment « spécifiquement russe ». Il est défini comme
un sentiment spontané, une réaction immédiate de «Il'ame>» a la
souffrance d‘autrui®*. Ce sentiment serait inhérent a l'image
traditionnelle de la femme russe et est

4 Ibid.

50 Ibid.

51 1, Levontina, 20053, p. 343.

52 Ibid.

53 1. Levontina, 2005, ; A. Wierzbicka, 1992.
> 1. Levontina, 2005, p. 271.

34

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

«liée a la culture chrétienne, surtout orthodoxe, a savoir a l'idée
d’humilité, d’amour pour celui qui est plus faible que toi, que I'orgueil
est un mal»>>.

Avec le retour a I'humilité, aux valeurs chrétiennes, la boucle est
ainsi bouclée et nous pouvons faire un bilan de ce qui est inclus le plus
souvent dans le « caractere national russe ». L'homme russe aurait un
caractere énigmatique et contradictoire, se composant du fatalisme et
de la résignation (le ‘concept’ de destin) conjuguées a I'absence du sens
pratique, a l'insouciance et a lI'impossibilité de prévoir ni le cours des
événements, ni leurs conséquences indésirables (avos”), ainsi qu’a la
préférence des lois morales que lui dicte sa conscience (pradva et
sovest’), mais faisant volontiers ce que bon lui semble (volja). Enclin a
la débauche et fasciné par les espaces illimités (prostor), paresseux,
passif et irresponsable, mais guidé par |'esprit communautaire, sensible
a la souffrance d’autrui et prét a se sacrifier, restant a jamais fidele aux
traditions ancestrales et aux valeurs chrétiennes... Une sorte de bric-a-
brac imprégné d’auto-flagellation - un Russe vu par les Russes - et de
I"éternelle humilité récusée déja par Alexis Khomiakov, le principal
idéologue des slavophiles, dans ses Opinions des Etrangers sur la Russie
(1845) :

« [...] il faut bien avouer que toute vertu poussée a l'extréme
ressemble fortement a un vice. Il se peut que, parfois, il en soit ainsi de
notre humilité, ce qui vaut sans doute mieux que la vantardise, mais
toujours est-il que notre humilité excessive n’est pas louable : elle nous
abaisse aux yeux des peuples occidentaux. Notre force suscite leur
jalousie, notre propre aveu de l'impuissance spirituelle et intellectuelle
nous prive de leur respect ; voila I'explication de toutes les opinions que
I"Occident se forgea de nous»>®.

5. Quelques observations pour conclure

L'approche ethnocentrique, aussi passionnante et fascinante
gu’elle soit, est a prendre avec une grande précaution. Dire avec Herder
que, dans «la vie ordinaire, il est manifeste que penser n’est
pratiquement rien d’autre que parler » et que « chaque nation parle en
fonction de ce qu’elle pense et pense en fonction de ce qu’elle parle»®’,
c’est dire aussi que tous les gens parlant la méme langue pensent la
méme chose, que tout débat a l'intérieur d'une méme nation est exclus
a priori.

5 Ibid., p. 277.
6 A. Khomiakov, 1996, p. 375.
7 ]. G. Herder, 1996, p. 87, 88.

35

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Communications

Si, en plus, il y a une équivalence fondamentale entre ce qui est
dit et ce qui peut étre dit dans la langue, toute langue devient un texte
gigantesque, « une grande étendue de pensées devenue visibles »,
comme la définit Herder’®. Comment dire alors quelque chose de neuf,
d'original, si tout est déja dit, si toute la totalité du sens est déja
présente dans le lexique et la grammaire ?

«0On ne peut plus que faire une réitération sans fin du méme
Grand Texte, totalisation de tous les texte possibles, dont la langue est
la seule matrice»>°.

Il n'y a plus de place pour la créativité, le jeu de mots, la poésie,
la métaphore, le lapsus ou l'inconscient.

Personne ne veut nier l'originalité des découpes conceptuelles
opérées par chaque langue, mais d’ici a affirmer que le sens est
imbriqué dans la psychologie collective, y est figé pour I'éternité, c’est
faire un pas trop grand. Le sens ne peut alors nous renseigner que sur
cette psychologie collective et non sur le monde. Insister sur les détails
- que tous les niveaux de la langue n‘ont pas la méme sensibilité a
refléter les phénomenes sociaux, qu'il faut bien séparer la sémantique
de la syntaxe et la valeur lexicale de la valeur grammaticale, que les
particularités linguistiques ne sont pas toujours des symptomes des
différences culturelles, etc. - ne vaut la peine que quand les principes de
base de la linguistique ethnocentrique seront mis en accord avec les
acquis de la linguistique théorique contemporaine ou qu’au moins,
quand elle retournera a la version anthropocentrique de ces fondateurs.

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

AGADJANIAN, A., 2000, «Pluralisme religieux et identité nationale en
Russie», International Journal on Multicultural Societies
(IJMS), vol. 2., n°® 2, pp. 125-151.

ARUTIUNOVA, Nina (éd.), 1994, Ponjatie sud’by v kontekste raznyx
kul’tur, Moskva: Nauka.

ARUTIUNOVA, N., 2000, «Dva éskiza k “geometrii” Dostoevskogos», in:
N. Arutjunova (éd.), LogicCeskij analiz jazyka : Jazyki
prostranstv, Moskva: Indrik, pp. 28-43.

ARUTIUNOVA, N., 2003, <«Volja i svoboda», in: N. Arutjunova (éd.),
LogicCeskij analiz jazyka. Kosmos i xaos : konceptual’nye
polja porjadka, Moskva: Indrik, pp. 73-99.

BALLY, Charles, 1944, Linguistique générale et linguistique francaise,
Berne: Francke.

%8 Ibid., p. 83.
59 p, Sériot, 2004, p. 36.

36

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

BERDIAEV, Nikolaj, 2000, Russkaja ideja. Sud’ba Rossii, Moskva: V.
Chevtchouk.

BULYGINA, Tatiana; SMELEV, Aleksej, 1997, Jazykovaja
konceptualizacija  mira (na  materiale  russkoj
grammatiki), Moskva: Jazyki russkoj kul'tury.

CASSIN, Barbara (éd.), 2004, Vocabulaire européen des philosophies.
Dictionnaire des intraduisibles, Paris: Le Robert / Seuil.

CAUSSAT Pierre et al., 1996, La langue source de la nation.
Messianismes séculiers en Europe centrale et orientale
du XVIIIe au XXe siécle, Paris: Mardaga.

CREPON, M., 1996, «Introduction» au chapitre «La défense de
I'identité», in: P. Caussat et al., pp. 37-44.

DAMOURETTE, Jacques; PICHON, Edouard, 1911-27, Essai de
grammaire de la langue francaise: des mots a la pensée,
Paris: Ed. d'Artrey, v. I.

Encyclopédie ou Dictionnaire universel raisonné des connaissances
humaines: Yverdon, 1770-1780%, 2003 / De Felice; [éd.
par Claude Blum], Yverdon-les-Bains: Fondation de
Félice; [Ferney-Voltaire]: Champion électronique.

GAILLE, Marie, 1998, Le Citoyen, Paris: Flammarion.

GUIRAUD-WEBER, M., «La syntaxe russe reflete-t-elle une mentalité
nationale ?», in: V. Beliakov (éd.), 2009, La société
russe a travers les faits de langues et les discours,
Dijon: Editions Universitaires de Dijon, pp. 23-30.

HERDER, J. G., 1996, «Sur la nouvelle littérature allemande.
Fragments», in: P. Caussat et al., pp. 79-96.

JAHN, F.-L., 1996, « Qu’est-ce qu’un peuple ?», in: P. Caussat et al., pp.
135-136.

INKOVA, 0., 2006, «La notion de justice dans la culture russe», O.
Inkova (éd.), Justice, liberté, égalité, fraternité: sur
guelques valeurs fondamentales de la démocratie
européenne, Genéve: Publications de I'Institut Européen
de I'Université de Geneve, coll. Euryopa, vol. 37, pp. 71-
93.

INKOVA, 0., 2010, «Les intraduisibles: question de langue ou de
culture», Hermés 56, « Traduction et Mondialisation »,
vol. 2, numéro coordonné par M. Oustinoff, J. Nowicki et
Ju. Machado da Silva, Paris: CNRS Editions, pp. 139-
147.

37

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Communications

KHOMIAKQV, A., 1996, «Opinions des Etrangers sur la Russie», in:
Crépon et al. 1996, pp. 369-391.

KRONGAUZ, M., 2005, «La Loi sur la langue russe et I'ldée nationale»,
Chroniques slaves, 1, pp. 179-184, 198-199.

LAZARI, Andrzej (ed.), 1995, The Russian mentality: lexicon; tr. by W.
Liwarowsky & R. Wawro, Katowice: Slask.

LEVONTINA, I., 2005;, «<Homo piger», in: A. Zalizniak et al., pp. 336-
344,

LEVONTINA, I., 2005,, « Pomiloserdstvujte, bratcy! », in: A. Zalizniak et
al., pp. 270-288.

PLOTNIKOVA, A., 1992, «Leksika i simvolika juznoslavjanskogo xleba
tipa Cesnica v geograficeskom aspekte», in : Balkanskije
Ctenija — 2, Moskva: Nauka, pp. 71-75.

SEDAKOVA, 0., 1994, «Xleb v tradicionnoj obrjadnosti bolgar: rodiny i
osnovnyje etapy razvitija rebenka», in: S. Tolstaja et al.
(éds.), Slavjanskij i balkanskij fol’klor 1992, Moskva:
Nauka, pp. 130-138.

SERGEEVA, A., 2010, Kakie my russkie? (100 voprosov - 100
otvetov):Kniga dlja cCteniia o russkom nacional’'nom
xaraktere, 2° éd., Moskva: Russkij jazyk, Kursy.

SERIOT, P., 2004, « Oxymore ou malentendu? Le relativisme
universaliste de la métalangue sémantique naturelle
universelle d’Anna Wierzbicka », in: Cahiers Ferdinand
de Saussure, 57, pp. 23-43.

SERIOT, Patrick, 2010, Les langues ne sont pas des choses: discours sur
la langue et souffrance identitaire en Europe centrale et
orientale, Paris: Petra.

SMELEV, A., 2003, « V poiskax mira i lada », in: N. Arutjunova (éd.),
LogicCeskij analiz jazyka. Kosmos i khaos: konceptual’nye
polja porjadka, Moskva: Indrik, pp. 54-72.

STEPANOQV, lurij, 1997, Konstanty. Slovar’ russkoj kultury, Moskva:
Jazyki russkoj kul'tury.

TIOUTTCHEV, F., 1996, « Articles politiques », in: P. Caussat et al., pp.
399-410.

TOLSTAIA, S., 1994, «“Glagoly sud’by” i ich korreljaty v jasyke
kultury», in: N. Arutjunova (éd.), Ponjatie sud’by v
kontekste raznyx kul'tur, Moskva: Nauka, pp. 139-151.

TRENTOWSKI, B. F., 1996, «De la libération de la Patrie», in: P. Caussat

38

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

et al., pp. 323-337.

VASYLCHENKO, A., 2004, «Svoboda / Volja», in: B. Cassin (éd.),
Vocabulaire européen des philosophies. Dictionnaire des
intraduisibles, Paris: Le Robert / Seuil.

VON HUMBOLDT, W., 1996, «Sur les différences de |'organisation
interne du langage de I'homme», in: P. Caussat et al.,
pp. 449-455.

ZALIZNIAK, Anna et al., 2005, KljuCevye idei russkoj jazykovoj kartiny
mira, Moskva: Jazyki slavjanskoj kul'tury.

ZALIZNIAK, A.; LEVONTINA, I., 2005, «Otrazenie “nacional’nogo
xaraktera” v leksike russkogo jazyka», in: A. Zalizniak
et al., pp. 307-335.

ZIVOV, V., 2002, «Istorija russkogo prava kak lingvosemioticeskaja
problema», in : V. ZIVOV, Razyskanija v oblasti istorii i
predystorii russkoj kultury, Moskva: Jazyki slavjanskoj
kul'tury, pp. 187-316.

WIERZBICKA, Anna, 1992, Semantics, Culture, and Cognition. Universal
Human Concepts in Culture-Specific Configurations,
Oxford: Oxford University Press.

WIERZBICKA, A., 2008, « Imeet li smysl govorit’” o “russkoj jazykovoj
kartine mira” ? (Patrik Serio utverzdaet, ¢to net) », in:
Dinamiceskie modeli. Slovo, predlozenie, tekst. Sbornik
statej v Cest’” E. V. Paducevoj, Moskva: Jazyki
slavjanskix kul'tur, pp. 177-189.

39

BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:02:24 UTC)


http://www.tcpdf.org

