Diversité et Identité Culturelle en Europe

JUAN DE BALTASAR ABISSINIO Y LA
LITERATURA HISPANOAFRICANA EN EL
SIGLO XVII

Dr. Antoine Bouba KIDAKOU
University of Maroua, Cameroon
kidakou@yahoo.fr

Rezumat:

Comunitatea de destine, ca si diversele Intalniri istorice de-a lungul timpului dintre
reprezentanti spanioli de seamd g cei ai continentului african au exercitat o influenta
profundd asupra mai multor aspecte ale confluentelor culturale hispanoafricane. Din
nefericire, aceste aspecte au retinut putin atentia criticilor, in ciuda numeroaselor
documente existente In Spania despre negrii africani. Acestia scriau deja in limba spaniola,
dupa exemplul etiopianului Juan de Baltasar Abissinio, incepand chiar din secolul al XVII-
lea. Articolul de fata 1si propune s& exploreze cateva cai de investigare a literaturii negro-
africane de expresie spaniola din secolul al XVII-lea.

Cuvinte cheie:
Secolul al XVII-lea, literatura hispano-africana, Juan de Baltasar Abissinio.

Abstract:

The community of destinies, as well as the varied historical meetings along the
time between notable Spanish representatives and representatives of the African continent
have exercised a profound influence over several aspects of the Hispanic-African cultural
confluences. Unfortunately, these aspects have retained the critics' attention just for a little
while, despite the numerous documents that exist in Spain about African black people.
These last ones were already writing in Spanish, following the example of the Ethiopian
Juan de Baltasar Abissino, starting right with the 17" century. The present article sets itself
to explore a few ways of investigating the Hispanic Negro-African Literature from the 17"
century.

Key-words:
17" century, Hispanic-African literature, Juan Baltasar Abissino

Introduccion

A muchos les podria resultar curioso o sorprendente hablar de la
literatura hispanoafricana en tiempos tan remotos como el siglo XVIIL
Varias razones pueden explicar esas actitudes: primero, porque las

137

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Etudes et articles

literaturas africanas son generalmente frutos del legado cultural de las
potencias colonizadoras. En segundo lugar, es necesario sefalar la relativa
ausencia del protagonismo de Espafia sobre el continente africano hasta una
época muy reciente, lo que llevd a muchos a pensar en la inexistencia de
relaciones culturales entre ambas entidades geograficas. Desde esta
perspectiva seria dificil imaginar una influencia cultural que se tradujera por
la existencia de una literatura escrita en lengua castellana sobre todo en el
continente negro.

El segundo punto es precisamente el que nos interesa mas, en la
medida en que nos permite revisar el estado de la cuestion, volviendo una
mirada critica a las relaciones socioculturales, econdémicas y politicas entre
Espaia y el continente africano en los siglos XVI y XVII.

Los espanoles han estado estrechamente ligados a sus vecinos del
sur desde tiempos muy remotos. Empezando por el Africa del norte, es una
evidencia afirmar que los pueblos de ambas entidades geograficas han
estado unidos por una historia y una cultura comunes, por encuentros y
desencuentros historicos y una geografia tan unificadora como
distanciadora. Entre los eventos relevantes que conformaron los marcos de
esos encuentros cabe citar:

1. La invasion de Espaifia por los arabes desde el norte de Africa y con
la participacion activa de los africanos

2. La expulsion de los moriscos y judios de la Peninsula en los siglos
XVIy XVII

La lucha contra los corsarios en el Mediterraneo

4. La evangelizacion de los pueblos africanos por varias Ordenes
religiosas formadas por misioneros espafoles etc.

Podemos entender, a partir de estos elementos de la historia comin de
Espaia y Africa, las coincidencias en los destinos socioculturales de ambos
pueblos, aunque pocos criticos se interesaron por ello.

La llegada masiva de los judios y de los moriscos al Africa negra
tuvo como consecuencias el desarrollo de una vida intelectual en la que se
entremezclaban el espafiol, el arabe y algunos idiomas locales.' En las

1 . . ~ 7 . ,
Los Moriscos, perseguidos por los espaifioles hasta en el norte de Africa, preferian cruzar
el temido desierto del Séhara para estar mas a salvo y tener una paz segura.

138

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

grandes capitales como Gao, Jenné, Tombuctl, o Mbanza Congo, capital del
reino del Congo que vino a llamarse San Salvador en el siglo XVII, o
Axtm, Gorgord y Fremona en Abisinia, la influencia del espafiol era tan
notable que muchos escritos se caracterizaban por el uso de este idioma, de
manera parcial o total. El poeta hispanomaliense Ishaq Es Saheli, cuyos
versos se cantan todavia en Mali y Niger durante la celebracion del
“Maulud” (cumpleafios del Profeta Mahoma) es uno de los autores de esa
literatura hispanoafricana de primera hora. Juan Ledn el Africano es otro
escritor de esa incipiente literatura africana en lengua espafiola.” Desde el
punto de vista politico y diplomatico, muchas correspondencias de
soberanos africanos se hacian en castellano.” En Abisinia donde prosperaba
el castellano junto al portugués, el amadrico y el gue’ez, era comiin encontrar
a nobles y caballeros etiopes que escribian en espafiol. Hervé Pennec sefiala,
entre muchos ejemplos, el caso del rey Susinios que escribia tanto en
espanol como en portugués cuando se dirigia al Papa, o al rey de Espafia.

Una de las figuras mas significativas que marcd de manera decisiva
esas escrituras periféricas en espanol fue Juan de Baltasar Abissinio, por la
calidad de su obra y el nivel de su cultura.

I. Juan de Baltasar Abissinio: el autor y su obra
1. 1. Juan de Baltasar Abissinio: el hombre.

No se sabe mucho sobre Juan de Baltasar Abissinio ademas de los
datos autobiograficos diseminados en su unico libro. En ¢l habla de su
origen etiope (mas precisamente la region de Fatigar) y de su pertenencia a
la Orden militar y monéstica de san Anton Abad. Sobre su nacionalidad,
Juan de Baltasar escribe: “Por quanto mi desseo es tan zeloso de hazer cosa
que sea en alabanga, y gloria de Dios primero, y de mi Padre San Anton

? La persecucion de los judios y de los musulmanes que sucedié a la reconquista total de
Espafia con la toma de Granada en 1492 determiné la familia de El Hassan Al Wazzan a
emigrar para instalarse en Fez, desde donde Juan Ledn desarroll6 una actividad intelectual
intensa y prolifica, junto con actividades diplomaticas y comerciales. Escribi6 un libro que
se considera como una de las primeras fuentes mas completas sobre el continente africano,
Descripcion general de Afvica y de las cosas peregrinas que alli hay en 1526. Para més
informaciones remito a mi tesis, Afiica negra en los libros de viajes espaiioles de los siglos
XVIy XVII, UNED, 2006, pp. 93-142.

? Para mas informaciones remito a José Pellicer de Ossau Salas y Tovar en Mission
Evangelica al Reyno deCongo por la Seraphica Religion de los Capuchinos, Madrid:
Domingo Garcia Morras, 1649.

139

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Etudes et articles

Abad, en honra de mi nacion abissina, me ha parecido sacar a luz esta
4
obra...”

Mas lejos, el autor vuelve a confirmar su nacionalidad etiope cuando habla
de “...Etiopia mi patria...”’ y del “Preste Juan mi Sefior...”.”

En contraposicion a la falta de datos sobre su persona, el autor
informa ampliamente sobre su orden religiosa y la historia de su
implantacion en Etiopia. Ademds de esas informaciones, fuentes
independientes afirman que la orden de San Antonio Abad es bastante
antigua y sitGan el 17 de enero tras el traslado de las reliquias de su santo al
Delfinado. Su vida fue contada por San Atanasio y San Jerénimo y mas
tarde se popularizod en el libro de vidas de santos llamado La leyenda dorada
escrito por Santiago de la Voragine. Naci6 en el Alto Egipto y muy joven se
retird al desierto donde tuvo una serie de tentaciones del diablo, que supo
afrontar con gran entereza. Se extendid su fama de santidad y asi empezaron
a unirse a ¢l un grupo de discipulos, por lo que no tuvo mas remedio que
organizar un cenobio. Cuentan que su vida se alargd hasta mas de cien afios
y casi al final de su existencia se acerco a visitar a Pablo el Ermitafio que era
un famoso decano de los anacoretas de Tebaida, que se alimentaba cada dia
con un pan que le suministraba un cuervo. Pero cuando llegd Antonio, el
cuervo les suministraba dos panes en lugar de uno. Las mismas fuentes
cuentan que Antonio enterr6 a Pablo el Ermitafio con la ayuda de dos leones
cuando murid. Tales son las narraciones de su leyenda.

La orden de los antonianos a la que pertenecia Juan de Baltasar se
habria especializado en la atencion y cuidado de enfermos con dolencias
contagiosas: peste, lepra, sarna, y sobre todo la llamada ‘fuego de San
Anton’ o ‘fuego sacro’. Estos elementos caracteristicos de la orden estan
versados, como se puede observar, en la caridad, la compasion y sobre todo
la ayuda permanente a los afectados por calamidades: aspectos todos ellos
que facilitan el acercamiento de la orden a la masa pobre, desamparada e
indefensa; de ahi su supuesta popularidad. Estos aspectos marcaron la
personalidad de Juan de Baltasar, pues a través de su obra se puede notar
una propension a la defensa de los pueblos abisinios, y africanos por
extension, contra las deformaciones de su imagen en los escritos
occidentales de la época.

* Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit, prologo.
> Ibidem.

140

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

1.2. La obra de Juan de Baltasar Abisinio

La obra de Juan de Baltasar lleva como titulo Fundacion, vida y
regla de los cavalleros comendadores monges, y militares de la sagrada
orden del glorioso padre san Anton Abad en la Etiopia, monarchia del
preste Juan de las Indias. La obra aparecié en Valencia en 1609 y estd
dividida en diecis€is capitulos. El autor habria escrito otras obras en
amarico, pero no se pueden confirmar esas conjeturas por la inexistencia de
referencias completas y cientificas sobre ellas.

L.3. La obra de Juan de Baltasar Abissino como réplica africana a las obras
occidentales sobre Etiopia y el Africa negra.

Los contenidos de la obra de Juan de Baltasar, junto al uso del
idioma de difusion (el espanol), parecen tan ideologicos que dificilmente se
puede resistir a la idea de que su autor queria tomar a contrapié¢ las
pretenciones de las 6rdenes religiosas que se atribuian en sus escritos la
conquista y la introduccion de la religion cristiana en el imperio del Preste
Juan. Esta obra ofrece una version totalmente contraria de la situacion
religiosa-y sobre todo de la religion cristiana- que reinaba en el imperio
abisinio en especial.

El autor presenta, primero, su Orden religiosa como la tnica que,
por razones historicas, politico-militares y culturales, florecia y
predominaba en la Etiopia de su tiempo: “La Orden y religion que solo
florece en la Etiopia, y a donde muchos millares de Abadias y conventos ay,
es aquella del glorioso, y gran Patriarca S. Antén Abad.”°

A continuacion de esa declaracion, Juan de Baltasar habla de su
implantaciéon en Etiopia, remontando al siglo IV la presencia de los
religiosos de su Orden en esa region. Ademas, ofrece las caracteristicas en
las que se reconoce esa Orden, de las que destacan principalmente el habito
negro y una cruz azul llamada TAU. Por otra parte el autor reconoce la
existencia de la Orden de san Anton Abad, pero en menor proporcion y
desarrollo en Europa. Esa orden antoniana, al ejemplo de la de Viena,
mantenia vinculo de hermandad con la Abisinia y fue en el marco de los
intercambios entre esas dos Ordenes hermanas que Juan de Baltasar
Abissinio emprendié un viaje a Europa, donde fue acogido y hospedado. A
este respecto escribe Juan de Baltazar:

“Los Comendadores de San Anton de Viena han reconocido a los

® Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit. F Ir.
141

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Etudes et articles

Comendadores de San Anton de la Etiopia como a hermanos, hijos
de un padre. Y a los etiopes de su religion que vienen a Viena a
visitar (como fuy yo) el cuerpo de San Anton, los reciben y
aposentan como a hermanos, y religiosos de su orden, con mucha
alegria y caridad.”’

Concluye el autor esta presentacion afirmando la anterioridad de
esa Orden a todas las drdenes religiosas cristianas:

“Encomienda mas antigua que tiene la Iglesia de Dios: porque la
primera orden militar, de que hazen mencion las historias latinas,
fue la de los Templarios, y su institucion fue, segun los que le dan
mas anos, el de mil y ciento, segun dize Mattino de Viciana, lib. 3.
Chroni. Valent. Pero los demas historiadores les dan algunos arios
menos, como Bartholomé Cassaneo, Catal. glor. mundi, y Poliodoro
Virgilio dicen, que comenzaron a mil y 117 del nacimiento de
nuestro Sernior lesu Christo: aunque San Antonio, 2. p. Tit. 17. cap. 1
&3. dize que eran mil y 120. Por lo qual se descubre que muchos
centenares de anios es mas antigua de las demds religiones militares
esta nuestra de san Antén Abad.””

A partir de esas declaraciones, los principales objetivos de Juan de
Baltazar podrian ser: demostrar la sélida implantacion de una orden
religiosa cristiana no catolica, procedente de Egipto, es decir de otra region
del continente africano, en la Etiopia de su tiempo y su aceptacion y
asimilacion por gran parte de la sociedad Abisinia desde varios siglos. La
solidez de esa orden y su conversion en uno de los aspectos de la identidad
cultural Abisinia se traducian por ciertas actitudes populares. El autor ofrece
unos ejemplos como los que se pueden leer en el siguiente fragmento:
"Todos los demas de la Etiopia dan sus hijos a la Orden, para yr a la
guerra: la qual Orden tiene en cada ciudad su convento, y Abadia, (que son
en numero dos mil y setecientas) a donde residen los Caballeros, y
Comendadores.”

En segundo lugar, el autor queria ofrecer mas datos y més detalles
sobre su orden religiosa en Abisinia: su Modus Vivendi, su formacion; como
combaten y se gobiernan esos caballeros mondsticos de la Orden de san
Anton Abad. A esos detalles dedica el autor muchas paginas de cada

" Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit. F 12v-13r.
8 Ibidem, £.12r.
? Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit, f.4r.

142

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

capitulo de su obra, abordando todos los aspectos (social, politico,
espiritual, militar) de la vida de los abisinios a través de los religiosos de san
Anton Abad. Al demostrar los grandes impactos de las actividades de los
miembros de la Orden en los seglares y en toda la nacion abisinia, Juan de
Baltasar insintia la extension y la adopcion de esas reglas a toda la sociedad
etiope y, supuestamente la homogeneizacion de la vida sociocultural, asi
como la unidad espiritual del imperio abisinio: aspectos todos que
convertian las reglas de la Orden de san Antén Abad en uno de los
elementos fundamentales de la identidad cultural abisinia. Segln el autor, la
influencia de su orden era tan fuerte en Etiopia que acababan por influir en
las poblaciones de los reinos circunvecinos donde se imitaban sus practicas
espirituales, como se puede comprobar en el siguiente fragmento:
“Digo que son tan exemplares que hasta los gentiles son tenidos por
grandes siervos de Dios, y por imitarles algunos negros del Africa
de Menopopata, del reyno de Guguragu, de Zappe y Papeyes, y otros
de Africa, que son tributarios a nuestro emperador, por mandado del
qual he caminado estas provincias. Digo que algunos de estos
gentiles idolatras, los que mas professan de servir a Dios, se retiran
en cuevas y desiertos, en vida solitaria y dspera y a imitacion de
nuestros monges de san Anton, y de muchos anacoretas del mismo
santo, de los cuales ay muchos por toda la Etiopia, traen un habito
negro, con el Tau azul, pareciendoles en esto hazer cosa de sevicio
de Dios y de beneficio de sus almas.”"

Ademés de las informaciones sobre la vida de los religiosos de su
orden en y la supuesta lucha de influencia que encierran dichas
informaciones en relacion con otras o6rdenes religiosas, el libro de Juan de
Baltasar ofrece valiosos datos de caracter sociologico sobre el imperio del
Preste Juan. Entre las informaciones que se tienen en este sentido destacan
la composicién social del imperio etiope de su tiempo y los diferentes
estamentos que integraban aquella sociedad. Al sefialar los procedimientos
en que se podia ascender al titulo de nobleza o formar parte de la burguesia,
como se puede comprobar en el siguiente pasaje, el autor equipara las
practicas sociales de su imperio a las de Occidente:

“En la Etiopia ay una ley y constitucion que hizieron los Prestes
Juanes, luan el Santo y Phelipe Septimo, que los emperadores de la
Etiopia no puedan hazer a ningun ciudadano, ni plebeyo, noble,

' Baltasar Abissinio, Juan de, Op. cit. ff. 20v-21r.
143

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Etudes et articles

cuyo instituto inviolablemente le han guardado hasta agora todos
los emperadores de la Etiopia, porque quiere el instituto de Iuan el
Santo y Phelipe Septimo, que ninguno pueda alcanzar el grado de la
nobleza si no es solo en virtud de las armas, desta manera: que si de
la familia de un ciudadano huviesse siete hombres que huviessen
hecho siete senialadas hazarias en la guerra, una por hombre, como
tomar preso a un rey, o capitan general, tomar banderas en batalla,
romper por su persona un exército o hazer otra cosa semejante,
quedan desta suerte los ciudadanos desta familia hechos nobles, y
como a tales les da el emperador entonces sus privilegios y armas,
de la empressa que a él le parece darles.”"”

El ocio, las formas y los juegos que constituyen las principales
diversiones de los etiopes son también objeto de una atencion particular en
el libro de Juan de Baltasar: “Hazen los cavalleros torneos y justas: pelean
armados sobre cavallos, y muchas otras fiestas y entretenimientos.”

Sélo con la seleccion de la practica de justas y torneos en Etiopia
como formas de juegos practicados (precisemos que no menciona las demas
formas de juegos y diversiones en el imperio) el autor parece apuntar no
solo el nivel de la cultura social del imperio negro sino también, y sobre
todo, parece informar sobre la organizacion sociocultural de este reino
negroafricano.

Otro dato de importancia capital que ofrece Juan de Baltasar en su
obra sobre la cultura etiope es la existencia de un calendario distinto del
gregoriano. Por ejemplo, nos dice que el afio etiope empieza el 25 de marzo.
2. La importancia de la obra de Juan de Baltasar Abissinio
2.1. Importancia de la obra para Abisinia y el Africa negra

Si tomamos en cuenta todos los elementos senalados, la
importancia sociopolitica de la obra de Juan de Baltasar, tanto para el
imperio abisinio como para el Africa negra, no da lugar a dudas. Esta obra
puede apreciarse sobre todo en dos niveles: al ser una fuente africana resulta
mas fiable por la autenticidad de los datos ofrecidos sobre la sociedad etiope
en sus aspectos sociales, culturales y politicas. El autor intentaba ofrecer
unos datos reales y objetivos que contrarresten la visidn cadtica que los
libros de viajes de los siglos XVI y XVII difundian sobre los africanos en
general. La obra carece de los aspectos monstruosos y maravillosos que los

' Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit. f.12r.
144

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

autores del siglo XVI utilizaban para presentar a los negros de Africa.
Recordemos que Juan Ledén el Africano, en su Descripcion general de
Africa y de las cosas notables que alli hay, redactada en 1526 y publicada
en 1550, identificaba el Africa negra con un caos en el que no hay frontera
entre animales y hombres, llegando hasta asimilar al africano con ciertos
animales: por ejemplo afirmaba que la hiena y los africanos son iguales en
muchos aspectos porque emiten los mismos sonidos. Declaraba que
hombres y animales viven en una simbiosis perfecta, basandose en Solino
que hablaba de un pueblo etiope que tenia un perro como rey'. Tanto por su
modus vivendi como por sus formas fisicas, los autores espafioles del siglo
XVI (Juan Leoén el Africano y Luis del Marmol Carvajal sobre todo)
asimilaban a muchos pueblos de Africa a los monstruos, siguiendo en esto
los pasos de autores antiguos. Por ejemplo, tanto los autores antiguos como
los espafioles del siglo XVI afirmaban que los Blemies tienen un ojo en el
pecho; los Himantopodes tienen piernas tan blandas como las serpientes, los
Trogloditas viven en cavernas como los Ganfasantes, los Atlantes maldicen
el Sol y no tienen suefio... 1 Vistos desde esta perspectiva los africanos no
eran mas que unos seres deformes e hibridos entre animales y hombres, y
por consiguiente pertenecen a la especie de los seres infrahumanos: “Por su
parte, los de la tierra de negros son bestialisimos, gente sin cabeza, ingenio,
ni sentido, todo lo desconocen, y también viven a guisa de animales, sin
reglas y sin ley”", puede leerse en la obra de Juan Ledn el Africano,
considerada como la primera fuente mas completa e importante sobre el
continente africano en Espafia y en el mundo occidental en el siglo XVI.

Asi pues, Africa en el imaginario colectivo occidental implicaba
una humanidad monstruosa, tanto por la bestialidad de sus hombres como lo
extraiio de su modus vivendi, asi como las deformidades de su fisico y los
trastornos de su lenguaje. Esta imagen se impuso en el mundo occidental y
se mantuvo durante siglos y siglos, a pesar de los esfuerzos hechos por
ciertos viajeros europeos por cambiarla a partir del siglo XV.

La calidad de las informaciones seleccionadas y ofrecidas por Juan de

2Oumelbanine, Zihri. L Afrique au miroir de I’Europe: Fortunes de Jean Léon I'Africain a
la Renaissance, Ginebra: Droz, 1991, p. 22.

13 Africano, Juan Leon el. Op. Cit, passim; Méarmol Carvajal, Luis del. Descripcion general
de Affrica: primera parte, Granada: René Rabut, 1573 y Segunda parte y libro séptimo de
la descripcion general de Affrica, Malaga: Juan René, 1599.

'* Africano, Juan Leon el. Op. Cit. p. 83.

145

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Etudes et articles

Baltasar Absisinio en su obra presenta un contraste profundo con esos
aspectos fabulosos. Ademas, la falta de esos aspectos maravillosos y
prodigiosos en la obra de Juan de Baltasar podria tener un sentido mucho
mas importante: el autor afirmaba haber recorrido varios reinos negros, pero
no refiere nada tan extravagante ni extraordinario en los comportamientos
de esas poblaciones negras.

La imparcialidad del autor en las informaciones ofrecidas puede
averiguarse a través de varios elementos y actitudes ante las realidades
descritas: coincide con los demés autores que le precedieron en la
presentacion del aspecto fundamental de la cultura negroafricana
tradicional, es decir las practicas idolatras. Pero a diferencia de aquellos
autores que afirmaban que esos pueblos rechazaban cualquier contacto con
los extranjeros y se quedaban alejadas de la religion cristiana, Juan de
Baltasar informa sobre la buena disposicion de esos pueblos a abandonar su
idolatria por la religion cristiana, pero con tal que los cristianos los
abordasen de buena manera y los persuadiesen: “...esos tales con grande
facilidad se bautizan, si son persuadidos de algun christiano, y a los que se
hazen christianos, los recebimos en nuestros conventos y abadias,
catequizandoles, y enseniandoles en la verdadera y santa fe de nuestro
Serior lesu Christo.”"

Por otra parte, el aparente plagio del libro de Juan de Baltasar por
el dominico Luis de Urreta parecia confirmar la importancia del mismo,
porque las informaciones contenidas en ¢l sobre los etiopes y los Negros en
cierta medida, a pesar de que este Gltimo manipuld esas informaciones de
manera extravagante, deformandolas y desviandolas de su sentido original.
2.2. Importancia literaria de la obra de Juan de Baltasar

Aunque la intencion inicial del autor no fuera probablemente
escribir una obra literaria, se pueden notar muchos aspectos que confirman
su literariedad. Entre ellos cabe sefalar las peripecias de la recepcion de la
obra en Occidente después de su publicacion en la fecha indicada. Una ola
de controversias y una nutrida polémica caracterizaron la actitud de muchos
occidentales, como pasa en cualquier caso de “revolucion” (en este caso se
trataria de una revolucion de la imagen del africano en Occidente). La
primera controversia significativa surge tras el aparente plagio del libro de
Juan de Baltasar Abissino por el padre Luis de Urreta en sus dos obras

' Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit. f.21r.
146

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

publicadas en 1610 y 1611.'°

La misma figura de Juan de Baltasar como autor fue objeto de
controversias, en la medida en que muchos dudaban (y siguen dudando) de
la capacidad de un africano, y de un Negro, de escribir un libro tan
importante y en un idioma tan estratégico en esa época. Hirsche baraja la
posibilidad de que habria sido redactado el libro hacia 1578 por un tal Pietro
Duodo, natural de Venecia, pero no expone de manera convincente los
argumentos de su tesis. En efecto, Bertrand Hirsche, en una tesis doctoral
sobre las figuras y personajes de Etiopia entre los siglos XIV y XVI, afirma
lo siguiente: “Qu’il s’agirait probablement d’un personnage de fiction,
plutét que d’un imposteur, comme on 1’affirme parfois.” '” En el mismo
sentido, el jesuita, especialista de los estudios etidopicos, Hervé Pennec,
aboga a favor de la tesis de Bertrand Hirsche y su actitud parece aun mas
radical frente a la persona Juan de Baltasar Abissinio. La actitud de Pennec
es, en la perspectiva ideologica, una continuacion de la reaccion de los
jesuitas del siglo XVII tras la publicacion de la obra de Juan de Baltasar. En
efecto, todos los jesuitas se montaron en cdlera tras la publicacion de la obra
de Luis de Urreta y escribieron una refutacion de dicha obra en la que
tacharon al “informador” del dominico (Juan de Baltasar Abissinio) de
impostor, aunque no pusieron en duda la existencia efectiva de ese
personaje. Por otra parte, esos jesuitas no dejaron constancia de haber leido
el libro de Juan de Baltasar, en el que las informaciones sobre Etiopia eran
bastante diferentes de las pretendidas noticias detalladas y completas que
ofrecia el dominico en su libro. Los jesuitas no cotejaron el contenido de las
dos obras y solo se limitaron a las declaraciones de Luis de Urreta.
Sefialemos que los jesuitas de los tiempos modernos y contemporaneos

' Urreta, Luis de. Historia eclesidstica, politica, natural y moral de los grandes y remotos
reynos de Etiopia, Valencia: Pedro Patricio Mey, 1610 e Historia de la sagrada orden de
predicadores en los remotos reynos de la Etiopia. Trata de los prodigiosos Santos Martires
y confesores, Inquisidores apostolicos, de los conventos plurimanos, donde viven nueve mil
frailes del alleluya con siete mil y de Bedemagli, de cinco mil monjas, con otras grandezas
de la religion del padre santo domingo, Valencia: Juan chrysostomo Garriz, 1611.Para
escribir esas obras el mismo padre Luis de Urreta, entonces profesor de teologia en el
convento de los frailes predicadores en Valencia, afirmaba tener sus informaciones de un
etiope llamado Joao de Baltasar de la orden de san Anton Abad.

"7 Hirsche, Bertrand. « Connaissance et figures de [’Ethiopie dans la cartographie
occidentale du XIV° siécle au XVI° siécle », (Tesis Doctoral), Paris : Université de Paris I,
1991, pp. 520-521.

147

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Etudes et articles

tampoco parecen haber hecho caso a los contenidos del libro de Juan de
Baltasar en sus aspectos supuestamente polémicos. Para ellos, Juan de
Baltasar no era s6lo un impostor, sino un personaje de ficcion, que nunca
existi6 en la realidad, como se puede leer en las reacciones de Bertrand
Hirsche y Hervé Pennec anteriormente mencionadas.

Volviendo a los supuestos contenidos de la obra de Juan de
Baltasar que provocaron probablemente esa actitud reaccionaria de los
jesuitas, los criticos apuntan estos aspectos que consideraban los jesuitas
como una estafa moral y una gran ofensa a la religion cristiana catolica, a
saber: que el imperio del Preste Juan ha sido desde siempre cristiano y
catdlico, y que sus reyes juraban la obediencia a Roma; que los reyes de
Etiopia descendian directamente de los Reyes Magos, que en Etiopia habia
arboles que daban frutas todo el afio, hormigas grandes como perros,
numerosas y excelentes escuelas donde estudiaban juntos los chicos y las
chicas; o que en la capital del imperio habia una biblioteca donde se
guardaba toda la sabiduria del universo etc. Sin embargo no aparecen estos
aspectos en el libro de Juan de Baltasar, aunque se pueden encontrar
informaciones algo desproporcionadas y extravagantes referentes a la orden
de San Anton Abad que el autor presenta como omnipresente y potente en la
Etiopia de su tiempo, mientras que las demas 6rdenes religiosas decian casi
lo mismo. Este ultimo aspecto es lo que mas puede interesar, en la medida
en que nos ayuda a entender esa controversia y esa nutrida guerra de
informaciones como campanas o propagandas de las drdenes religiosas, pero
que Etiopia y todas las tierras de mision en general solo servian como
terreno donde se enfrentaban.

Esta forma “polémico-dialdgica” adoptada como estilo por Juan de
Baltasar es otro aspecto que podria confirmar la literariedad de la obra, en la
medida en que provoco un debate multiforme sobre los contenidos del libro
y su autor.'®
Conclusion

Escrito y publicado dentro del contexto de la lucha de influencia
mantenida entre las diferentes ordenes religiosas, el libro de Juan de
Baltasar cumplia varias funciones: constituia un arma eficaz contra las
informaciones alteradas recibidas en Occidente sobre la situacion de su

'® Sobre este elemento remito a ZAPUNOV, Inés, Disputed Mission. Jesuit Experiments
and Brahmanical Knowledge in Seventeenth-century India, New-Delhi, 1999.

148

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

religiéon en Abisinia. Ademas, contrarrestaba las ideas preconcebidas sobre
la sociedad y la cultura de los Negros difundidas en las obras de los siglos
XV, XVI y anteriores. La eleccion del espaiiol como idioma de escritura es
doblemente estratégica: confirma la presencia de Espafia por esas tierras en
tiempos tan remotos como los siglos XVI y XVII y la asimilacion de la
lengua espafiola por los africanos, al mismo tiempo que sefiala el alto nivel
de cultura alcanzado por los abisinios. A estos elementos habria que afadir
el gran interés manifestado por los espafioles por Etiopia debido a su
posicion estratégica, siendo el inico territorio cristiano en medio de varios
reinos musulmanes. Era el unico punto desde el que los espafioles podian
posicionarse para detener la progresion del amenazador poderio del reino
otomano en el Africa negra. Todo ello, y sobre todo los factores religiosos,
sociologicos, culturales e ideoldgicos evocados arriba, pudieron determinar
el uso del espafiol para escribir este libro para alcanzar una mayor difusion
en el mundo occidental. En todo caso esta obra es una de las primeras
manifestaciones de la literatura hispanoafricana, como aquellas cartas del
rey del Kongo o del emperador de Abisinia, escritas también en espafiol en
la misma época, y que merecen incluirse dentro de este corpus.

BIBLIOGRAFIA

Africano, Juan Leon el, 1550, Descripcion general de Africa y de las cosas
peregrinas que alli hay, Roma: Ramusio.

Bouba Kidakou, Antoine, 2006, Africa negra en los libros de viajes
esparioles de los siglos XVI y XVII (Tesis doctoral), Madrid:
UNED.

Marmol Carvajal, Luis del, 1573, Descripcion general de Affrica: Primera
Parte, Granada: René Rabut.

*H% 1599, Segunda parte y libro séptimo de la descripcion general de
Affrica, donde se contiene las provincias de Numidia, Libia, la
tierra de los Negros, la baxa y la alta Etiopia, Egipto, con todas
las cosas memorables della, Mélaga: Tuan René

MAUNY, Raymond, 1980, (trad.), Description de [’Afrique, Paris:
Maisonneuve.

Oumelbanine, Zhiri, 1991, L’Afrique au miroir de |’Europe: Fortunes de
Jean Léon [’Africain a la Renaissance, Ginebra: Droz.

149

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)



Etudes et articles

**% 1989,“Jean Léon 1’ Africain, une oeuvre et son lieu” Nouvelle Revue du
Seizieme Siecle, 7

Pais, Pero, 1945, Historia de Etiopia, edicion, introduccion y notas de
Elaine Sanceau, Porto: Livraria e Civilizagao.

Pellicer de Ossau Salas y Tovar, José, 1649, Mission evangelica al reyno de
Congo por la Serdfica religion de los capuchinos, Madrid:
Domingo Garcia Morrés.

Pennec, Hervé, « La Mision jésuite en Ethiopie au temps de Pedro Paez
(1583-1622) et ses rapports avec le pouvoir éthiopien », Rassegna
di Studi Etiopici, op. cit., p. 78.

*#% « La correspondance royale éthiopico-européenne de 1607 », Cahier du
Centre de Recherches Africaines, 9 (1998), p. 24.

Urreta, Luis de, 1610, Historia eclesidstica, politica, natural y moral de los
grandes y remotos reynos de Etiopia, Monarchia del Emperador,
llamado Preste Juan de las Indias. Muy util y provechosa para
todos estados, principalmente para predicadores. A la sacratisima
y siempre Virgen Maria del Rosario. Compuesta por el Presentado
Fray Luis de Urreta, de la Sagrada Orden de Predicadores,
Valencia: Pedro Patricio Mey.

*#% 1611, Historia de la sagrada Orden de los predicadores en los remotos
reynos de la Etiopia. Trata de los prodigiosos Santos, Mdartyres, y
Confessores, Inquisidores apostolicos, de los conventos puritanos,
donde viven nueve mil frayles del alleluya con siete mil de los
Bedenagli, de cinco mil monjas, con otras grandesdezas de la
religion del padre santo Domingo, Valencia: Juan Chrysostomo
Garriz.

Zapunov, Inés, 1999, Disputed Mision. Jesuit Experiments and Brahmanical
Knowledge in Seventeenth-century India, New-Delhi.

150

BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Roméne
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 21:03:26 UTC)


http://www.tcpdf.org

