
Diversité et Identité Culturelle en Europe

95

DU POUVOIR. DE L’HORIZON ÉTHIQUE À
CELUI ESTHÉTIQUE

Dr. Ileana TĂNASE
Valahia University of Targoviste

ileanatanase@ymail.com

Abstract:
The political context seems to have established two stock phrases which

encapsulate the meaning of the mechanisms of power – the ‘struggle for power’ and the
‘intoxication of power’. If the power struggle is most fiercely enacted at the level of
political speeches, which have to be convincing as to the truthfulness of the position they
serve, the ‘intoxication of power’ is not confined to the domain of politics, it can be found
anywhere within the realm of social relations. Then the question naturally arises: whatever
inside us, innate in the fibre of our being, makes it possible for the powerful one to
subjugate the less strong one? This question has multiple ramifications, pointing not only
to the ethical horizon, but also to an aesthetic one. He who subdues another has on his side
either the authority given by the particular qualities that he possesses or the ascendancy of
the situation, dictated by various kinds of hierarchies based on age, social rank, more or
less marked biological aggressiveness and sometimes sheer contingency. In the aesthetic
realm, we sometimes find original answers.

In Samuel Beckett’s play Waiting for Godot, the interpretation of power relations
is actually based on a reversal of the poles of power. Paradoxically, the power lies not with
the torturer, but with the victim, whose so called ‘helplessness’, regarded as the
unconditional submission of a being for whom not to submit is both unconceivable and
impossible, becomes in fact the power to understand the place and role meant for him in
the game. Since it is the victim who sets the game, it follows he also leads it, so it is he
who holds the real power. Besides, he knows to know beforehand something that the other
misses: the harm of power has already become, through repetition, something banal.

Key-words:
Power, struggle for power, the intoxication of power, to dominate.

Si l’on se posait la question sur les ressorts d’un discours de pouvoir
(question qui, d’ailleurs, ne cessera de soulever nombre de discussions et
d’interprétations),  on  pourrait  certes  répondre  tout  en  se  référant  de  prime
abord au contexte politique, car c’est lui qui semble avoir consacré deux
syntagmes repère pour ce que signifient les mécanismes du pouvoir: le
combat pour le pouvoir et  l’ivresse du pouvoir. Dans ce contexte, le
discours de pouvoir tient notamment au désir de faire connaître et

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:22 UTC)
BDD-A4022 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

96

d’expliquer des états de choses qu’on révèle, jusqu’à un certain point, dans
une perspective neutre. Mais comme tout discours politique poursuit un but,
la neutralité disparaît dès l’instant où le locuteur le croit nécessaire, cédant
la place à l’intervention de points de vue particuliers, à d’intérêts camouflés
à première vue et pourtant visibles lors d’une analyse plus rigoureuse; la
manière même de structurer le discours, dirigé vers l’obtention d’un certain
effet sur l’auditoire, va le prouver. D’où il ressort que si, dans une première
étape, le discours recourt à la technique de la description en tant que
garantie de l’exactitude des états de faits présentés, dans l’étape suivante il
procède à la combinaison de ces arguments qui doivent convaincre de la
vérité concernant la prise de position à laquelle il sert. L’enjeu de
l’argumentation est, assurément, un enjeu d’influence ou, d’après
l’appellation de Patrick Charaudeau36, un enjeu de persuasion dont l’effet
sera ressenti tant dans la sphère rationnelle que dans celle émotionnelle.
Dans le cadre de la typologie des discours politiques, le discours
argumentatif a pour but de faire raviser quelqu’un ou bien de lui faire
adopter un comportement projeté d’avance par l’entremise de l’exposé
d’une thèse (ou d’une idée) soutenue par des arguments solides. Au cas où
l’orateur y parviendrait, il aurait une place privilégiée dans la relation avec
le public auquel il s’adresse. Le rapport de pouvoir finirait par pencher la
balance en faveur du locuteur, car c’est lui qui persuade autrui, alors que ce
dernier en est persuadé. Celui-ci aura la sensation qu’il partagera lui aussi
ce pouvoir, qu’il en jouira un jour ou l’autre, peut-être au moins en égale
mesure que son vrai détenteur. Désignés dans la stricte perspective de la
relation de pouvoir, le locuteur est celui qui convainc/soumet et
l’interlocuteur celui convaincu/soumis.

Il est bien certain qu’en un espace de temps plus ou moins long, ce
type de discours a affaire à l’éthique. On le passe par le filtre de la vérité
censée le vérifier dans l’immédiateté de son articulation ou, plus tard,
lorsqu’il reçoit, en tant que «fournisseur d’espoirs», le verdict de vrai ou
faux, suite à sa confrontation au réel. La «sentance» sera rendue en fonction
de la réussite ou de l’échec du passage du discours en réalité: sinon, quelle serait
la valeur des paroles d’un discours politique qui ne sont pas suivies d’actes?

36 Patrick Charaudeau, 2005, Le discours politique. Les masques du pouvoir, Paris: Vuibert.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:22 UTC)
BDD-A4022 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

97

Le discours politique est, d’emblée, un discours de pouvoir. Dans
cette catégorie figurent les seuls discours qui convainquent, qui «séduisent»
par la puissance des promesses faites: la «parole d’aujourd’hui» est tenue à
l’«acte de demain». En un mot,  le talent essentiel  en politique est  celui  de
convaincre. Après quoi le pouvoir, une fois qu’on l’aura conquis, exerce
son influence aussi bien sur la majorité inorganisée que sur la minorité
organisée qui se veut l’interprète du grand nombre en vertu de leur
complicité, de leur consentement tacite. L’idéologie promue jusqu’à
l’avènement au pouvoir doit servir à justifier la domination de cette
minorité, domination à laquelle on arrive par la voie des paroles qui
anticipent la société à venir, tout en s’efforçant de l’instaurer. La confusion
vient de ce qu’on clame le bonheur du plus grand nombre, alors qu’en
réalité c’est le succès de la minorité qui est poursuivi et dont on cherche à
accroître  la  puissance  pour  réduire  celle  des  autres.  Le  recours  à  la
psychologie (même vulgaire) révèle qu’il existe un penchant à la dictature,
que le but de la politique en général est de s’approprier un pouvoir sans
partage, de s’emparer du pouvoir absolu sans intention aucune de le
restituer. Ce que l’on fait après avoir conquis le pouvoir est déjà une autre
affaire. Il ne faut pourtant pas ignorer que, parfois, il y a des témoignages
gênants concernant le glissement du terrain des promesses à celui des faits.

Mais si le combat pour le pouvoir se livre avec le plus
d’acharnement au niveau des discours politiques lors de la confrontation
visant à une charge publique quelconque, l’ivresse du pouvoir ne recouvre
plus un domaine déterminé, elle n’est plus caractéristique de la seule vie
politique. Par contre, on peut la rencontrer du côté de n’importe quel
domaine des relations sociales.

Dans sa «Face à l’extrême»37, Tzvetan Todorov affirme que le
plaisir éprouvé lorsqu’on fait ressentir aux autres le pouvoir qu’on a sur eux
dépasse de loin les limites de la vie politique, pour s’installer où que ce soit:
dans les relations affectives, de parenté ou intimes dont il conclut qu’elles
ne sont pas, elles non plus, exemptes de cette ivresse du pouvoir qui se
retrouve, somme toute, partout. Naturellement, le problème qui se soulève,
à cet égard, porte sur ce qui rend possible, dans la constitution de l’être
humain, que le plus puissant soumette celui moins puissant. L’homme qui

37 Tzvetan Todorov, 1994, Face à l’extrême, Paris: Éditions du Seuil.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:22 UTC)
BDD-A4022 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

98

assujettit autrui a de son côté soit l’autorité que lui confèrent des qualités à
part qu’il possède, soit l’ascendant de la situation - la simple conjoncture ou
bien toutes sortes de hiérarchies: d’âge, de rang social, voire quelquefois
d’agressivité biologique marquée d’un individu. Ce qui s’institue dans ce
type de rapport de pouvoir est, d’une part, l’aveuglement volontaire du désir
d’assujettir et de dominer à tout prix, et d’autre part, le besoin confus de se
laisser dominer, de subir la servitude d’une manière absolue. Une
explication là-dessus aurait en vue le goût d’exercer la tyranie dont nul n’est
exempt, de même que cette aspiration étrange à subir les contraintes
impérieuses de la tyrannie dont nul, non plus, n’est exempt. Ces deux traits
peuvent coexister en l’une et même personne. Quand ils se manifestent
distinctement chez des personnes qui les possèdent à des degrés différents,
la conséquence qui en découle est que ceux qui se laissent le plus enivrer
par leur pouvoir sur les autres traiteront ces derniers commes de simples
outils, comme des moyens destinés à accomplir des projets qui les
transcendent, n’ayant rien à faire à leur volonté. La philosophie humaniste
n’ignore pas qu’il est inévitable, parfois, que certains hommes soient pris
pour des moyens; ce qu’elle prétend en fait c’est qu’ils ne soient nullement
réduits  à  cette  dimension.  Il  y  a  des  voix  dans  les  courants  idéalistes  qui,
depuis l’aube des temps, ont refusé ouvertement un tel  asservissement qui
fait  de  l’homme  moyen  et  non  point  but,  outil  au  lieu  de  finalité.  La
réconciliation de ces deux côtés antagoniques, véritable «impératif
pratique» pour la vie de quiconque, est conçue par E. Kant38 dans ses
Fondements de la métaphysique des moeurs:

«Agis de telle sorte que tu traites l’humanité dans ta personne et
dans celle d’autrui toujours en même temps comme une fin, jamais
simplement comme un moyen».

Il est bien connu que dans le monde des idées, là où l’on travaille
avec de pures abstractions, on peut trancher catégoriquement en faveur des
beaux principes qui devraient gouverner nos vies. Mais en réalité il survient
dans la vie de tout un chacun un moment de lucidité où l’on se voit
impuissant à rendre le monde comme on le voudrait. À ce moment précis,
les  choses  se  révèlent  sous  la  forme donnée  une  fois  pour  toutes.  Quant  à
celui qui s’empare du pouvoir, il n’aura jamais envie (au moins dans son for

38 E. Kant, „Fondements de la métaphysique des moeurs”, in: G. Pascal, 1968, Les grands
textes de la philosophie, Paris: Bordas.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:22 UTC)
BDD-A4022 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

99

intérieur) de le restituer , ce qui porte à croire qu’il y a des caractères qui ne
sauraient s’épanouir qu’en exerçant le pouvoir de manière absolue. Cela
signifie que l’exercice du pouvoir s’explique parfois par une impulsion
primaire de dominer les autres et non pas par le désir vulgaire d’obtenir un
avantage de telle ou telle nature. En ce sens, il faut dire qu’il y a des gens
qui aspirent au pouvoir envisagé uniquement comme but en soi, que le
pouvoir est souhaité pour lui-même et non en vue d’autre chose, qu’il n’est
voulu que pour lui-même et en raison de ce qu’il vaut en lui-même. D’où il
résulte une sorte d’«ivresse immatérielle»39 touchant à la véritable
métaphysique du pouvoir, qui ne tient ni à l’argent, ni à la belle vie, ni aux
flatteries non plus dont on se verrait entouré du fait d’un rang social élevé.

Ceux qui souhaitent prendre le pouvoir pour le pouvoir sont ceux le
plus enclins à devenir de vrais tyrans. Ce sont, pour la plupart, des êtres
impitoyables, durs et prêts à se faire démontrer à tout moment le pouvoir
qu’ils ont sur autrui. Pour cette raison, ils sont d’autant plus dangereux
qu’ils chercheront à se ruer avec une intolérance absolue sur des êtres
innocents qui se trouvent apparaître dans leur chemin. Pour eux, pour ces
tyrans, l’innocence n’est pas mérite ni ne deviendra jamais vertu. Au bout
du compte, le mécanisme de la complicité tyran(s)-victime(s) assure la
marche du monde. Si le tyran ne jouissait pas de la complicité de sa victime,
l’histoire des hommes - réelle ou seulement imaginaire – n’eût pas été ce
qu’elle fut ni ne serait ce qu’elle est.

À en juger de la complicité qui atteint le paroxysme dans un couple
de personnages illustres de la pièce de Samuel Beckett, En attendant Godot,
on  y  verrait  clair  que  la  relation  de  pouvoir  s’établit  sur  un  renversement
inédit des deux pôles du pouvoir. Ce qui est à remarquer c’est que,
paradoxalement, c’est la victime qui joue au pouvoir, puisque c’est elle qui
porte le fouet avec lequel, périodiquement, le bourreau lui frappe le dos
avec des coups se répétant à intervalles réguliers. Point n’est besoin de la
violence du bourreau aussi longtemps que la victime vient à sa rencontre,
lui demandant, par le fouet qu’elle lui tend, qu’on la domine.

Qu’est-ce que ladite «impuissance» de la victime? Peut-on encore la
concevoir dans les mêmes termes de soumission inconditionnée d’un être
pour qui ne pas se soumettre c’est précisément manquer à son devoir? Peut-
on encore y voir la même acception qu’on y attache de règle suivant

39 Tzvetan Todorov, ibid.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:22 UTC)
BDD-A4022 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

100

laquelle «la victime n’a que ce qu’elle mérite»?. Autant de questions sur
l’impuissance qui ne serait, peut-être, que l’inverse de ce qu’on y comprend
ordinairement, à savoir que la victime se rend bien compte de la place et du
rôle qu’on lui assigne dans le jeu. D’où sa supériorité qui s’avère tout à fait
juste. D’abord, parce qu’elle subit ce qu’elle subit. Ensuite, parce qu’elle
entend les règles du jeu dont elle sort en vainqueur. Elle porte le fouet et le
tend régulièrement, elle fait le jeu et le dirige, par conséquent c’est elle qui
détient le vrai pouvoir. Et surtout ce qui la rend d’autant plus digne
d’admiration c’est qu’elle semble savoir par avance ce que l’autre ignore: le
mal du pouvoir est, à force de le répéter, quelque chose de banal.

References:
CHARAUDEAU, Patrick, 2005, Le discours politique. Les masques

du pouvoir, Paris: Vuibert.
TODOROV, Tzvetan, 1994, Face à l’extrême, Paris: Éditions du Seuil.
KANT, E., „Fondements de la métaphysique des moeurs”, in: G.

Pascal, 1968, Les grands textes de la philosophie, Paris: Bordas.

Rezumat:

Despre putere. De la orizontul etic la cel estetic
Contextul politic pare a fi consacrat două sintagme reper pentru ceea ce înseamnă

mecanismele puterii – bătălia pentru putere şi beţia puterii. Dacă bătălia pentru putere se
dă cel mai aprig la nivelul discursurilor politice care trebuie să convingă de adevărul luării
de poziţie căreia îi slujesc, beţia puterii nu mai este specifică doar vieţii politice, ea poate fi
întâlnită în orice domeniu al relaţiilor sociale. Întrebarea care se ridică în mod firesc este ce
anume din noi, din constituţia noastră, face posibil ca cel puternic să îl supună pe acela mai
puţin puternic? Întrebarea aceasta are multiple trimiteri nu numai la orizontul etic, ci şi la
cel estetic. Cel care-l supune pe altul are de partea sa fie autoritatea pe care i-o dau însuşiri
aparte pe care le deţine, fie ascendentul situaţiei dictat de varii feluri de ierarhii: de vârsta,
de rang social, de agresivitate biologică marcată şi uneori de simplă conjunctură. În
registrul estetic, asistăm uneori la transpuneri inedite. Interpretarea relaţiei de putere se
aşază, în piesa lui Samuel Beckett, En attendant Godot,  pe  o  răsturnare  în  fapt  a  polilor
puterii. Paradoxal, puterea nu este la călău, ci la victimă, pentru că aşa-zisa ei „neputinţă”,
privită ca o supunere necondiţionată a unei fiinţe pentru care a nu te supune este ceva
inadmisibil şi imposibil, devine aici puterea de a înţelege locul şi rolul care îi sunt menite
în joc. De vreme ce victima ordonează jocul, înseamnă că ea îl conduce, deci ea deţine
adevărata putere. În plus, ea pare să ştie dinainte lucrul care celuilalt îi scapă: răul puterii
este, prin repetare, deja ceva banal.

Cuvinte cheie:
Putere, bătălia pentru putere, beţia puterii, a domina.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 03:10:22 UTC)
BDD-A4022 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

