
 

 429

Sfîntul Mitropolit Antim Ivireanul,  
ctitor al predicii originale în limba română 

Carmen-Maria BOLOCAN 

Notre étude, Le Saint Métropolite Antim Ivireanul, fondateur du sermon 
original dans la langue roumaine, souligne la contribution importante que cette 
personnalité a apporté à la culture roumaine et, pas seulement. L’auteur a employé 
dans ces sermons, beaucoup d’éléments cu culte chrétien, de la litérature 
populaire, mais aussi des textes bibliques et patristiques. 

La fonction herméneutique du discours se réalise à l’aide du talent du parleur. 
La mission du prédicateur est de guérir l’îme  de ses fidèles. C’est pourquoi, le 
sermon du dimanche est compris comme une école de psychothérapie, d’analyse 
des îmes et des consciences. 

Cette étude met en évidence le fait que ces sermons peuvent constituer un 
modèle pour les précheurs d’aujourd’hui, le schéma rétorique étant le même à 
cette époque-là qu’aujourd’hui. 

 
I. Conţinutul predicilor Sfîntului Mitropolit 
Sfîntul Mitropolit Antim Ivireanul, marele retor din ultimii ani ai epocii 

Sfîntului Voievod Constantin Brîncoveanu, este categorisit drept un străin adaptat 
pînă la însuşirea conţinutului mentalităţii româneşti. Devoţiunea pentru cultura 
românească l-a determinat să se ridice deasupra mulţimii de străini atraşi de 
meleagurile româneşti. 

Lectura Didahiilor îl indică pe Mitropolitul Antim iniţiator al elocinţei sacre. 
Compoziţional, predica este meditată, chibzuită şi, cu toată naturaleţea şi vigoarea 
ei, relevă un caracter scriptic. Ea constituie şi o revoluţie în sens beletristic, 
avansînd ideea de public. Stilul cazaniei iese, astfel, din stereotipie şi se 
subordonează relaţiei predicator-auditor. 

Deşi Sfîntul Antim a fost important ca tipograf şi traducător, harul său s-a 
manifestat în predica de amvon, a cărei compoziţie şi efect interesează istoria 
literaturii. Imagistica poetică este un instrument liric al discursului teologic, 
asigurîndu-i eficacitatea. Chiar dacă primează învăţătura şi nu delectarea, există, 
oricum, intenţia de a miza pe sensul figurat al cuvîntului şi al construcţiilor 
alegorice. Estetizarea mijloacelor folosite de retorica sacră nu este, într-atît de 
excesivă încît să trădeze simplitatea discursului, postulată de Sfinţii Părinţi. Sfîntul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:49:33 UTC)
BDD-A40 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 430

Antim este cunoscător de dispute retorice. Numai din această perspectivă pot fi 
înţelese numeroasele fraze, de o anumită vehemenţă, prin care Antim se dezice de 
retorică şi se recunoaşte doar predicator, păstor apostolic. Dacă are unele opinii, ele 
ţin doar de sfera moralei creştine şi sînt măsurat distribuite în cele 35 de didahii 
(predici-învăţături) lăsate în manuscris.  

Lectura Didahiilor ne descoperă că în alcătuirea cuvîntărilor s-a ţinut seama şi 
de principiile omiletice care contribuie la atingerea scopului întreit al predicii: de a 
lumina mintea, de a mişca inima şi de a îndupleca voia. Aceste principii sînt: 
hristocentric, pentru că învăţătura bisericească şi îndemnul spre a face bine vin de 
la Hristos şi se împlinesc în şi pentru Hristos, eclesiocentric, pentru că se afirmă 
necesitatea ascultării necondiţionate şi continue de Biserica ce este păstrătoarea 
adevărurilor de credinţă revelate, psihologic, prin analiza unor stări sufleteşti ale 
persoanelor din istoria sfîntă şi prin observarea unor astfel de stări la ascultători, al 
intuiţiei, prin capacitatea de relaţionare dintre cunoştintele abstracte cu cele care 
caracterizau societatea contemporană cu autorul, al stimulării activităţii proprii a 
ascultătorilor, al actualizării, prin raportarea învăţăturii evanghelice la situaţii din 
viaţa societăţii în mijlocul căreia îşi desfăşura viaţa preoţească, al propovăduirii cu 
cuvîntul şi cu fapta, prin modelul vieţii sale duhovniceşti. Acest ultim principiu 
este deosebit de important pentru reuşita predicii. Oricît de frumoase ar fi vorbele 
rostite de un predicator, ele nu vor avea în sufletul ascultătorilor rezonanţa dorită şi 
scopul predicii nu va fi atins deplin dacă predicatorul nu adînceşte în faptă forţa 
cuvîntului.  

Antim a folosit în predici o abundenţă de elemente din cultul creştin. Astfel, 
textele şi cîntările cultice întrebuinţate ca material intuitiv erau într-o bună măsură 
familiare ascultătorilor săi, deci asigurau percepţia adevărurilor de credinţă expuse 
în Didahii.  

Este important de consemnat faptul că literatura populară a constituit un factor 
important de înrîurire asupra activităţii de predicator a lui Antim. El ştie să se mişte 
cu impresionantă îndemînare printre textele scripturistice şi patristice, dar, în 
acelaşi timp, foloseşte şi cărţile populare care circulau în vremea sa.  

“Cuvînt de învăţătură în 26 ale lui Octombrie, asupra cutremurului şi a marelui 
mucenic Dimitrie, izvorîtorul de mir” nu este un simplu act de pedanterie sau de 
atitudine polemică. Contextul este cel al explicaţiei asupra fenomenului natural al 
cutremurului. Fraza are nuanţă adversativă: “Ci noi, acum, de astă dată, vom lăsa 
într-o parte cele ce au zis Anaxagora, Aristotel, Democrit şi Anaxament şi vom 
crede mai vîrtos pre Dumnezeescul filosof, pre David, carele zice (Ps. 103) (Antim 
Ivireanul, 1888: 185-186): «cela ce caută pre pămînt şi-l face de se cutremură»”. În 
aceste fraze se subliniază opţiunea predicatorului nu pentru explicaţie raţională, ci 
pentru cea figurată a înţeleptului biblic. Indiferent că este folosită în ajutorul 
moralei teologice, intenţia literară există şi ea înlesneşte înţelegerea, prin transfer 
figurat, de la seismele terestre, la tulburările sufleteşti provocate de necredinţă. 

În compoziţiile predicatoriale ale Sfîntului Mitropolit tot ceea ce curge natural 
şi patetic ţine de elocinţă (talent), iar ce e adăugat convenţional vine din ceea ce a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:49:33 UTC)
BDD-A40 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 431

învăţat (retorică). Funcţia hermeneutică a discursului se realizează prin talentul 
vorbitorului. 

Predica inaugurală, “Aceasta o am zis cînd m-am făcut mitropolit”, anunţă 
programul educativ care avea să se împlinească prin limbajul simbolic al 
evangheliştilor. Exordiul (Introducerea) acestui text are funcţia metaforei 
expansive, conotaţia ei autorizînd finalitatea întregii acţiuni a predicatorului: 
“Veniţi după Mine şi voiu face pre voi vînători de oameni” (Antim Ivireanul, 1888: 
1). Datoria predicatorului este aceea de a aduce sănătate sufletească păstoriţilor săi. 
De aceea, predica în serie duminicală e înţeleasă ca şcoală de psihoterapie, de 
analiză subtilă a sufletelor şi conştiinţelor, de corecţie a moravurilor şi de credinţă 
smerită. Iar funcţia retorului, asemănat cu misiunea Mîntuitorului Hristos, 
“preaînţeleptul doftor al sufletelor”, şi cu cea a “doftorului patimilor trupeşti” care 
vindecă boala trupului, este de a vindeca “patimile cele sufleteşti” prin “cuvinte 
cereşti”. Căci “limbile doftoria lumii” sînt. “Ucidem cu limba” sau “înviem cu 
limba”. Cuvîntul credinţei ne ajută “să ne suim sus nu cu trupul, ci cu mintea, la 
mari şi la înalte gînduri”. Astfel, fiecare predică înseamnă o treaptă a iniţierii în 
actul de a gîndi credinţa. 

Fraza exordială “Veniţi…” se repetă, ca laitmotiv, în această didahie, dar şi în 
altele. Ritmînd expunerea, repetiţia face mai clară, treptat, dicţia ideii centrale, 
sporeşte dramatismul argumentării orale însoţită de gestica retorului, pe care ne-o 
închipuim a fi fost largă şi expresivă, complementară cuvîntului răsunător. 

Programul predicatorului nu se poate împlini fără auditoriu. Cunoscuta 
“captatio benevolentiae”, plasată mereu în alt loc al predicii (de obicei la început şi 
după admonestările mai severe ale comportamentului imoral, pentru împăcare), nu 
este singura adresare directă (“iubiţii mei ascultători şi cinstiţi şi de bun neam 
boeri”). Predicatorul pleacă de la un pact, subliniind ideea că şi el suportă aceleaşi 
vicisitudini: “şi dinpreună cu Dumneavoastră să pătimesc la toate cîte v-a aduce, 
ceasul şi vremea” (Antim Ivireanul, 1888: 5). Destinul comun apropie psihologic, 
dar în acelaşi timp obligă la un comportament egal: “am datorie să priveghez cu 
osîrdie şi făr de lene ziua şi noaptea” (idem). “[…] învăţîndu-vă şi îndreptîndu-vă 
cu frica lui Dumnezeu pre calea cea dreaptă” (ibidem), însă “Şi Dumneavoastră 
încă aveţi datorie […] pentru folosul cel sufletesc […] să vă supuneţi ascultării, că 
acea ascultare ce o faceţi mie” […] “făr de făţărie şi făr de vicleşug”, devine scutul 
ierarhului, “fabricat dintr-o frază biblică “faceţi ascultare lui Hristos”, spre folosul 
vostru, “cum zice şi fericitul Pavel”. Apelul la textul scripturistic este o modalitate 
preluată din tradiţia predicii greceşti şi face parte din “argumentatio”. Textele 
scripturistice, ca şi cele parascripturistice, extrase din legende, sînt argumente de 
necontrazis şi devin convingătoare în plan etic. 

Fraza de început (a exordiului) din didahia “La Duminica Vameşului. Cuvînt de 
învăţătură”, vorbeşte despre “pohta cea mare, şi dragostea cea curată”, şi “datoria 
părintească” “m-am îndemnat astăzi de am venit aici pentru ca să vă cercetăm 
sufleteşte” […] “şi să mă ascultaţi la cele ce vă învăţ…”. “Pohta” sugerează dorinţa 
arzătoare şi pasiunea pentru a predica, termen pe care îl atenuează cu “dragostea” şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:49:33 UTC)
BDD-A40 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 432

“datoria” de a o face. Propoziţia “să vă cercetez” sugerează punerea la încercare, 
întoarcerea spre sine, cînd i se cere auditoriului să înveţe ce înseamnă credinţa, 
nădejdea şi dragostea, cele trei virtuţi creştine a cărei analiză organizează predica. 

 
II. Literaritatea Didahiilor 
Literaritatea didahiilor este studiată în toate imaginile ei, ca mijloc de impunere 

a ideii religios-morale. Transferul de sens din povestirile parabolice îl apropie pe 
Sf. Antim de ceea ce numim substituire metaforică. Cuvîntul frumos desfată, ca în 
“Cîntarea Cîntărilor”, e “picătura de apă” care “adapă grădina sufletească”, spune 
Antim, ştiind că “sufletul e făr-de materie şi trebuie tratat cu mijloace adecvate”. 
Didahiile sînt scrise şi rostite în stil fleuri. În afară de alegorii, el ştie să-şi 
organizeze expunerea cu figuri devenite clasice în retorică: antiteze şi analogii, 
prosopopei prin care autorul pune să vorbească o persoană absentă, defunctă sau un 
personaj alegoric), aluzii şi ironii, metonimii (inversarea logică a întregului prin 
parte, a părţii prin întreg, a cauzei prin efect, a efectului prin cauză) şi pericope, 
interogaţii şi exclamaţii. Ritmul şi sonoritatea cuvintelor ajută acestor forme 
literare simple să realizeze funcţia predicii. Verva retorică presupune şi un efect 
artistic. Expresia frumoasă îl face auzit. Antim disocia între a fi ascultat 
predicatorul şi a fi auzit: “Să înţelegem întîi lucrarea acestui cuvînt «Ascultaţi» 
[…] Acest «ascultaţi», aici nu să înţelege cuvîntul cel gol, ce iase din gura omului 
şi-l ascultăm cu urechile, căci acela nu să numeşte ascultare, ci auzire”. După ce 
auzi trebuie să te supui ascultării. Iar ascultare de efect, recomandată direct, este 
cea afectivă: “[…] vă pohtesc ca să vă deschideţi urechile inimilor voastre şi să 
ascultaţi cuvintele ce voi să grăiesc, pentru ca să vă folosiţi voi cu ascultarea şi eu 
cu zisele… «Fericiţi cei ce grăiesc în urechile celor ce ascultă»”. 

Sfîntul Mitropolit îşi atribuie datoria de “pescar sufletesc” mînuind cu artă 
“mreaja învăţăturii” şi “undiţa cuvîntului”, cu dorinţa de a scoate din adîncul 
sufletului “păcatul mult vînat”. Limbajul figurat este ambiguu şi determină 
înţelegerea sensibilă. Expresia “morminte spoite” aduce aminte de alegorismul de 
factură barocă al Istoriei ieroglifice. Retorul se declară atotştiutor, cititor în suflet, 
atunci cînd îşi asigură auditoriul (“domnitor”, “boieri” şi “norod creştinesc”): 
“cunosc voinţa inimii voastre”. Nu ezită să poruncească cu străşnicie 
meşteşugarilor, negustorilor, breslarilor să cinstească ziua duminicii, încearcă să-şi 
imagineze ceea ce gîndesc ascultătorii săi, pentru a le da replica (prolepsa), 
amintindu-le că el răspunde de sufletul lor: “de gîtul meu spînzură sufletele 
voastre”. 

Elocinţa Sfîntului Mitropolit Antim se adresează afectului, sensibilităţii umane, 
atît în linie morală, cît şi în linia credinţei. Cu siguranţă, predicatorul are conştiinţa 
că rostirea trebuie adecvată scopului. De aici, literaritatea textului, definită de G. 
Călinescu (1982: 12) “trecere firească de la planul material la cel alegoric”, spre 
cultivarea sensibilităţii şi accederii unui public “neobişnuit cu transcendentalităţile” 
spre semnificaţii abstracte. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:49:33 UTC)
BDD-A40 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 433

Dacă Miron Costin se sprijinea pe fenomenele naturii spre a le face înţelese pe 
cele istorice (primenirea sau căderea unei domnii), Antim le foloseşte ca 
instrumente comparative pentru fenomene de ordin psihic, încît descrierea serveşte 
nuanţei de profunzime a discursului cu potenţe lirice. Acest procedeu este folosit 
cu precădere în două texte şi sporadic în celelalte. Este vorba de “Cuvînt de 
învăţătură în 26 ale lui Octombrie asupra cutremurului şi a marelui mucenic 
Dimitrie, izvorîtorul de mir” şi “Luna lui Iunie 29 zile la Sfinţii Apostoli Petru şi 
Pavel”. 

Aceasta din urmă debutează cu un exordiu (proimion) compus cu ajutorul 
figurii retorice numită adynata (ceva imposibil de realizat), afectînd neputinţa 
“limbii omeneşti de a grăi” (Antim Ivireanul, 1888: 58) în măsura “vredniciei 
apostolilor” prăznuiţi. Ideea se amplifică treptat, cu fraze acumulative, introduse 
prin repetiţie anaforică (procedeu stilistic care constă în repetarea aceluiaşi cuvînt 
la începutul mai multor fraze sau părţi de frază pentru accentuarea unei idei sau 
pentru obţinerea unor simetrii: […] atîta sînt de multe învăţăturile lor cele vrednice 
de minune, cît întrec la număr nisipul mărei şi stelele ceriului; atîta sînt de 
minunate vitejiile lor, cît nu e să le priceapă toată limba pămîntească şi să nu se 
minuneze mintea omenească. Atîta sînt de slăvite faptele lor, cît covîrşesc (şi fac 
făr de graiu) “toată mintea spre lauda lor şi spre cinstea pomenirei lor” (Antim 
Ivireanul, 1888: 56). După o astfel de captatio, ascultătorii săi se vor fi întrebat: ce 
va mai spune Vlădica? El preîntîmpină caracterul dialogat al predicii: “Deci nu mă 
pricep ce voi să fac astăzi […] Să vorbesc? Dară ce cuvînt vrednic va putea să 
aducă mintea mea cea proastă şi neştiinţa învăţăturii mele […] Să tac iar? Mă tem 
că mă voi osîndi ca un nemulţumitor. El găseşte salvarea în comparaţia superlativă 
a apostolilor cu “cei doi luminători mari, soarele şi luna” (ibidem). Astfel “voi da 
îndrăzneală neputinţei mele, spre a face lauda lor” (Antim Ivireanul, 1888: 57). 
Este, în fapt, acest text un imn al soarelui, cu atributele spirituale ale luminii care 
risipeşte “întunericul necredinţei”, este sursa căldurii care pătrunde în străfundul 
inimii spre a “descoperi vicleşugul”. Aici se ajută Sf. Mitropolit de imagini din “cel 
cu Gura de Aur, Ioann”. Sfîntul Mitropolit însufleţeşte soarele, îl face suflet al 
universului fizic şi psihic. Soarele este “simţitor”, “toate le însufleţeşte şi le 
înviază”, “iscodeşte” în casa inimii denunţînd păcatul. Dacă am realiza o scară a 
figurilor retorice bazate pe invocarea soarelui, aceasta ar începe cu simpla 
comparaţie: “acea frumuseţe luminată ca a soarelui iaste”, pînă la superlativul 
absolut: “vîrf celorlalte stele” pe care “le covîrşeşte cu lumina pe toate de la răsărit 
pîn’ la apus” (ibidem). Toate figurile asociative şi asimilările rămîn pe o primă 
treaptă a esteticului, indiferent că se sugerează funcţia cosmică sau cea figurată: 
suma însuşirilor lui Hristos. 

Trecerea la cel de-al doilea element al encomionului (encomion = cuvîntare de 
laudă, elogiu), luna, se face printr-o frază didactică, de sistematizare a predicii. 
Tonalitatea laudei se schimbă. Pentru că luminează ziua soarele este “semnul 
darului” (Antim Ivireanul, 1888: 62), iar luminătoarea nopţii, deşi este “semnul 
păcatului” (ibidem), alunecă nevinovată pe boltă, îşi “călătoreşte călătoria” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:49:33 UTC)
BDD-A40 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 434

netulburată de vrăjmaşul lătrat al cîinilor (Antim Ivireanul, 1888: 61). Descrierea, 
foarte animată, este evident aluzivă, are un sens simbolic. Apare o notă de 
ambiguitate în numirea misterelor astrului nopţii, cu toate că se operează acelaşi 
transfer în plan spiritual: “Multe feliuri de vrednicii, stăpîniri şi puteri dau filosofii 
să aibă luna; şi întîiu zic: cum că luna iaste podoaba nopţii, asemănătoare soarelui 
şi stăpînă mării […]” (Antim Ivireanul, 1888: 59). Aceste imagini sînt urmate de 
simbolica spirituală a astrului, trimis de Dumnezeu “ca să lumineze limbile dintru 
întunericul slujirii de idoli”, împotriva lui “Luţifer” şi a tuturor născuţi lor iadului. 
O parte narativă asociază simbolica lunii cu lucrarea apostolică a Sfîntului Pavel. 
Înainte de a “întoarce cuvîntul” spre ţara creştină: “Acum voiu întoarce cuvîntul 
meu către tine, ţară creştină […]”, predicatorul mai revine odată la puterea cosmică 
a lunii de a stăpîni marea scăpînd de la naufragiu corabia Apostolilor (Antim 
Ivireanul, 1888: 61-62). 

În didahii, stihiile: întunericul, vîntul şi marea în furtună, figurează ca forţe care 
primejduiesc omul. Prin urmare, potrivit afirmaţiei lui Şerban Cioculescu, Sf. 
Mitropolit avea “un simţ viu al naturii”, utilizat atît cît îi permiteau canoanele 
predicii. 

Cu un efort de imaginaţie, putem reconstitui calitatea auditoriului lui Antim, în 
ceea ce priveşte ritmul de viaţă reglat după calendarul creştin, moravurile sociale şi 
familiale, vestimentaţia şi limbajul, pentru că toate acestea sînt lăudate sau acuzate 
de predicator. 

Se ştie că, în retorică mai ales, timbrul, intonaţia, accentul, intensitatea vocii, 
ritmul frazării, mimica şi gesturile, ca elemente paralingvistice ajută eficacităţii 
discursului. Imaginile create de mîinile mitropolitului arătau ochilor ceea ce 
cuvîntul spunea urechii. 

 
În loc de concluzii 
Din perspectiva istoriei literaturii, Sfîntul Mitropolit Antim este considerat cel 

mai important predicator bisericesc de la noi. Consideraţia se motivează nu atît prin 
construcţia şi logica internă a textelor în discuţie, cît prin plasticitatea formei care 
încearcă să mizeze pe sensul secund al imaginii alegorice. 

Predicile lui constituie o preţioasă sursă de informaţie asupra obiceiurilor, 
datinilor, moravurilor şi evenimentelor istorice. Din ele se constată smerenia 
autorului, înalta idee despre preoţie, conştiinţa răspunderii de păstor şi mijlocitor 
între credincios şi Dumnezeu, profunda cunoaştere a Sfintei Scripturi, o vastă 
cultură teologică şi laică. El înfierează cu vehemenţă viciile vremii sale, 
considerînd că acestea îl înjosesc pe om.  

Întreaga operă predicatorială a Sfîntului Mitropolit are, în primul rînd, o 
finalitate moral-teologică şi nu estetică. Esteticul rămîne doar instrumentul intenţiei 
de fond. Oricum, Sf. Mitropolit este un creator şi un excelent mînuitor al 
posibilităţilor expresive ale limbii române literare de atunci. El a reabilitat, pentru 
Biserica românească, valoarea predicii, propunînd în locul traducerilor citite o 
construcţie originală care pledează, prin idee şi cuvînt, în favoarea artei retoricii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:49:33 UTC)
BDD-A40 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 435

Pentru vremea respectivă, este foarte important să subliniem triumful elocinţei 
sacre în limba română asupra predicii greceşti. Talentul cultural al Sfîntului 
Mitropolit nu a fost egalat decît de gustul pentru carte al Stolnicului Constantin 
Cantacuzino. 

Aprecierea că Antim Ivireanul este primul mare orator bisericesc în limba 
română este îndreptăţită, deoarece a intuit că vechile cazanii care se citeau în 
biserici rămîneau neînţelese de popor şi, deci, neeficiente pentru sufletele celor 
care le ascultau, din cauză că traducerile lor, imitînd servil ordinea expresiilor din 
versiunea originală, erau alcătuite din cuvinte greoaie, cu o sintaxă confuză şi o 
topică ce nu se mai potrivea cu structura sintaxei şi morfologiei caracteristice 
limbii române de atunci. 

Didahiile Sfîntului Mitropolit au fost copiate şi rostite pînă în secolul următor. 
În istoria literaturii române, opera retorică a lui Antim semnifică momentul 
important de conştientizare a forţei persuasive a cuvîntului. 

 
Bibliografie 
 
Călinescu, G., 1982, Istoria literaturii române de la origini pînă în prezent, Editura 

Minerva, Bucureşti 
Ivireanul, Antim, 1888, Didahiile, Tipografia Cărţilor Bisericeşti, Bucureşti 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:49:33 UTC)
BDD-A40 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

