Diversité et Identité Culturelle en Europe

CULTURE (S) ET EDUCATION AU DIALOGUE
INTERCULTUREL

] ] Nina IVANCIU
Académie d’Etudes Economiques de Bucarest
ivanciun@yahoo.com

Abstract:

After a brief incursion into different definitions of “culture” and “intercultural
communication”, this paper examines their impact on communicative interactions and practices.
Then we discuss the balance between universal human givens and cultural specificity; this balance
legitimates hopes to peaceful coexistence, mutual understanding and interacting in order to build up
common projects. It is this double dimension of the individual which appears to be responsible for
accepting or blocking conversational negotiations - in which actors seek to exceed the boundaries of
their values (attitudes, rules, etc.) imposed by the tradition of their community of origin and try to
build together a common reference system that allows them to work in synergy.

From an educational perspective — aimed at the level of interpersonal skills, especially
general attitudes (openness to cultural diversity, respect for the work and ethic, intellectual rigor...) (
Galisson R., C. Puren, La formation en questions, Clé International, 1999) — teaching and learning
languages and cultures is a privileged opportunity to stir up the openness towards the Other,
understanding and interacting with the Other, who is different from oneself.

In an intercultural dialogue — especially when the aim is to achieve a professional team
project — we learn how to listen to others, how to integrate their cultural specificity and, at the same
time, we discover how we can create cultural bridges together, in order to aid our synergistic actions.

Key-words:
Culture, intercultural dialogue, education, intercultural communication, synergy.

Culture, multiculturel, interculturel

Il 'y a de nombreuses offres de «clarté sémantique» notamment en ce qui
concerne les termes «culture» et «interculturel» provenant, par exemple, de
diverses régions du savoir (anthropologie, sociologie, histoire, philosophie, etc.).

Une synthése éclairante des significations de la «culture» est proposée par
Jean-Marie Heinrich (2003) qui part de I’angle anthropologique, dont la
description est la plus compréhensive. La culture y fait contraste avec la nature ou
avec I’inné: tout ce qui est inventé et acquis lors des interactions humaines, c’est-a-
dire pratiques, objets utilisés et codes, transmis d’une génération a I’autre: «arts,
techniques, institutions, langages, maniéres de table, technique du corps, sport,
etc.» (Heinrich, ibid.).

Vient ensuite une définition un peu plus restreinte de la «culture», proposée
par I’approche socio-historique. L4, la culture est concue comme «la forme de
différenciation d’une société a une autre» (Heinrich, ibid.), mais aussi d’une

223

BDD-A3997 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

ethnie ou d’un groupe social a un/e autre, et se compose de la culture du quotidien
(mentalités, normes, habitudes, régles sociales de conduite, usages) et des systemes
de symboles inséparables des représentations d’une société, qui «désignent les
noyaux d’idées communs» facilitant «une certaine compréhension mutuelle, une
certaine communication au-dela des seules significations linguistiques — tout en
agissant comme un prisme déformant, en faisant ‘voir le monde’ d’une certaine
maniére» (Heinrich, ibid.).

Quant aux philosophies de la culture, elles mettent I’accent sur les
«productions de I’esprit» ou sur les «systemes de représentations intellectuelles»
(élaborations spirituelles dans lesquelles se reconnaissent des groupes humains,
créations d’individualités: ceuvres artistiques, littératures, discours philosophiques,
constructions scientifiques).

Il'y a aussi, dans cette synthese de Heinrich, une conception pédagogique de
la «culture», qui donne & celle-ci une signification un peu plus particuliére,
s’appuyant sur une vision individualiste de la société. Dans une démarche
pédagogique, «la notion de culture envoie a celle d’instruction (avoir de la
culture), ou [...] a celle de Bildung»; elle est donc vue comme un acquis
individuel ayant pour résultat la «formation de soi» (Henrich, ibid.).

Ces eéclairages de la «culture» au niveau notionnel et pratique servent
souvent de point de départ pour la définition des deux autres notions et approches
de la diversité culturelle, le «multiculturel» et I’ «interculturel». Si le multiculturel
(ou le multiculturalisme) est accepté.tantbt comme juxtaposition de plusieurs
cultures dans un méme espace, tantét comme une maniére de gérer les différences
culturelles d’une société donnée pour qu’elles coexistent pacifiqguement par une
tolérance mutuelle, I’ «interculturel» a connu plusieurs modifications au sujet de sa
signification et de ses objectifs depuis son apparition dans I’espace frangais, vers
les années 1970 (voir Porcher, 2004).

Néanmoins, on s’accorde sur le fait que le préfixe «inter» est définitoire,
supposant «un échange, un enrichissement mutuelle entre deux entités culturelles
au moins» (Porcher, ibid.). Le but interactionnel est crucial aussi lorsqu’on
envisage I’ «interculturel» comme une modalité de gestion plus efficace que le
multiculturalisme de la diversité culturelle en matiére de vision du monde, du
temps, de I’espace, des styles de communication, maniéres de solutionner les
problémes, etc., car cette fois-ci on ne se contente plus d’atteindre I’objectif de la
coexistence ou du vivre ensemble dans un espace donné. Il est, de plus, nécessaire
d’agir ensemble, que ce soit au niveau social, professionnel ou organisationnel, ce
qui présuppose le passage par le dialogue et la négociation pour déboucher sur la
production en commun des reperes auxquels consentent tous et auxquels tous se
rapportent lorsqu’il s’agit d’interpréter les situations, de communiquer ou bien de
juger ses propres actions et celles de I'autre.

224

BDD-A3997 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Référentiel culturel, sens et dialogue interculturel

Si I’on se place dans la perspective d’une sémiotique situationnelle, alors le
sens attribué a ce qui est en jeu lors d’une interaction verbale concréte
(termes/notions/référents, comportements discursifs / pratiques) dépend, en gros,
du référentiel culturel d’une société ou d’une communauté plus restreinte
(ethnique, régionale, générationnelle, professionnelle, etc.), auquel se ressource en
principe tout discours. Autrement dit, «les éléments du monde prennent un sens
‘en situation’» (Mucchielli, 2009:132), une «situation de référence, nécessaire
pour I’émergence du sens» (Guillemot, 2012). Il s’ensuit que le sens n’est pas une
donnée a priori, «stockée dans une quelconque banque de données commune a
tous» d’ou on le sortirait «a la demande» (Mucchielli, 2009: 193). Il n’est pas rare que
«la ‘méme donnée’» acquiere «différentes significations selon les mises en contexte
différentes» (Mucchielli, ibid., p. 194) réalisées par les protagonistes du dialogue.

Le «contexte», appelé aussi «contexte culturel ambiant», «situation de
travail» ou «situation environnante ambiante» ((Mucchielli, ibid., p. 181),
constitue le «référentiel», «l’arriere-plan de reférence» (ibid., 194) dont les
particularités imprégnent d’une maniére ou d’une autre les discours et les
(ré)actions des acteurs qui interagissent. Si I’on se réfere a une «situation de
travail» culturellement hétérogene, le sens partagé n’y est pas évident, méme
lorsqu’il s’agit de termes que tout le monde emploie:

«[...] les termes de portée universelle utilisés pour évoquer une bonne
coopération sont loin de toujours recouvrir les mémes réalités, et donc de
suggérer les mémes actions» (Iribarne, 2006:3).

Les recherches de terrain entreprises par Philippe d’Iribarne et son équipe
font voir I’étroite liaison entre le référentiel culturel d’une société dans son
ensemble et les notions ou les réalités que véhiculent certains mots ou syntagmes
familiers & tous. Ainsi, les «bonnes relations», le «partenariat» ou la «confiance» par
exemple sont loin d’étre homogenes, variant selon le contexte culturel.

Le sens partagé n’étant donc pas donné, les partenaires de diverses cultures
qui participent & la réalisation d’un projet (économique) commun doivent, par le
biais du dialogue, faire constamment des efforts pour saisir correctement le cadre
de références de I’autre, analyser les écarts et tenter de les dépasser afin de réussir
en fin de compte a «parler la méme langue». Une telle réussite ne parait pas
impossible tant qu’on accepte comme prémisse le fait qu’au-deld du singulier
culturel, la psyché de I’lhomme renferme quelques traits universellement valables,
la raison, la propension & interagir et a négocier, I’adaptabilité et I’esprit créatif
figurant parmi les caractéristiques supposées constantes de I’espéce, méme si elles ne

225

BDD-A3997 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

se manifestent pas toujours de fagon spontanée et sont méme détournées de leur
objectif socialement coopératif en raison, entre autres, d’un singulier culturel répressif.

Néanmoins, il va de soi qu’habituellement les personnes qui veulent
travailler dans une équipe hétérogéne du point de vue culturel sont disposées a
dialoguer pour se comprendre mutuellement et trouver ensemble des solutions aux
questions auxquelles elles se confrontent tout au long du processus de mise en
ceuvre du projet professionnel assumé. Autrement dit, elles acceptent plus ou
moins consciemment I’importance, lors de leur dialogue, d’«un universalisme de
parcours», que Todorov (1989) définit comme «un horizon commun aux
interlocuteurs d’un débat, si I’on veut que ce dernier serve a quelque chose»
(Todorov, ibid., pp.427-428).

Selon Todorov (ibid, p. 428), I'universalité est «un principe régulateur
permettant la confrontation féconde des différences». Certes, les hommes
subissent I’influence du milieu dans lequel ils naissent, et ce milieu, avec ses
golts, ses idées recues ou ses comportements, est temporellement et spatialement
variable. Mais ce que chaque individu a en commun avec les autres, continue le
penseur francais, «c’est la capacité de refuser ces déterminations», car «la liberté
est le trait distinctif de I’espece humaine» (idem).

Le refus, ou plut6t la reconnaissance, suivie de la mise en sourdine du
singulier culturel, propre & chacun des interlocuteurs, facilite la co-construction
d’un espace de partage de savoirs, de savoir-faire et de savoir étre par et a travers
un dialogue permanent entre égaux, permettant analyses, explications et évaluations,
mais aussi des concessions mutuelles en vue d’un accord auquel tous consentent.

Vertus du dialogue interculturel

Evidemment, les différences cognitives, émotionnelles et comportementales
(actionnelles) peuvent générer des conflits, nuisibles a la cohésion du groupe / de
I’équipe, au vivre ensemble et «au mieux travailler ensemble». D’ici la nécessité
du recours au dialogue, a un véritable et fécond dialogue, arbitré aussi bien par la
raison que par un éthos d’égalité ou de symétrie relationnelle. On a attiré d’ailleurs
maintes fois I’attention sur les conséquences de I’irrespect de cette exigence
comportementale lors de I’interaction:

«Toute dissymétrie dans la relation transforme les uns en acteurs, les autres
en agents et entraine une relation de pouvoir, réel ou symbolique, source en retour
de violence, potentielle ou exprimée. Il s’agit bien d’agir avec et non pas sur
Autrui et donc d’un exercice de solidarité [...]. La logique du contrat ne saurait
remplacer I’adhésion a des valeurs communes» (Abdallah-Pretceille, 2003/2005).

Sans un débat démocratique, insiste Abdallah-Pretceille, d’autant plus
pressant que les références communes sont & I’heure actuelle de moins en moins
nombreuses, la solidarité ne peut exister. Ce n’est que par I’entrainement des

226

BDD-A3997 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

acteurs concernés dans un travail de réflexion et de délibération éthique, en mesure
d’expliciter et d’objectiver des valeurs et des normes, qu’il est possible d’obtenir
leur accord. Cette démarche est d’une grande utilité en milieu professionnel ou
I’analyse, ainsi que le débat sur les facons de vivre ou d’agir pour choisir
finalement celles que légitiment I’ensemble des protagonistes, étant le mieux
adaptées a leur contexte, diminueraient & coup sOr les erreurs d’interprétation,
atténueraient les confrontations improductives et les frictions — freins mis a la
réalisation des objectifs professionnels communs.

Un vrai et fécond dialogue, fondé sur les exigences de la raison et de
I’éthique de la réciprocité, ne va donc pas de soi, et pourtant c’est le seul moyen
par lequel les parties peuvent identifier les aspects qui les séparent, les examiner et
trouver une voie consensuelle. Ce qui les sépare, valeurs, visions du monde,
normes, styles de communication ou pratiques, conduit souvent a des malentendus,
fussent-ils d’ordre sémantique - «conséquence des connotations attachées aux mots
eux-mémes» (Marandon, 2003: 270) - ou pragmatique. Ce dernier type de
malentendus, précise le méme Marandon (idem), est lié «aux maniéres différentes
de recourir au langage pour agir sur autrui et sur la situation», c’est-a-dire aux
divers modes d’emploi de la requéte, de I’interrogation ou de I’interruption, par
exemple, tout comme aux «fagons plus ou moins directes de s’adresser a autrui.»
Un premier objectif pertinent du dialogue serait alors la clarification des causes de
ces malentendus, parmi lesquelles on peut compter les représentations
stéréotypées, les catégorisations, les interprétations divergentes des termes, etc.
Lors du processus dialogique de clarification des sources des malentendus, ou
bien, plus généralement encore, de mise a plat des problémes auxquels on se
confronte, les activités d’un médiateur culturel s’avérent extrémement utiles.

Pour que les partenaires tirent le meilleur parti de leur rencontre
interculturelle, le médiateur les encourage & s’ouvrir les uns aux autres, a tolérer
les opinions dissonantes, mais aussi a valoriser le principe de coopération qui peut
empécher que les désaccords soient interprétés «comme des attaques personnelles»
(Marandon, 2003: 272). Pour faire comprendre et/ou se faire mieux comprendre, le
médiateur n’hésite pas & recommander, tout en donnant lui-méme I’exemple, le
recours aux reformulations, fussent-elles d’ordre métacognitif, cognitif ou affectif.

! Suivant le modéle de la compétence de communication du Cadre européen commun de référence
pour les langues: apprendre, enseigner, évaluer», Izabela Orchowska (2008: 285) distingue trois
catégories de reformulations, énumérées ci-dessus: reformulations métacognitives, qui visent «les
procédures de corrections et/ou de controle du discours, y compris les processus d’autocorrection et
d’autocontréle», reformulations cognitives, qui se rapportent «a I’aptitude & reconnaitre des faits, a
les expliciter, (re)définir, (re)contextualiser [...] et a diverses sortes d’aptitudes intellectuelles telles
que I’aptitude a analyser, synthétiser, résumer, expliquer/clarifier, traduire, interpréter, proposer
des synonymes, etc.», reformulations & charge affective, «qui servent & sauver les faces positives et

227

BDD-A3997 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Conjointement, le médiateur est censé guider les intéressés, a travers la
négociation conversationnelle (visant les valeurs, croyances ou attitudes a
promouvoir, la signification des termes en jeu et les procédures a utiliser, etc.),
dans I’élaboration d’un nouveau cadre de références, appelé aussi «sub-culture
situationnelle» permettant «des ajustements temporaires pour atteindre des buts
communs» (Marandon, idem). Dans les situations marquées par des conflits dus
aux différences culturelles, il s’agit au fond de la mise en oeuvre, d’un «espace
commun de communication» stimulant la construction d’une culture tierce, qui
inclut «les cultures originelles et qui les harmonise en un tout cohérent»
(Marandon, idem).

Dans un environnement culturellement hétérogénes, le dialogue, la
négociation et les activités de médiation que le dialogue rend possibles ont donc
pour enjeu immédiat I’obtention d’un consensus a I’égard d’un «espace de
coopération» (Marandon, ibid., p. 276), favorable a I’émergence de cette culture
tierce. Celle-ci, compte tenu de son objectif, peut s’appeler également «culture
d’action commune dans le sens d’un ensemble cohérent de conceptions
partagées» (Puren, 2002: 65; souligné dans le texte), dont tous les membres du
groupe / de I’équipe sont responsables et auxquels ils se rapportent des qu’ils
assument la réalisation du méme projet professionnel.

L’acquisition des compétences interculturelles — fondement d’un
dialogue fécond

La mise en ceuvre des exigences d’un dialogue vrai et fécond passe par
I’acquisition d’une compétence interculturelle, condition d’une gestion efficace en
milieu de travail pluriculturel, mais aussi «qualification clé» (Barmeyer, 2007:
192) dans les coopérations internationales. Méme si les publications de spécialité
décrivent généralement ce type de compétence de maniére assez vague, imprécise,
on y trouve pourtant quelques points communs. Les chercheurs admettent que la
compétence interculturelle intégre un ensemble de savoirs (niveau cognitif), de
savoir-faire (niveau comportemental et actionnel) et de savoir—étre (dimension
émotionnelle et attitudinale)® qui facilitent I’interprétation, la compréhension, en
fin de compte I’acceptation des modes de pensée et des pratiques différents de
ceux qu’on a assimilé soi-méme.

Divisées souvent en aptitudes générales (valorisées dans les interactions
avec des représentants de n’importe quelle culture) et spécifiques (reliées a une

négatives de partenaires, a exprimer leurs attitudes, leurs émotions et leurs représentations ainsi que
leurs jugements de valeur et leurs relations réciproques.
2 \/oir & ce propos, entre autres, Barmeyer (2007: 194-205) et Coste (2009).

228

BDD-A3997 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

seule culture cible), les compétences interculturelles® sont considérées
complémentaires des compétences en langues et des compétences professionnelles
(Barmeyer, 2007: 193). De plus, elles conditionnent «la construction d’une culture
tierce et I’atteinte des buts de la rencontre interculturelle» (Marandon, 2003: 275).

Pour ce qui est des compétences interculturelles générales, leur
apprentissage s’accompagne du renoncement a I’ethnocentrisme en faveur «d’une
posture ethnorelativiste, aidant & la compréhension d’autres logiques culturelles
que celles auxquelles on est déja plus ou moins familiarisé» (Marandon, idem), du
développement d’une conscience culturelle, susceptible «de mesurer I’importance
du role des facteurs culturels [...] dans les interactions» (Marandon, ibid., p. 275-
276), et, en parallele, d’une «conscience interculturelle, impliquant, d’une part, la
conscience de la variation culturelle [...] et, d’autre part, la conscience des
incidences psychologiques individuelles et relationnelles des écarts culturels»
(Maradon, 2003: 276).

Quant aux compétences interculturelles spécifiques, elles requiérent la
familiarisation avec des théories et habitudes culturelles qui concernent en premier lieu

«la langue, les facons de penser, d’apprendre, de travailler, de
communiquer en public et en privé des personnes rencontrées» (Marandon, 2003: 276).

Qu’elles soient générales ou spécifiques, les compétences interculturelles
englobent une compétence d’interaction verbale qui donne plus de poids a la
compréhension de I'autre qu’aux «‘connaissances’ sur I’Autre» (Dervin, 2004).
Par ailleurs, quand on aborde les difficultés auxquelles on se confronte au cours
des échanges interculturels, on estime de plus en plus que la «relation active entre
compétence interculturelle (dont I’empathie constitue le précurseur) et confiance»
(Marandon, 2003: 278) constitue un moyen sdr de leur résolution

Au sein des entreprises ouvertes sur I’international, il est essentiel de
développer des compétences interculturelles tant au niveau de la gestion des
équipes multilingues et multiculturelles qu’au niveau des relations entre les
membres de ces équipes. Les spécialistes considérent que I’approfondissement de
ces compétences présuppose de la part des protagonistes des capacités d’«analyse
réflexive de leurs pratiques et des représentations culturelles qui leur sont sous-
jacentes», ainsi qu’un «travail de distanciation qui [...] gagne a étre fait en
commun par I’ensemble des participants» (Chevrier, 2008).

Nos étudiants, futurs dipldmés en économie, travaillent déja ou travailleront
dans un environnement multiculturel, ce qui justifie leur entrainement en classe de
langue au dialogue, par le biais duquel on leur propose diverses taches, telle la

% On utilise parfois le pluriel pour marquer la pluralité des compétences - composantes de cette
«qualification clé», ayant trait, nous I’avons mentionné, au «penser», au «faire» et au «ressentir»
(Barmeyer, ibid., p. 195).

229

BDD-A3997 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

découverte en commun des solutions & des situations communicatives ou
pratiques, prioritairement dissonantes sous I’angle des points de vue et des modes
d’agir. Leur entrainement a des échanges souvent polémiques connaitra des étapes
sans issue, certes, mais la sortie de I'impasse pourra les rendre plus sensibles a
«|’articulation [...] entre empathie et confiance» (Marandon, 2003: 278),
stimulant I’élaboration en synergie d’un espace de coopération ou se produit la
culture tierce (la culture d’action commune).

L’instauration d’un climat d’empathie menant a la confiance encourage les
participants a un projet collectif & aborder ce qui les dérange, a discuter leurs
représentations d’autrui, surtout les aspects négatifs, a exprimer leurs visions,
méme si elles entrent en divergence avec celles des autres. Ils ont ainsi la chance
d’aboutir & I’intercompréhension, & I’élucidation des résistances des uns et des
autres pour finalement dépasser les clichés (stéréotypes) globalisants, décontextualisés,
ou les marqueurs culturels qui les différencient, les séparent donc.

La «recherche du semblable» (Galisson, 1997: 145) est de plus en plus
valorisée, les analogies révélées lors du dialogue facilitent I’action du principe de
coopération qui, suivant une idéologie humaniste, demande la réciprocité, a
commencer par la conception de I’interaction verbale. C’est ce que soutient
Mucchielli lui-méme (2009: 237) lorsqu’il avance que:

«Pour maitriser ses communications, ne faut-il pas étre ouvert, serein et
aimable, écouter les autres et parler leur langage? Tout cela présuppose que les
autres dont je parle soient, eux-mémes, civilisés et qu’ils ne soient pas enfermés
dans une idéologie absolutiste et meurtriére» (c’est moi qui souligne).

Dans le monde de I’entreprise, on peut trouver de nombreux témoignages
en faveur du dépassement des différences qui entravent la réussite d’un dialogue
productif de solutions efficaces. En voila un extrait d’une interview prise a deux
employés, T. et M., le premier anglais, le second, francais, incluse dans une étude
consacrée au bilan des compétences & mettre en pratique lors des échanges verbaux
franco-anglais dans I’univers du travail (Geoffroy, 1998: 52-53):

«T: Le groupe de gens qui travaillent ici sont a la recherche des choses qui
nous unissent, les choses que nous avons en commun, et c’est la-dessus qu’ils
construisent [...]; M.: [...] Je pense que ce qu’on peut obtenir, c’est la
reconnaissance de I’autre culture et le développement de valeurs communes»
(c’est moi qui souligne).

En guise de conclusion

Si les différences en matiére de valeurs culturelles, de conceptions ou de
pratiques sont réciproquement enrichissantes et peuvent offrir des opportunités
d’innovation, dés qu’elles sont trop divergentes, elles risquent de bloquer
I’avancement d’un projet commun. Les discussions deviennent stériles, on assiste

230

BDD-A3997 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

alors & un simulacre de dialogue, chaque partie n’ayant pour objectif que la défense a
tout prix sa vision, imprégnée habituellement de sa/ ses culture/s/ d’origine.

La perspective d’un tel scénario d’impasse rend souvent les parties
conscientes de la nécessité de se pencher ensemble sur la découverte de ce qui les
rapproche et, corrélativement, de construire, suite & des efforts de connaissance
personnelle, tout comme de compréhension et de reconnaissance de I’autre, ainsi
qu’a travers un dialogue soutenu, d’un nouvel espace culturel, partagé, appelé
parfois «la culture tierce» ou la «culture d’action commune», se soldant par des
bénéfices du coté de la coopération.

Bibliographie

ABDALLAH-PRETCEILLE, Martine, 2003/2005, «Pour un humanisme du
divers», VST — Vie sociale et traitements, 3, no. 87, pp. 34-41 [en ligne],
consulté le 5 octobre 2006, http://www.cairn.info/revue-vie-sociale-et-
traitements-2005-3-page-34.htm.

BARMEYER, Christoph, 2007, Management interculturel et styles
d’apprentissage. Etudiants et dirigeants en France, en Allemagne et au
Québec, Les Presses de I’Université Laval.

CHEVRIER, Sylvie, 2008, «A propos de I’interculturel», in: Multilinguisme,
compétitivité économique et cohésion sociale. Etats généraux du
multilinguisme, 26 septembre, Paris: Sorbonne, consulté le 12 avril 2010,
www.dglf.culture.gouv.fr/publications/Livret_competitivite-27022009. pdf.

COSTE, Daniel (dir.), 2009, L’éducation plurilingue et interculturelle comme
droit, in: L’éducation plurilingue et interculturelle comme projet, Conseil de
I’Europe, Division des Politiques linguistiques [en ligne], site consulté le 15
juillet 2013, www.coe.int/lang/fr.

DERVIN, Fred, 2004, «Définition et évaluation de la compétence interculturelle
en contexte de mobilité: ouvertures», consulté le 20 juin 2006,
http://www.users.utu.fr/freder/mob.pdf.

GALISSON, Robert, 1997, «Problématique de I’éducation et de la communication
interculturelle en milieu scolaire européen», in: Etudes de linguistique
appliquée, «Eduquer pour une Europe des langues et des cultures», avril-
juin, Paris: Didier Erudition, 141-160.

GALISSON, Robert, PUREN, Christian, 1999, La formation en questions, Paris:
Clé International.

GEOFFRQY, Christine, 1998, «De la compétence interculturelle en milieu de
travail. Un role & jouer pour I’enseignant de langues», in: Les langues
modernes, dossier: «Les contenus de civilisation», pp. 47-58.

GUILLEMOT, Valérie, 2012, «Alex Mucchielli, Savoir interpréter. Comment les
choses acquiérent leurs significations», Lectures [en ligne]. Les comptes

231

BDD-A3997 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:24 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

rendus, mis en ligne le 16 mai, consulté le 2 février 2013. URL:
http://lectures.revues.org/8401.

HEINRICH, Jean-Marie, 2003, «Signification de la notion de culture» [en ligne],
consulté le 8 juin 2005. URL: http://www.psy-desir.com/p-s-
f/article.php?id_article=0017.

IRIBARNE, Philippe d’, 2006, «L’AFD et ses partenaires: la dimension
culturelle», in: Document de travail, no. 23, aolt, p.1-31 [en ligne], consulté
le 10 ao(t 2007. URL: www.afd.fr/.../afd/.../023-document-travail. pdf.

MARANDON, Gérard, 2003, «Au-dela de I’empathie, cultiver la confiance: clés
pour la rencontre interculturelle», in: revue CIDOB d’Afers Internacionals,
n*61-62, pp. 259-282.

MUCCHIELLI, Alex, 2009, Influencer, persuader, motiver. De nouvelles
techniques, Paris: Armand Colin.

MUCCHIELLI, Alex, 2012, Savoir interpréter. Comment les choses acquiérent
leurs significations, Paris: Armand Colin.

ORCHOWSKA, lzabela, 2008, «Vers une typologie fonctionnelle des
reformulations en situation de communication interculturelle», in: Marie
Schuwer, Marie-Claude Le Bot, Elisabeth Richard (dir.), Pragmatique de la
reformulation. Types de discours — Interactions didactiques, Presses
Universitaires de Rennes, p. 281-293.

PORCHER, Louis, 2004, «Parcours de I’interculturalité», in: BNF — Actes du
colloque «Chemins d’acces: Les nouveaux visages de I’interculturalité», 18
novembre [en ligne], consulté le 20 mai 2010. http://www.classes.
bnf.fr/classes/pages/actes/2/chemins2.rtf.

PUREN, Christian, 2002, «Perspectives actionnelles et perspectives culturelles en
didactique des langues-cultures: vers une perspective co-actionnelle-co-
culturelle», in: Les langues modernes, dossier «L’interculturel», 3, pp. 55-71.

TODOROQV, Tzvetan, 1989, Nous et les autres. La réflexion francaise sur la
diversité humaine, Paris: Seuil.

232

BDD-A3997 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 06:20:24 UTC)


http://www.tcpdf.org

