Diversité et Identité Culturelle en Europe

RAPPORTS HOMME/ANIMAL EN PAYS TUPURI:
REPRESENTATIONS SOCIALES ET
SOCIOLINGUISTIQUES

Jean Paul BALGA
Université de Maroua, Cameroun
balgajean@yahoo.fr

Abstract:

Adamawa-Ubangi language spoken in southwestern Chad and north-eastern Cameroon, the
tupuri has many speakers. They have a special relationship with animals, including livestock that
does most of the dowry in countries tupuri. In this paper, we describe the representations through the
relationship of man with the pet, the woman with the beef, the perception of the dog, guardian of the
family compound, the boundaries between man and domestic animal, human and wild animal, and
wild animal as a spirit protector, witchcraft and second sight.

Keywords:
Tupuri, animal, beef, representations, woman

Introduction

Qu’il soit sauvage ou domestique, I’animal fait partie intégrante de la
société tupuri ou I’homme se définit a la fois comme agriculteur et éleveur; il vit
en étroite osmose avec le monde animal: bovins, caprins, gallinacés, carnivores et
volailles rentrent dans ses occupations quotidiennes. Mais comment considére-t-il
le bétail? Etant donné que celui-ci est I’essentiel de la dot, comment percoit-il la
gent féminine? Quelles sont les especes valorisées? Quel réle joue I’animal vis-a-
vis des ancétres? Quels types de rapport s’établissent-ils entre I’nomme et I’animal
sauvage? Quelles fonctions remplit I’animal dans les institutions sociales et
religieuses? Voila autant de questions qui permettront de comprendre les relations
complexes que le Tupuri entretient avec le regne animal.

Aprés avoir présenté les données ethnologiques ainsi que le lexique des
concepts relatifs & I’opposition humain/animal, nous analyserons le symbolisme
des animaux a travers la description des institutions sociales telles que le Tupuri
les perpétue de nos jours. Il s’agit de décrire les représentations a travers les
rapports de I’hnomme avec I’animal domestique, de la femme avec le beeuf; la
perception du chien, gardien de I’enclos familial, les frontiéres entre I’hnomme et
I’animal domestique, I’homme et I’animal sauvage, I’animal sauvage en tant
qu’esprit protecteur, la sorcellerie et la double vue. Dans I’analyse des données, les aspects
lexicologiques retiendront particuliérement notre attention tout au long de cet article.

177

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

1. Présentation de I’ethnie

D’aprés FECKOUA (1977: 31) et BALGA (2001: 8), les Tupuri occupent
une partie de la frontiére entre le Cameroun et le Tchad, soit le nord-est de
I’Extréme-Nord du Cameroun et le sud-ouest du Tchad. lls sont entourés des
Massa et des Musgum au nord-est, des Mussey au sud-est, des Peuls au nord-ouest
et des Mundang au sud-ouest. D’origine soudanaise, I’ethnie tupuri trés prolifique,
est portée vers I’extérieur en direction des no man’s land et des grandes métropoles
tchado-camerounaises. Des fortes communautés tupuri se sont établies a Rey-
Bouba, Lagdo, Ngong, Poli, Mbé, Mbandjock, Yaoundé et Douala (Cameroun);
Koundoul, Léré, Sar, N’Djamena, Bongor et Fianga (Tchad). On les retrouve
majoritairement au Cameroun, dans les Départements du Mayo-Kani et Mayo-
Danay, et au Tchad, dans le Département du Mayo-Kebbi.

Les 56 clans qui composent I’ethnie ont subi I’assimilation linguistique
favorable a la langue tupuri au sein de laquelle BALGA (2012: 52-56) dénombre
quatre principales variétés dialectales. Le tupuri est I’une des 12 langues qui font
partie du groupe Mbum; les autres langues étant: le mundang, le mambay, le dama,
le mono, le pam, le ndai, le mbum-ouest, le mbum-est, le kali, le kuo et le gbété.
En fait le groupe Mbum est une des huit branches qui composent la sous-famille
Adamaoua, laquelle comprend 37 langues réparties dans lesdits groupes. La sous-
famille Adamaoua est I’'une des deux sous-familles qui constituent la famille
Adamaoua Oubanguienne. Celle-ci compte au total 40 langues inégalement
réparties dans les deux sous-familles. La famille Adamaoua Oubanguienne est
I’une des trois familles linguistiques du phylum Niger-Kordofan.

2. Champ lexical de I’homme et de I’animal

Dans la langue tupuri, I’opposition générique humain/animal n’est pas
binaire mais trinitaire. L’humain s’oppose a I’animal sauvage et a I’animal
domestique. Selon RUELLAND (2005: 375), a partir du concept de «personne» jé-
qui en tant que nominal dépendant, a donné I’indéfini jobo «quelqu’unx»/personne-
certaine/. Le Tupuri exprime le générique Homme par le composé jé ti waré
«hommex/personne-sur-mari/. Si la notion d’humain est ici véhiculée par un terme
marqué comme masculin®, son pluriel jare désigne «des personnes, des gens»: jar
tupuri «les Tupuri». Face a ces termes exprimant I’humanité, percue comme
masculine, le concept «animal» se traduit par nay qui a pour pluriel nayré. Ce nom
recouvre plutét le concept d’animal sauvage, restreint le plus souvent aux gibiers

! Formé avec le terme ware «mari», I’élément «personne» composé sert & former les agents
d’activités réservées aux hommes: je k’d day /personne gardien bétail/ «berger», jé halgé /personne
de la divination/ «devin», jé faage /personne peau/ nom que les Tupuri se donnaient autrefois en
raison du seul vétement que les hommes portaient, une peau d’animal sur les fesses; jé ti 5 /personne de la
maison/ «chef de famillex.

178

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

chassés pour leur viande, d’ou I’extension aux notions de «viande, chair»2. Aussi
le terme horoge «bétail, cheptel, troupeau», principalement bovin, inclut-il les
autres petits animaux domestiques: caprins, ovins, voire les gallinacés. De nos
jours, horoge est utilisé pour désigner toutes sortes de richesse. Par ces trois
lexémes, la langue tupuri oppose I’humain a I’animal sauvage et a I’animal
domestique.

Le lexique marquant I’opposition sexuelle est en revanche commun aux
hommes et aux animaux. Le signe ware «mari» donne le syntagme qualificatif ma
ti ware «male» /celui-sur-mari/, et waay «femme, épouse» donne ma ti waay
«femelle» /celle-sur-épouse/, qualificatifs employés pour désigner le sexe de tout
étre vivant. Deux autres termes encore rapprochent hommes et animaux avec des
connotations variées. bolo est employé pour indiquer I’animal méle, non chatré:
bolo day «un taureau» /male-bovin/, bolo kak «cog» /male gallinacé/, et
s’appliquera au sens familier, voire vulgaire, & I’lhomme. On traduit donc par «un
type, un mec» (début de conte: bolo po yan... «ll y a un type...» /homme/un
certain/existe/). Parlant des femelles, la langue emploie le terme de parenté maan®-
«mere»: maan-day «vache» /mére/vache/. Ce couple de signes oppose ainsi la
virilité sexuelle masculine a la fertilité des génitrices. D’ou la connotation
familiére dans I’emploi du terme pour les humains. RUELLAND (1993) a montré
comment la société tupuri se structure sur une hiérarchie par &ge parmi les
hommes avec, comme enjeu, d’obtenir la descendance d’une femme; I’obtention
d’épouses se fait par le truchement des fruits d’élevage.

3. L’homme et I’animal domestique

Etant donné que le Tupuri est éleveur, il vit en contact permanent avec
I’animal domestique. Celui-ci constitue un moyen d’échange des valeurs entre les
humains. C’est le cas de la dot ou le bétail occupe une place de choix dans les
pourparlers.

3.1. Le beeuf et la femme

On dote la femme avec du bétail. Ce dernier est appelé horog wayn
Irichesse-femme/. L’échange de cette richesse s’effectue dans des conditions
précises exigees par la tradition.

2 Ce concept entre dans la dénomination des parties du corps charnues: nay glogé «fesse» /chair du
postérieur/, nay jagé «levre» /chair de la bouche/, nay say «gencive» /chair de la dent/, nay kuni «cuisse»
[chair de la cuisse/.

% Le terme maan entre d’autre part en opposition au terme paan «pére», dans le paradigme de la
parenté humaine. Une partie des insectes sont composés avec le terme maan sans que cela implique
qu’ils soient pergus comme féminin.

179

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

3.1.1. Le beeuf, élément essentiel de la dot

On dote la femme avec 12 beeufs en pays tupuri. Mais, des particularités
peuvent entrer en ligne de compte et font revoir le chiffre & la hausse®. Le troupeau
ne se constitue pas essentiellement des vaches ni des veaux et, encore moins des
taureaux. On n'accepte pas non plus si la majorité des animaux sont maigres. Le
troupeau destiné & la dot doit étre digne. On parle de day woré /bovin beau/ ou
deere woré /bovins beaux/. Trois taureaux, quatre génisses, trois veaux et deux
vaches peuvent étre les bienvenus au sein d'une belle-famille.

Parce qu’on dote la femme avec du bétail, chacun réve d’acquérir du beeuf,
horoge. Celui-ci étant I’unique moyen d’obtenir légalement une épouse. Le jeune
homme, le plus souvent, se fait aider par son segment de patrilignage ti binii
/sur/penis/ comprenant le pére, les oncles paternels, les freres et cousins. Dans les
familles ou I’on dispose d’une ribambelle d’enfants, le jeune homme peut se faire
louer comme berger chez les Peuls®. On parle de gay naago® en terme fulfulde.
Aussi le lévirat, au sein du segment de lignage, donne-t-il I’occasion au fils ainé
d’hériter tardivement une des épouses du pére ou d’un oncle paternel.

Une fois versée, la compensation matrimoniale est souvent remise en
circulation sans délai afin d’acquérir une épouse pour le frére de la jeune mariée.
Un témoin, jé tawgi, garant du bon déroulement des tractations économiques entre
les deux familles, vérifie I’état de santé et I’aspect général des beeufs, voire leur
remplacement en cas de décés deux ans aprés le mariage’. Parfois le pére de la fille
fait provisoirement crédit & son gendre en acceptant de céder sa fille en échange
des trois quarts de beeufs initialement exigés.

Cependant, tant que le mari n’aura pas donné la totalité du bétail, son beau-
pére peut récupérer sa fille a tout moment. Il parlera de jak day, «le restant des
bceeufs». Cette compensation fort élevée, garantit, dit-on, la solidité du mariageg.
Sauf en cas de force majeure, un mari ne répudie pas sa femme. Du reste, la belle-

“ 11 peut arriver que les beaux-parents exigent plus de 12 beeufs dans le cas ot leur fille dispose des
qualités exceptionnelles (élancée, belle, travailleuse, brune, etc.). Aussi la dot ne se limite-t-elle pas
seulement au bétail, mais elle s’étend aux caprins, ovins, volailles, travaux champétres, corvées et
autres services complémentaires que le gendre doit rendre a ses beaux-parents.

® Ethnie voisine ol il y a des grands éleveurs. La rétribution pour une année de gardiennage est d’un
jeune beeuf. Autrefois nombre de jeunes gens préféraient se rendre dans les villes industrielles
(Mbandjock, Edéa, Douala, Yaoundg...) pour travailler comme ouvriers ou gardiens dans les usines afin
d’obtenir des moyens matériels et financiers pour doter leur femme.

® Gardien des beeufs, berger qui paie le troupeau d’autrui.

"1l est de coutume préférable de rentabiliser au plus vite le troupeau avant qu’une béte ne tombe
malade. C’est pourquoi, le bétail recu pour le compte de la dot est souvent donné en dot pour le
mariage du frére de la fille.

8 I faut ajouter au troupeau de beeufs ou «dot» proprement dite, des chévres, de I’argent et de
nombreux cadeaux. Cf. FECKOUA, 1985, et KOULANDI, 1990.

180

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

famille fait-elle pression sur sa fille afin qu’elle tienne fermement son foyer, et
cela, de peur d’étre obligée de rembourser I’ensemble de la compensation: bceufs,
chévres, menus, cadeaux, etc.’. En revanche, une femme qui n’a pas eu d’enfant
apres trois ou cing ans de mariage peut avoir des relations intimes avec une parenté
du mari dans I’espoir d’engendrer. On parle de way kao «femme de la parenté».
Mais elle demeure, avec les enfants obtenus hors mariage, la femme de son «mari stérile.

Du point de vue économique, I’échange bceufs/femmes soude les
patrilignages entre les familles. Il tisse des circuits de créanciers et de débiteurs qui
forment I’étoffe sociale. L’homme tupuri se positionne comme donneur de bceufs
et récepteur de femmes, puis donneur de filles et récepteur de beeufs.

Le rapprochement beeufs/femmes se manifeste aussi au niveau symbolique
comme I’attestent des nombreux noms de filles choisis & leur naissance'®. May day
«la fille du beeuf», man déeré «la mere des bceufs», day pa «des bceufs encore»,
day ferlé «les beeufs sont revenus», day fuli «les beeufs en brousse» (allusion a
I’abondance des beeufs que procurera la fillette quand elle ira en mariage), day lin
«les beeufs & la maison», day duuwé «les beeufs sont venus», day ni «les beeufs y
sont», day so «des beeufs donc», da day «trouver les beeufs», bul day «qui libére
les beeufs», day sac «le beeuf a brillé», tuday «trou des bceufs», etc.

La possession des beeufs, seule richesse des agriculteurs, est sans doute un
des facteurs les plus valorisants pour I’homme, puisqu’elle lui donne accés aux
femmes qui perpétuent son lignage et en assurent la survie. Un mari se vantera
volontiers d’avoir donné la totalité des bceufs de la compensation matrimoniale et
son épouse en tirera orgueil pour avoir €té bien dotée par son mari. C’est un
honneur d’étre dans un couple ou la dot n’a posé aucun probléme pour les deux
parties. Il n’est nullement question pour la femme de se sentir «achetée», méme en
milieu scolarisé, voire universitaire''. Si le mari n’a pas fini de verser la dot, en cas
de dispute, I’épouse ne manquera pas de le lui reprocher souvent publiquement,
comme pour lui signifier qu’il n’est qu’un pauvre homme, un vaurien, un
fainéant... L’identification jeune fille/bceuf est par ailleurs fréquemment attestée
dans les chants ot I’exclamation maan day/ mére beeuf/*” est un compliment pour
une femme ou une jeune fille. Comme I’argent en Occident, le bovin est investi

® De nos jours, le mariage forcé de jeunes filles a pratiquement disparu, de méme que le mariage pré
arrangeé par les parents des jeunes mariés.

0 Pour un nom de fille, les Tupuri choisissent la traduction «vache» plutot que «bceuf», méme si
stricto sensu, pour signifier vache, on ajoute le terme «mére» au terme bovin. De méme les noms sont
formés sur le singulier alors qu’ils font allusion au troupeau de la compensation matrimoniale.

' De nos jours, les hommes scolarisés versent des sommes de compensation astronomiques
(1000000, 1500000 fcfa) pour épouser une fille du «village».

12 Sous drautres cieux, il peut s’agir d’une insulte quant dit d’une fille qu’elle est «une mére des
beeufs». En milieu tupuri, c’est un compliment.

181

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

des valeurs symboliques mélioratives grace a ce réle social prépondérant de médiat
entre lignages qui échangent leurs filles contre des beeufs.

Dans son troupeau, le Tupuri trie des bceufs destinés a la compensation
matrimoniale; de coutume, il se réserve les vaches laitiéres et les génisses. Il
humanise les vaches qu’il conserve en leur donnant des noms, soit des descriptifs:
boufda «la jaune», blaare «la géante», maayerga «la tachetée»; soit des sobriquets
qui correspondent aux surnoms d’origine massa, ethnie voisine. Les jeunes gens
ont I’habitude de se donner ces mémes sobriquets entre eux. lls ignorent parfois le
sens™ de ces noms empruntés par snobisme, comme pour dire qu’ils ont la maftrise
de I’étymologie du tupuri supposé d’origine massa, langue tchadique. Aussi, la
solidarité entre hommes et bceufs se trouve-t-elle magnifiée dans une institution
nommeée gurna.

3.1.2. Veau: frere de lait et compensateur matrimonial

Le gurna a été emprunté aux voisins massa (GARINE, 1964: 12; DUMAS-
CHAMPION, 1983: 84). Il est associé, comme chez eux, & la «cure de lait».
Transformé au cours de ces cinquante dernieres années par les Tupuri, le terme
désigne de nos jours un club d’hommes qui se forment au niveau d’un ou de
plusieurs villages. Pour y adhérer, chaque homme doit théoriqguement amener une
vache laitiére avec son veau'. Leur nourriture préférée sera holé avec pa, la
bouillie de «boule» de mil rouge malaxée au lait des vaches.

Chaque année vers le mois d’octobre, une fois les récoltes de mil et de coton
achevées, les jeunes gens, libérés des travaux champétres, se choisissent un chef de
gurna. Celui-ci, ancien gardien de beeufs expérimenté, se charge de demander au
chef de terre un terrain pour I’installation d’un campement appelé jak kao. Choisi a
I’ombre d’un arbre, le terrain sera parfois entouré d’épineux pour éviter tout vol de
bétail pendant la nuit. Les hommes y vivent pendant six mois durant, jour et nuit,
jusqu’a la dissolution du club au moment de la préparation des champs pour les
semailles en avril quand reviennent les premiéres pluies. Le chef, nommé wan
gurna procéde a des rites d’installation en distribuant les taches respectives a
chacun des membres. L’organisation est rigoureusement hiérarchisée. Corvées de
paturage et de garde du camp échoient aux plus jeunes, tandis les plus &gés ont le
droit de passer la nuit chez eux et de s’absenter a I’occasion des fétes. La majorité
des membres sont des hommes relativement jeunes, souvent mais pas
nécessairement célibataires.

3 Voir exemples des noms de bovins par les Massa dans DUMAS-CHAMPION (1983).

11 semble que celui qui n’a pas de vache laitiére peut apporter un taureau, voire partager a deux une
vache laitiere. Mais c’est la un écart a la regle et qui montre I’évolution du gurna tupuri qui se
dissocie de la cure de lait massa d’origine bien que la nourriture soit a la base de bouillie de lait.

182

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Pour étre accepté au gurna, le jeune homme doit déja avoir officiellement eu
des rapports sexuels avec une jeune fille. C’est ce qu’on appelle nagé may «passer
la nuit avec une fille». Lorsqu’on demande les motivations aux membres de gurna,
c’est avec le sourire que tous évoquent la compagnie agréable™, mais surtout le
fait de boire du lait afin de prendre du poids. L’embonpoint est en effet signe de
beauté. Pour mieux séduire les jeunes filles a la danse, I’'hnomme a besoin d’un
certain gabarit. Lors des cérémonies de funérailles, le danseur revét des marques et
ornementations d’origines animales. Traditionnellement, les hommes attachent les
maan twée, peaux d’antilope ou de gazelle autour de leur hanche. Ceux qui en
possédent les nouent sur un short blanc'®. Ainsi revétus des dépouilles de leur
chasse®, ils réactualisent I’ethnonyme «gens a la peau d’animal» sous lequel ils
s’identifiaient autrefois. De fines torsades tressées en cuir de chevre pendent des
cheveux. Une courte corne de chevre d’ou jaillit un bouquet de poils de la queue
sert de bracelet. Une épaisse corde d’herbes fait office de collier. Le ti pa est
remarquable sur les danseurs, c’est-a-dire que leur poitrine est aspergée de lait
mélangé a la farine en signe d’abondance et de prospérité. Brandissant un baton de
garde, sans lequel aucun Tupuri ne saurait danser, ils tournent en chantant autour
des joueurs de tambours. lls avancent lentement, légerement inclinés en avant,
comme aux aguets pendant une chasse. De temps a autre sortant du rang, ils se
dirigent vers des spectatrices d’un air menagant pour les invectiver en langant leur
devise. Quelques danseurs portent sur leur dos d’énormes cornes de I’antilope
cheval, de cobes ou de gazelles dans lesquelles, & un entracte, ils souffleront pour
donner un court concert préparé lors de leur garde en brousse.

Si le but avoué de la participation au gurna est I’embonpoint pour séduire
les jeunes filles, I’institution a une fonction sociale primordiale. Elle regroupe les
hommes en une communauté solidaire ou chacun apprend sa position respective
envers les membres de la société. Il s’agit d’un stage d’apprentissage a une
discipline rigoureuse. Les jeux de lutte, en saison des pluies, exigent de I’individu
qui se mesure a ses copains, humilité et acceptation de sa défaite. Mais, ils offrent
aussi I’occasion de se distinguer de ses semblables par un éphémere succés dont la
renommée s’étend de village en village. Le vainqueur peut s’approprier le surnom
d’éloge de celui qu’il terrasse. La solidarité entre les membres du gurna d’un
méme village est un facteur identitaire (BOUKAR-WANTCHOUE, 1984). Elle est
d’autant plus forte que le club remplit aussi une fonction de contre-pouvoir et de
régulation des meceurs au sein de la société. En effet lorsque les membres se

15 |_es jeunes gens s’exercent entre eux et se mesurent aux hommes d’autres gurna lors des rencontres.

18 |_"uniforme moderne a varié puisqu’il y a une trentaine d’années c’était un slip bleu et rouge qui se portait.

17 Les brousses étant en majorité défichées, seule subsiste une chasse rituelle ou il est rare de tuer
encore quelques gazelles.

183

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

rendent aux enterrements, ou aux levées de deuil des notables, les contenus des
chants, sin gurna, sont une compilation des louanges aux autorités. Il peut aussi
s’agir des réveélations publiques relatives aux infractions des régles sociales. On y
dévoile sous forme allusive les meceurs reprouvées: adultére, inceste, zoophilie,
corruption, jalousie, gourmandise, etc. Chaque village choisit le chant d’un
compositeur en fonction des thémes abordés et de son talent oratoire™®. Les gurna
de plusieurs villages qui ont choisi le chant du méme compositeur dansent
ensemble aux levées de deuil.

Dans ce club, un homme constitue avec sa vache laitiére et son veau une
représentation imparfaite (homme/animal) de la cellule familiale. Au niveau
symbolique s’établit une équivalence: membre du gurna/veau avec lequel il
partage le lait de la vache. C’est ce veau, frere de lait, qui est par la suite donné en
compensation matrimoniale pour acquérir une épouse. On peut donc parler d’une
certaine fraternité de lait entre hommes et veaux. Il n’est pas fortuit que le
campement du gurna comme le corral chez tout chef de maison se nomme kaw
day®, «parenté du beeuf».

Signalons que les gamins de moins de dix ans se regroupent eux aussi pour
le gurna kakre «gurna des poules». 1l en est de méme des adolescents chargés du
gardiennage des troupeaux de chévres et de moutons, qui créent sur le modéle des
adultes un gurna fiiri, gurna des chevres. Apprenant des chants composés par
certains de leurs membres en mal de célébrité, ces garcons établissent des
campements tout a fait semblables a ceux de leurs ainés. Ils chantent et dansent
publiqguement lors des cérémonies de commémoration des funérailles.

3.2. Le chien, gardien de I’enclos familial

Aprés le bovin et le petit bétail, le troisieme animal domestique le plus
apprécié est le chien, waay. Chaque chef de maison a un chien, gardien de I’enclos
familial qui comprend non seulement des cases d’habitation mais aussi un corral
adjacent. Outre son role dissuasif, le chien est aussi investi symboliquement de la
tache de garder I’esprit de la famille patrilinéaire were, au sens ou il garantit les
rapports harmonieux entre les vivants et les ancétres morts. De ce fait, le chien fait
partie de la famille et recoit lui aussi un nom comme des vaches préférées. S’il n’a
pas su garder la famille contre I’intrusion du mal, balakge qui prend corps dans les
désirs sexuels incestueux — entre kawre «parents» - ¢’est sous la forme d’un chiot
qu’il est sacrifié dans un rite purificatoire.

'8 |_"art de la métaphore et le rythme sont commentés et jugés.

¥ Le vocable kaw signifie «parent» du coté matri- et patrilinéaire. Est kaw toute personne avec
laquelle on peut déceler un ancétre commun, quelle que soit la lignée. Le lien entre les parents kawré
du coté maternel s’oublie, la base de la société étant de patrilignage wer et I’habitat étant virilocal.
Tout rapport sexuel entre kawré est incestueux et donne lieu a des cérémonies purificatrices.

184

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

L’inceste yoo — le terme signifie toute transgression mettant en péril
I’équilibre du patrilignage tels I’adultére, I’inceste ou la zoophilie — met en danger
la survie des enfants du groupe. C’est souvent lors de la maladie d’un enfant
qu’une femme® avoue chez le devin avoir eu des rapports sexuels avec un
«parent» (kaw: pére géniteur ou classificatoire, frere, oncle maternel, etc.). Ce
balakge contrarie les ancétres du lignage de I’enfant au point qu’une cérémonie
purificatrice d’apaisement appelée porge, doit avoir lieu entre les partenaires coupables.

Lorsqu’il y a inceste, les fautifs se donnent rendez-vous, le plus souvent au
plus profond de la nuit, a une croisée de sentiers. lls doivent se dénuder, se
dépouiller de leurs vétements comme de leur faute passée. Ils auront laissé sur le
bord du chemin des habits neufs qu’ils revétiront une fois la cérémonie achevée.
Au croisement, le couple maintient un jeune chiot couché sur le dos. La femme se
place & sa téte saisissant les deux pattes antérieures, I’nomme les pattes
postérieures. Le chiot vivant est tranché en travers de son ventre. L’animal est
abandonné sur place. Bien que le rite s’effectue de nuit, loin des regards indiscrets,
I’affaire est vite ébruitée et les compositeurs attitrés ne manguent pas d’y faire
allusion dans leurs chants annuels d’exposition.

A la fois gardien des biens matériels de la famille, et symboliquement
investi de la survivance du lignage, le chien peut entrer également dans la
catégorie de la viande, nay comme les animaux sauvages. Les jeunes gens gardiens
de troupeau ont I’occasion de circuler loin de leur village et de voler des chiens
errants. Ce n’est évidemment jamais le chien gardien de son propre enclos que I’on
tue. Le statut du chien est ainsi équivoque. Intégré comme gardien de la famille, il
peut néanmoins étre sacrifié et devenir « viande » en cas d’extréme famine. Parce
que le chien représente le genre masculin, sa viande est interdite au genre féminin.
Celle-ci est réservée uniquement aux hommes qui sont associés aux chiens dans la
survivance du lignage.

3.3. Frontiéres entre I’lhnomme et I’animal domestique

Alors que le bétail est toujours valorisé en tant que richesse, clé de volte du
mariage et support de I’institution, des cas de zoophilie sont pourtant attestés.
Ceux-ci sont bien entendu réprouvés, la punition, outre les sacrifices purificatoires,
est I’exposition au ridicule dans les cérémonies populaires®. Dans les chants de
féw laaga /la lune refuse/, de bolge, de waywa ou de dalinga, femmes et hommes

20 | a faute est recherchée généralement auprés des femmes. Ce sont eux qui avouent des rapports
incestueux, méme si la honte retombe sur I’homme dont le comportement est publiquement exposé dans
les chants populaires.

2 Comme les chants gurna, ils sont dansés par ceux-la mémes qui forment les gurna lors
d’enterrements ou des fétes locales au moment ou le gurna est dissous. La zoophilie entre dans la
catégorie des actes yoo qui concerne I’inceste et I’adultére avec une femme mariée.

185

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

sont apostrophés et identifiés par leur nom et leur crime dénoncé. Tout animal
domestique peut étre cité bien que nous ayons surtout relevé le bovin, I’anesse, le
chien et de nos jours les truites. Un exemple de chant® remet en cause le mariage
d’un certain Palé avec la dévergondée Didja, la fille du chef de Yokga:

Si tu as des beeufs,

Ceux-ci t’exposent au crédit.

Mais je plains Palé, le fils du chef de Yokga;

Il'y a une prostituée chez Bagalé,

Elle fait I’amour plus que I’anesse,

Je I’ai couchée cing fois de suite,

Elle se plaint encore.

Et me dit qu’il faut absolument sept ou neufs coups.

Palé, récupére tes beeufs,

L amour du sexe de cette fille dépasse le monde entier.

L’amour du sexe de Didja:

Elle aime le pénis plus que le lait*® d’une vache

Dont le petit est assez grand.

Autre exemple: il s’agit d’un chant populaire dont le refrain porte sur une
certaine fille nommée Mailamdaré. C’est une belle fille de la famille royale. Le
chanteur se plaint parce qu’il manque du bétail pour la doter:

Je n’ai pas de beeufs,

Si j’en avais,

J’allais doter Mailamdaré.

Oh! la fille du chef ne se marie pas,
Oui, lafille du chef ne trouve pas de mari.

Je n’ai pas de beeufs,
Si j’en avais,
J’allais doter Mailamdaré.

Sarmanda,
La fille du chef ne se marie pas,
La fille du chef ne trouve pas de mari.

Je n’ai pas de beeufs,

22 | etupuri est la langue originelle du chant. Ici, il est question d’une traduction approximative en francais.
23 | e lait d’une vache dont le petit est assez grand est particuliérement succulent, nourrissant, trés bon.

186

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Si j’en avais,
J’allais doter Mailamdaré.

Parfois I’accusation de zoophilie est une simple insulte comme il se dit en
Occident d’une personne: «C’est un requin», «Quel cochon!». Dans certains cas, le
reproche se traduit en métaphore pour des transgressions sexuelles condamnées.
Dans un chant, une éléve du CES* est tancée d’avoir couché avec un chien.
L’insulte est ici double. On se moque de la fille qui espérait passer en classe
supérieure en ayant de rapports avec son professeur, incriminé également en raison
de son origine ethnique non tupuri. Ailleurs, un homme ayant commis I’inceste
avec une de ses filles, est accusé de s’étre accouplé a une vache — animal qui fait
allusion & la dot. Dans le méme chant, on le dit capable d’aimer une anesse®,

Les rapports sexuels avec des chiens concernent essentiellement la femme
ou la fille. Sans doute est-ce en raison de son role de gardien du foyer virilocal que
le chien est identifié au pble masculin de la relation dans le couple. En revanche,
dans les cas ou les autres animaux interviennent, le role féminin est assigné a
I’animal et le chant a pour objet de rendre public I’irrationnel et I’asocial de
I’homme immature.

Les écarts de conduite sont considérés comme des perversions qui suscitent
I’opprobre parce qu’ils mettent en danger la descendance de I’homme par une
confusion entre regnes humain et animal. Le chatiment encouru est la honte et la
dérision par la révélation publique du délit. Dans tous les exemples, la frontiére
entre I’lhnomme et I’animal domestique est presqu’inexistante. Il en va de méme de
sa relation avec I’animal sauvage.

4. L’homme et I’animal sauvage

L’homme a des relations ambivalentes avec I’animal sauvage. Ce dernier est
désigné par le terme nay. Sous cette appellation, il est & la fois gibier, donc chair
comestible, mais il est aussi un alter ego de I’homme, son double dans le monde
de la brousse.

Le domaine des animaux sauvages ressortit au monde masculin. Plusieurs
lexémes référent & I’activité de la chasse trés présente dans les contes et les récits
nostalgiques d’antan. Il y a trente ans on pouvait encore rencontrer quelques
personnes agées dont les souvenirs de chasse remontaient & leur jeunesse.
Aujourd’hui, les brousses sont presque toutes défrichées. Le terme felegge désigne
une activité de chasse occasionnelle. N’importe quel homme peut partir de nuit

# Collége d’Enseignement Secondaire.
% |_a position de I’accouchement des animaux, par derriére, est aussi citée comme péjorative dans ce
méme chant.

187

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

pour chasser avec son chien. jégao renvoie au chasseur professionnel. Le terme
darge lui, désigne la chasse collective ritualisée qui existe encore, méme si le gros
gibier est de plus en plus rare.

En effet, de nos jours, hormis quelques gazelles et antilopes attrapées lors
d’occasionnelles chasses ritualisées sur des territoires réservés appartenant a
certains chefs, la chasse se réduit le plus souvent au piégeage de petits animaux par
les bergers lorsqu’ils menent leurs troupeaux au paturage. Le petit gibier — rats,
écureuils, varans, oiseaux — est immédiatement grillé et consommé sur placeze.
Cette chasse d’amateur, qui fait partie de la vie quotidienne de tout jeune homme
gardien de troupeaux, implique une connaissance avisée des particularités de
chaque animal.

Le cotoiement quotidien de la faune se manifeste dans les expressions
qualificatives ou le caractere d’un individu est formulé selon des images
zoomorphes renvoyant au comportement d’un animal sauvage. Cette
caractérisation ne concerne que les hommes. Du malin, rusé, agile qui réussit tout
ce qu’il entreprend, on dit & a ndan «il est écureuil»?’. L’écervelé, glouton, niais et
avide sera goboo «pélican». Le lion et le léopard, dit localement «panthére»,
caractérisent I’nomme au pouvoir établi. Etre «hyéne» reléve de la sottise et de la
couardise les plus méprisables tandis qu’étre «buffle», c’est étre puissant et violent.

De méme que le Tupuri décéle chez les hommes des caractéristiques qui lui
semblent communes avec celles de certains animaux, il peut créer, au niveau
individuel ou & celui du patrilignage, des rapports d’évitement et de respect avec
une espéce donnée. L’animal est alors affecté a la catégorie des divinités ou des
génies protecteurs.

4.1. L’animal sauvage, esprit protecteur de la famille

L’animal sauvage participe de la religiosité des Tupuri ou tout élément
matériel: faune, flore ou objet fabriqué peut étre affecté d’une force spirituelle. Du
monde physique émane une énergie qui influe sur le cours de la vie d’un homme.
Ce concept est appelé soo. Il se manifeste de maniére positive ou négative. Aussi
I’lhomme recourt-il & des priéres et des sacrifices pour attirer ses faveurs.

Certains sooré®® sont reconnus et vénérés par I’ensemble de la population.
Ainsi soo baa, Dieu protecteur qui, en pleurant, envoie la pluie féconde. 1l posséde

% gelon les cas, on place les piéges a collet, de la colle dans les arbres, on enfume des termitieres
abandonnées. Un pécheur qui s’était procuré un fusil s’adonnait a la chasse au canard sauvage
médndeolé a des fins lucratives. En janvier 1997, nous avons rencontré un berger tupuri itinérant
engagé pour garder les beeufs d’autrui. 1l circulait en lisiére d’une «brousse» relativement étendue et
portait un arc et un carquois.

|l sagit de constructions prédicatives par un nominal du type /il /écureuil/.

% pluriel de soo.

188

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

certaines femmes et fait I’objet de nombreux sacrifices. soo man huli /mére-mort/
« le diable » cause de mortalité infantile; soo barkagge, génie de I’eau qui renverse
les pirogues et responsable des noyades. Tout phénomeéne inhabituel est source
d’inquiétude, et on I’attribue au soo. Celui-ci doit étre contenté par des sacrifices
propitiatoires.

L’ aventure de la vie étant pleine de périls puisque, outre la sorcellerie, les
éléments naturels peuvent aussi étre hostiles. C’est pourquoi, un homme avisé
cherchera a s’assurer les bons offices de I’esprit des animaux sauvages. Par
exemples, si une femme, rentrant du champ avec du bois de chauffage, apercoit un
serpent mort en travers de son chemin, elle peut en faire un sujet d’inquiétante. En
conséquence, elle fera dorénavant des sacrifices soo cuwé «esprit du serpent»®. 11
en sera de méme pour quelqu’un qui a été guéri suite aux morsures d’un serpent
venimeux. Il n’hésitera pas a adopter ce soo du reptile. Un garcon scolarisé ayant
trouvé deux fois de suite un crayon Bic par terre estimera que cette trouvaille peu
inhabituelle est de bon augure. Il sacrifiera désormais au soo bigi «esprit du Bic».
L’adoption du soo est ici une décision personnelle, car il s’agit d’une relation entre
I’individu et un élément naturel.

Ce rapport privilégié peut intervenir entre un patrilignage et un animal, de
sorte que la tradition I’attribue au totem. Celui-ci assurerait protection au profit des
membres d’un patrilignage wéré. Mais, I’animal ne fait I’objet d’aucun culte
particulier. Le plus souvent, pour les membres du groupe, il y a interdiction de tuer
ou de manger cet animal en question.

En effet, un adulte du village de Mangra, dont les habitants sont du lignage
des forgerons, racontait que, dans le cours d’eau voisin au village, demeurait un
crocodile considéré comme I’ami des habitants du village auxquels il n’avait
jamais nuit. 1l était de mise lorsque des étrangers arrivaient en visite au village de
les lui présenter afin qu’il ne les blesse pas. Ailleurs au village de Dawa, le fils du
défunt chef racontait que durant la maladie de son pére, un léopard, béle, venait de
temps en temps chez eux. Il montait méme sur le lit du malade mais ne faisait
point de mal & quiconque s’approchait de lui. Le dernier jour quand son pére était a
I’agonie, la panthére fit son apparition au milieu méme des personnes qui étaient
la. Dés que son pére eut quitté cette terre, la panthére ne vint plus. Et le fils du chef
de conclure: «c’est ainsi que les choses se passaient pour attribuer un animal & un lignage».
Comme nous avons poursuivi nos enquétes sur ces dires, un informateur répondit:

Quant au chef de Dawa, il s’agit de son vrai pere (& c6té duquel se
manifesta le Iéopard) et non de son ancétre. Comme vous I’avez dit, il est difficile

% e serpent semble avoir un statut social. Les récits concernent le plus souvent la rencontre
femme/serpent. Dans ce cas, il est interdit a la femme de parler du serpent, mort ou vivant, a tout
homme qu’elle rencontrerait et cela sous peine de maladie, voire de mort.

189

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

pour vous de comprendre I’apparition de la panthére. Toutefois retenez les théories
de nos ancétres qui disent que c’est la personne malade elle-méme qui se
transforme en animal pour nous faire comprendre que c’est la mort qui I’attend. 1l
est donc difficile pour lui de recouvrer la sante.

Il y aurait donc une sorte de réincarnation sous forme animale, du moins
dans ce dernier exemple. Seuls certains lignages se reconnaissent ce lien singulier
avec un animal®. Dans son rapport daté de janvier 1950 au chef de la région du
Mayo-Kebbi, Hervouet, Chef de district de Fianga, rend assez bien compte du lien
préférentiel @ un animal. Ce lieu est adopté non seulement par I’individu mais
aussi par tous les membres de son patrilignage. Voici le propos de I’administrateur
colonial rapporté par RUELLAND (1988: 168).

Il existe des clans ayant un totem particulier, commun a tous les membres
du clan, mais ce n’est pas le cas général. Entre le totem et I’individu il y a pas de
parenté de sang...il existe seulement un lien spirituel: le totem est la matérialisation
du «génie protecteur». Le totémisme entraine I’interdiction de frapper, tuer, ou
détruire le totem. Le fait de prier le génie protecteur n’est pas une prérogative
exclusive du «Ouan-son» /chef de soo/, tout individu peut le prier s’il en éprouve
le désir. Lorsque les prieres adressées par I’intermédiaire du totem habituel
s’averent inopérantes, un individu inspiré peut faire choix d’un autre intermédiaire,
lequel peut devenir totem. Prenons le cas d’un Toupouri appartenant a un
groupement dont le totem est I’hyéne et dont le fils est gravement malade. Les
premiéres priéres adressées a ce son (s00), tant directement que par le «Ouan-son»
se sont montrées inefficaces. Ce Toupouri peut avoir I’inspiration de matérialiser
le génie protecteur d’une autre fagcon par exemple par le tamarinier. 1l adresse alors
ses prieres & «Son banré» /soo baare/. Si elles sont efficaces, lorsque ce Toupouri
sera décédé, son fils continuera a s’adresser a «Son banré». Le fils décédé, a son
tour le nouveau totem tombera en désuétude. Mais si les priéres & «Son banré» se
sont montrées particulierement excellentes au cours de ces deux générations, les
descendants du novateur continueront a s’adresser & «Son banré». De ce fait et
bien que le totem ne soit pas une caractéristique du clan, ce groupement peut
former plus rapidement un clan que s’il avait conservé uniquement le totem
général. A noter que celui-ci est conservé concurremment avec le nouveau™.

Il reste parfois le souvenir d’un mythe fondateur de la relation, comme c’est
le cas pour les patrilignages qui se disent d’obédience doré, dont plusieurs versions
du mythe d’origine renvoient & un lien avec un animal. Le mythe le plus complexe,

% es Girdiri se pensent associés au chat sauvage, les Guyuri & jegaymawa, oiseau non identifié qui
vit le long du Mayo-Kebbi, le patrilignage Molaymo et les Dablage ne tuent jamais de serpent, les
Baygaré ne tuent ni ne mangent le renard, les Sonog ne mangent pas la tortue, etc...

® Dans son rapport, Hervouet emploie le terme «clan » pour ce que nous identifions comme
patrilignage, weré.

190

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Iégitimant la chefferie de doré est celui donné par A. M. Sabara, infirmier né a
Mouta-Fianga en 1936. Voici ce qu’il raconte: un chef tupuri installé au pied du
mont Ili est averti en réve qu’une «génie» le protege. Il recoit dans son réve des
conseils pour le découvrir en I’attirant par I’exposition de nourriture®. Lorsque le
chef suit la trace qu’a laissée le voleur, il découvre au sommet d’une montagne
«un garconnet agé d’environ deux ans assis sur des feuilles fraiches a coté des
feuilles séches. Devant I’enfant se tient un lion, derriere une guenon, a sa gauche
un boa et sa droite une panthere». L’enfant est adopté par le chef qui n’a que des
filles. 1l se révélera par la suite étre le fils biologique du chef et de sa premiere
femme qu’une voisine jalouse avait occulté lors de sa naissance en brousse.
Recueilli par une guenon, I’enfant est élevé sous la protection des quatre animaux
«symbolisant respectivement la force, I’intelligence, la méchanceté et la patience.
Ces signes correspondent aux quatre formes miraculeuses représentées par des
bétes que tu as eues pour parents protecteurs dés le jour de ta naissance». Selon le
mythe, I’enfant recoit le nom de Doré que Sabara traduit comme signifiant
«noblesse», bien que le terme n’existe pas dans le lexique tupuri.

La présence des quatre animaux dans le mythe a sans doute pour but de
Iégitimer I’ascendance qu’exerce le chef de Doré sur plusieurs lignages liés a ces
animaux. Méme si le lion n’existe pas & notre connaissance comme «totem» d’un
lignage, le python, dit «boa» localement, et le singe sont tous deux des animaux
que I’on ne tue ni ne mange en milieu tupuri. Le premier est craint et fait d’ailleurs
I’objet d’un tabou linguistique puisqu’il est toujours nommé par euphémisme
«petit serpent» we cuwé, ou «fils de chef» wel waan, ou encore wel jobo «fils de
quelqu’un» -sous entendu d’influent, notable. Le python participe donc, du moins
nominalement, de la descendance humaine, méme si le Iéopard reste I’animal
duquel se réclament les Dore et d’autres lignages issus d’eux, comme celui du chef
de Dawa déja cité. Cette fraternité entre hommes et quelques animaux sauvages
repose sur une crainte et un respect de ce qui est inconnu. Seules certaines
catégories d’hommes ont le pouvoir de transgresser la séparation entre les régnes
humain et animal.

4.2. Sorcellerie et double vue

Chez les Tupuri, deux types de sorcelleries sément la terreur: kréin transmis
par la mere a ses enfants qui deviennent, dit-on, «anthropophages» malgré eux; le
saa, sorcellerie volontaire que I’on peut acquérir chez quelqu’un pour nuire a
autrui. Le saa exercerait sa sorcellerie pour s’enrichir. 1l «tue» une personne pour
la récupérer aussit6t la nuit qui suit son enterrement, sous forme de zombie. Ces
zombies travailleraient comme esclaves dans les champs du sorcier.

% De la boule de mil et de la sauce gluante au tiktiga (Bridelia terminifolial) qui laissera une trace.

191

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Le je saa peut également transformer quelqu’un en bceuf pour aller le
vendre & un marché lointain. Les villages de Dablagge et de Djiglao en milieu
tupuri du Cameroun sont réputés pour leur marché & bétail et plusieurs
informateurs savent que c’est 1a ou nombre de sorciers se rendent pour vendre les
hommes transformés en beeufs. Il semblerait que I’on puisse cependant reconnaitre
I’animal ordinaire de I’homme transformé a la forme des sabots; I’homme-boeuf
n’ayant pas un sabot a deux ongles, mais d’une seule piece comme celui du cheval.
Ce pouvoir attribué au sorcier, de transformer des hommes en bétail pour les
vendre aux marchés camerounais est un fait bien connu du milieu tupuri.

Ceux qui ont une certaine expertise dans la chasse, je gaw, ont le pouvoir de
voir I’homme sous sa forme animale. Le pere d’un de nos informateurs, qui avait
cette faculté de double vue, raconta a son fils qu’il ne consommait jamais I’animal
qu’il avait abattu s’il se rendait compte aprés coup que c’était en fait une personne
transformée en animal. Il parait donc bien que méme les animaux sauvages
puissent étre des humains sous forme animale — c’est le cas des totems.

Bien que nous n’ayons cité que certains animaux dans nos exemples en
raison de leurs poids dans les institutions et la spiritualité tupuri, la plupart des
animaux font partie de la vie quotidienne et de la pensée courante. Le monde
animal ne forme pas un bloc antinomique a celui des hommes. La relation entre
animal et humain se présente comme un continuum hiérarchisé qui place I’homme
en haut de I’échelle. Cette osmose se manifeste tout particulierement dans I’art
oral. Ainsi dans les contes, les conflits humains sont le plus souvent transposés
dans le régne animal qui forme un monde en miroir de la société. De méme, les
proverbes qui véhiculent la philosophie tupuri sont presque toujours attribués a la
parole d’un animal, sauvage ou domestique:

Hyéne dit: le bavard n’a pas de graisse.

Chien dit qu’on lui donne & manger a cause de son regard.

Varan dit qu’on ne s’immerge pas dans I’eau avec I’enfant d’autrui.
Eléphant dit qu’il mange les épines parce qu’il tient compte de son anus.
Chat dit qu’on ne se fache pas contre le propriétaire de la poule.

Dans I’analyse des rapports homme/animal, aux plans institutionnels et
spirituels, le Tupuri institue les animaux sauvages comme équivalents du monde
masculin. La brousse représente les mystéres de I’inconnu. L’animal sauvage
personnifie I’ennemi, & la fois objet d’adversité et de puissances potentiellement
néfastes mais aussi susceptible d’étre amadoué dans la forme institutionnalisée de
s00 «esprit tutélaire» du lignage ou de I’individu. C’est ainsi que I’lhomme doit
faire comme le léopard qui dit «on ne fuit pas devant le combat».

192

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

Conclusion

Au terme de cette analyse, on s’apercoit que le lexique marquant
I’opposition sexuelle est commun aux hommes et aux animaux. Pour désigner des
animaux femelles, la langue emploie le terme de parenté maan - «mére»: maan-
day «vache» /meére/vache/. Ce couple de signes oppose ainsi la virilité sexuelle
masculine a la fertilité des génitrices. La société fort hiérarchisée, a grand enjeu
d’obtenir la descendance de la femme. Pour I’obtention d’épouses, I’homme se sert
de I’animal domestique comme monnaie d’échange. Celui-ci est également utilisé
au gurna. Dans ce club, I’lhomme constitue avec sa vache laitiere et son veau une
représentation imparfaite homme/animal de la cellule familiale. Il s’établit ainsi
une équivalence: membre du gurna/jeune veau avec lequel le lait de la vache est
partagé. C’est le veau, frere de lait, qui est par la suite donné en compensation
matrimoniale pour acquérir une épouse. On peut donc parler d’une certaine
fraternité de lait entre hommes et veaux. En somme, la relation a I’animal
domestique est comparable a la relation de possession du féminin par le masculin.
Pour la survie des lignages, les animaux domestiques s’échangent, contre les
femmes. Le bétail et le chien sont sacrifiés aux divinités sooré pour garantir la
pérennité des lignages, comme la femme est incorporée dans le lignage du mari
pour en assurer la descendance. «C’est la vache qui donne, c’est le taureau qui
retient par-devers lui», dit un proverbe tupuri. L’animal sauvage est identifié au
monde masculin. La brousse, domaine de I’inconnu, est le réservoir des puissances
hostiles mais aussi domptables dans la forme institutionnalisée de soo.

Bibliographie

BALGA J. P., 2005, La cohabitation entre le frangais et le tupuri au sud du Mayo-
Kani. Mémoire de DEA, Ngaoundéré, Université de Ngaoundéré.

BALGA J. P., 2012, Le frangais en contact avec le tupuri & Maroua (Cameroun):
phonologie, morpho-syntaxe et imaginaire linguistique, Thése de Doctorat
Ph. D., Université de Ngaoundéré.

BOUKAR-WAINTCHOUE, 1984, Structures traditionnelles et dynamisation des
communautés: le cas du gurna chez les Tupuri du Cameroun, Mémoire
DEA, Yaoundé: INJS.

BOULET J., 1978, Le Nord du Cameroun, des hommes, une région. ORSTOM, inéd.

BURGAT F., 1997, Animal, mon prochain. Paris: Odile Jacob.

DJONG-YANG A. O. (1978), Problémes de croissance et de non croissance au
Tchad: I’exemple de Lalé, Mémoire de maitrise en géographie, Paris,
Université Paris-VIII.

DUMAS-CHAMPION F., 1983, Les Masa du Tchad; bétail et société.
Paris/Cambridge, Maison des sciences de I’homme/Cambidge University press.

193

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

FECKOUA L., 1977, Les hommes et leurs activités en pays toupouri du Tchad.
Theése de 3° cycle en géographie, Paris, Paris-VIII.

FECKOUA L., 1985, «Le mariage en pays toupouri (Tchad et Cameroun». In: Le
milieu et les hommes. Recherches comparatives et historiques dans le bassin
du Tchad. Paris, Orstom, coll. «Colloques et séminaires», pp. 157-194.

DE GARINE 1., 1964, Les Masa du Cameroun. Paris, PUF.

HARRIS M., 1975, Cows, pigs, wars and witches: the riddles of culture. New-
York, Vintage books.

HERVOUET, 1950, Notes pour servir & I’étude historique du district de Fianga. Manuscrit.

KOULANDI J., 1990, Le mariage chez les Toupour. Garoua, ISH du Nord,
CRESS, Manuscrit.

MENSALA F. A., 1986, Le pouvoir spirituel d’ouang-Doré sur le pays toupouri
au Tchad, Mémoire DEA Paris, Université Paris-VIII.

MOUCHET, J-J., 1938, «Pratiques de divination massa et tupuri». In: Bulletin de
la société du Cameroun 4, pp. 61-74.

RUELLAND S., 1988, «Des chants pour les Dieux. Analyse d’un vocabulaire
codé». In: GALAME-GRIAULE G, Les voix de la parole. Journal des
africanistes 57, pp. 162-182.

RUELLAND S., 1988, Dictionnaire Tupuri-frangais-anglais, Région de
Mindaoré, Tchad. Paris, Peeters/selaf.

RUELLAND S., 1992, Description du parler tupuri de Mindaoré, Mayo-Kebbi,
Tchad, Phonologie, Morphologie, Syntaxe, Doctorat d’Etat és-Lettres, Paris,
Université Paris-111.

RUELLAND S., 1993, «Termes d’adresse et hiérarchie sociale chez les Tupuri du
Tchady, In: CAPRILE JP, Aspects de la communication en Afrique, pp. 125-140.

RUELLAND S. « L’homme et I’animal en pays tupuri: réalités et représentations»,
In: L’homme et I’animal dans le bassin du Lac Tchad, pp. 375-392.

SABARA A. M. La légende de Doré. Inéd.

194

BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)


http://www.tcpdf.org

