
Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 177 

RAPPORTS HOMME/ANIMAL EN PAYS TUPURI: 
REPRESENTATIONS SOCIALES ET 

SOCIOLINGUISTIQUES 
 

Jean Paul BALGA 
Université de Maroua, Cameroun 

balgajean@yahoo.fr 
 
Abstract: 
Adamawa-Ubangi language spoken in southwestern Chad and north-eastern Cameroon, the 

tupuri has many speakers. They have a special relationship with animals, including livestock that 
does most of the dowry in countries tupuri. In this paper, we describe the representations through the 
relationship of man with the pet, the woman with the beef, the perception of the dog, guardian of the 
family compound, the boundaries between man and domestic animal, human and wild animal, and 
wild animal as a spirit protector, witchcraft and second sight. 

 
Keywords: 
Tupuri, animal, beef, representations, woman 
 
Introduction 
Qu’il soit sauvage ou domestique, l’animal fait partie intégrante de la 

société tupuri où l’homme se définit à la fois comme agriculteur et éleveur; il vit 
en étroite osmose avec le monde animal: bovins, caprins, gallinacés, carnivores et 
volailles rentrent dans ses occupations quotidiennes. Mais comment considère-t-il 
le bétail? Étant donné que celui-ci est l’essentiel de la dot, comment perçoit-il la 
gent féminine? Quelles sont les espèces valorisées? Quel rôle joue l’animal vis-à-
vis des ancêtres? Quels types de rapport s’établissent-ils entre l’homme et l’animal 
sauvage? Quelles fonctions remplit l’animal dans les institutions sociales et 
religieuses? Voilà autant de questions qui permettront de comprendre les relations 
complexes que le Tupuri entretient avec le règne animal. 

Après avoir présenté les données ethnologiques ainsi que le lexique des 
concepts relatifs à l’opposition humain/animal, nous analyserons le symbolisme 
des animaux à travers la description des institutions sociales telles que le Tupuri 
les perpétue de nos jours. Il s’agit de décrire les représentations à travers les 
rapports de l’homme avec l’animal domestique, de la femme avec le bœuf; la 
perception du chien, gardien de l’enclos familial, les frontières entre l’homme et 
l’animal domestique, l’homme et l’animal sauvage, l’animal sauvage en tant 
qu’esprit protecteur, la sorcellerie et la double vue. Dans l’analyse des données, les aspects 
lexicologiques retiendront particulièrement notre attention tout au long de cet article.  

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 178 

1. Présentation de l’ethnie  
D’après FECKOUA (1977: 31) et BALGA (2001: 8), les Tupuri occupent 

une partie de la frontière entre le Cameroun et le Tchad, soit le nord-est de 
l’Extrême-Nord du Cameroun et le sud-ouest du Tchad. Ils sont entourés des 
Massa et des Musgum au nord-est, des Mussey au sud-est, des Peuls au nord-ouest 
et des Mundang au sud-ouest. D’origine soudanaise, l’ethnie tupuri très prolifique, 
est portée vers l’extérieur en direction des no man’s land et des grandes métropoles 
tchado-camerounaises. Des fortes communautés tupuri se sont établies à Rey-
Bouba, Lagdo, Ngong, Poli, Mbé, Mbandjock, Yaoundé et Douala (Cameroun); 
Koundoul, Léré, Sar, N’Djamena, Bongor et Fianga (Tchad). On les retrouve 
majoritairement au Cameroun, dans les Départements du Mayo-Kani et Mayo-
Danay, et au Tchad, dans le Département du Mayo-Kebbi.  

Les 56 clans qui composent l’ethnie ont subi l’assimilation linguistique 
favorable à la langue tupuri au sein de laquelle BALGA (2012: 52-56) dénombre 
quatre principales variétés dialectales. Le tupuri est l’une des 12 langues qui font 
partie du groupe Mbum; les autres langues étant: le mundang, le mambay, le dama, 
le mono, le pam, le ndai, le mbum-ouest, le mbum-est, le kali, le kuo et le gbété. 
En fait le groupe Mbum est une des huit branches qui composent la sous-famille 
Adamaoua, laquelle comprend 37 langues réparties dans lesdits groupes. La sous-
famille Adamaoua est l’une des deux sous-familles qui constituent la famille 
Adamaoua Oubanguienne. Celle-ci compte au total 40 langues inégalement 
réparties dans les deux sous-familles. La famille Adamaoua Oubanguienne est 
l’une des trois familles linguistiques du phylum Niger-Kordofan. 

 
2. Champ lexical de l’homme et de l’animal  
Dans la langue tupuri, l’opposition générique humain/animal n’est pas 

binaire mais trinitaire. L’humain s’oppose à l’animal sauvage et à l’animal 
domestique. Selon RUELLAND (2005: 375), à partir du concept de «personne» jè- 
qui en tant que nominal dépendant, a donné l’indéfini jobo «quelqu’un»/personne-
certaine/. Le Tupuri exprime le générique Homme par le composé jè ti waré 
«homme»/personne-sur-mari/. Si la notion d’humain est ici véhiculée par un terme 
marqué comme masculin1, son pluriel jare désigne «des personnes, des gens»: jar 
tupuri «les Tupuri». Face à ces termes exprimant l’humanité, perçue comme 
masculine, le concept «animal» se traduit par nay qui a pour pluriel nayré. Ce nom 
recouvre plutôt le concept d’animal sauvage, restreint le plus souvent aux gibiers 
                                                
1 Formé avec le terme ware «mari», l’élément «personne» composé sert à former les agents 
d’activités réservées aux hommes: jè k`d day /personne gardien bétail/ «berger», jè hàlgè /personne 
de la divination/ «devin», jè fàage /personne peau/ nom que les Tupuri se donnaient autrefois en 
raison du seul vêtement que les hommes portaient, une peau d’animal sur les fesses; jè ti ŋ /personne de la 
maison/ «chef de famille». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 179 

chassés pour leur viande, d’où l’extension aux notions de «viande, chair»2. Aussi 
le terme horoge «bétail, cheptel, troupeau», principalement bovin, inclut-il les 
autres petits animaux domestiques: caprins, ovins, voire les gallinacés. De nos 
jours, horoge est utilisé pour désigner toutes sortes de richesse. Par ces trois 
lexèmes, la langue tupuri oppose l’humain à l’animal sauvage et à l’animal 
domestique.  

Le lexique marquant l’opposition sexuelle est en revanche commun aux 
hommes et aux animaux. Le signe ware «mari» donne le syntagme qualificatif ma 
ti ware «mâle» /celui-sur-mari/, et waay «femme, épouse» donne ma ti waay 
«femelle» /celle-sur-épouse/, qualificatifs employés pour désigner le sexe de tout 
être vivant. Deux autres termes encore rapprochent hommes et animaux avec des 
connotations variées. bolo est employé pour indiquer l’animal mâle, non châtré: 
bolo day «un taureau» /mâle-bovin/, bolo kak «coq» /mâle gallinacé/, et 
s’appliquera au sens familier, voire vulgaire, à l’homme. On traduit donc par «un 
type, un mec» (début de conte: bolo po yan... «Il y a un type...» /homme/un 
certain/existe/). Parlant des femelles, la langue emploie le terme de parenté maan3-
«mère»: maan-day «vache» /mère/vache/. Ce couple de signes oppose ainsi la 
virilité sexuelle masculine à la fertilité des génitrices. D’où la connotation 
familière dans l’emploi du terme pour les humains. RUELLAND (1993) a montré 
comment la société tupuri se structure sur une hiérarchie par âge parmi les 
hommes avec, comme enjeu, d’obtenir la descendance d’une femme; l’obtention 
d’épouses se fait par le truchement des fruits d’élevage. 

 
3. L’homme et l’animal domestique 
Étant donné que le Tupuri est éleveur, il vit en contact permanent avec 

l’animal domestique. Celui-ci constitue un moyen d’échange des valeurs entre les 
humains.  C’est  le  cas  de  la  dot  où  le  bétail  occupe  une  place  de  choix  dans  les  
pourparlers. 

 
3.1. Le bœuf et la femme 
On dote la femme avec du bétail. Ce dernier est appelé horog wayn 

/richesse-femme/. L’échange de cette richesse s’effectue dans des conditions 
précises exigées par la tradition. 

 
                                                
2 Ce concept entre dans la dénomination des parties du corps charnues: nay glogè «fesse» /chair du 
postérieur/, nay jagè «lèvre» /chair de la bouche/, nay saŋ «gencive» /chair de la dent/, nay kuni «cuisse» 
/chair de la cuisse/. 
3 Le terme maan entre d’autre part en opposition au terme paan «père», dans le paradigme de la 
parenté humaine. Une partie des insectes sont composés avec le terme maan sans que cela implique 
qu’ils soient perçus comme féminin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 180 

3.1.1. Le bœuf, élément essentiel de la dot 
On dote la femme avec 12 bœufs en pays tupuri. Mais, des particularités 

peuvent entrer en ligne de compte et font revoir le chiffre à la hausse4. Le troupeau 
ne se constitue pas essentiellement des vaches ni des veaux et, encore moins des 
taureaux. On n'accepte pas non plus si la majorité des animaux sont maigres. Le 
troupeau destiné à la dot doit être digne. On parle de day worè /bovin beau/ ou 
deere worè /bovins beaux/. Trois taureaux, quatre génisses, trois veaux et deux 
vaches peuvent être les bienvenus au sein d'une belle-famille. 

Parce qu’on dote la femme avec du bétail, chacun rêve d’acquérir du bœuf, 
horoge. Celui-ci étant l’unique moyen d’obtenir légalement une épouse. Le jeune 
homme, le plus souvent, se fait aider par son segment de patrilignage ti binii 
/sur/penis/ comprenant le père, les oncles paternels, les frères et cousins. Dans les 
familles où l’on dispose d’une ribambelle d’enfants, le jeune homme peut se faire 
louer comme berger chez les Peuls5. On parle de gay naago6 en terme fulfulde. 
Aussi le lévirat, au sein du segment de lignage, donne-t-il l’occasion au fils aîné 
d’hériter tardivement une des épouses du père ou d’un oncle paternel.  

Une fois versée, la compensation matrimoniale est souvent remise en 
circulation sans délai afin d’acquérir une épouse pour le frère de la jeune mariée. 
Un témoin, jè tàwgi, garant du bon déroulement des tractations économiques entre 
les deux familles, vérifie l’état de santé et l’aspect général des bœufs, voire leur 
remplacement en cas de décès deux ans après le mariage7. Parfois le père de la fille 
fait provisoirement crédit à son gendre en acceptant de céder sa fille en échange 
des trois quarts de bœufs initialement exigés.  

Cependant, tant que le mari n’aura pas donné la totalité du bétail, son beau-
père  peut  récupérer  sa  fille  à  tout  moment.  Il  parlera  de  jak day, «le restant des 
bœufs». Cette compensation fort élevée, garantit, dit-on, la solidité du mariage8. 
Sauf en cas de force majeure, un mari ne répudie pas sa femme. Du reste, la belle-

                                                
4 Il peut arriver que les beaux-parents exigent plus de 12 bœufs dans le cas où leur fille dispose des 
qualités exceptionnelles (élancée, belle, travailleuse, brune, etc.). Aussi la dot ne se limite-t-elle pas 
seulement au bétail, mais elle s’étend aux caprins, ovins, volailles, travaux champêtres, corvées et 
autres services complémentaires que le gendre doit rendre à ses beaux-parents. 
5 Ethnie voisine où il y a des grands éleveurs. La rétribution pour une année de gardiennage est d’un 
jeune bœuf. Autrefois nombre de jeunes gens préféraient se rendre dans les villes industrielles 
(Mbandjock, Edéa, Douala, Yaoundé...) pour travailler comme ouvriers ou gardiens dans les usines afin 
d’obtenir des moyens matériels et financiers pour doter leur femme.  
6 Gardien des bœufs, berger qui paie le troupeau d’autrui.  
7 Il est de coutume préférable de rentabiliser au plus vite le troupeau avant qu’une bête ne tombe 
malade. C’est pourquoi, le bétail reçu pour le compte de la dot est souvent donné en dot pour le 
mariage du frère de la fille. 
8 Il faut ajouter au troupeau de bœufs ou «dot» proprement dite, des chèvres, de l’argent et de 
nombreux cadeaux. Cf. FECKOUA, 1985, et KOULANDI, 1990. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 181 

famille fait-elle pression sur sa fille afin qu’elle tienne fermement son foyer, et 
cela, de peur d’être obligée de rembourser l’ensemble de la compensation: bœufs, 
chèvres, menus, cadeaux, etc.9. En revanche, une femme qui n’a pas eu d’enfant 
après trois ou cinq ans de mariage peut avoir des relations intimes avec une parenté 
du mari dans l’espoir d’engendrer. On parle de way kao «femme de la parenté». 
Mais elle demeure, avec les enfants obtenus hors mariage, la femme de son «mari stérile».  

Du point de vue économique, l’échange bœufs/femmes soude les 
patrilignages entre les familles. Il tisse des circuits de créanciers et de débiteurs qui 
forment l’étoffe sociale. L’homme tupuri se positionne comme donneur de bœufs 
et récepteur de femmes, puis donneur de filles et récepteur de bœufs. 

Le rapprochement bœufs/femmes se manifeste aussi au niveau symbolique 
comme l’attestent des nombreux noms de filles choisis à leur naissance10. May day 
«la fille du bœuf», man déeré «la mère des bœufs», day pa «des bœufs encore», 
day ferlé «les bœufs sont revenus», day fuli «les bœufs en brousse» (allusion à 
l’abondance des bœufs que procurera la fillette quand elle ira en mariage), day lin 
«les bœufs à la maison», day duuwé «les bœufs sont venus», day ni «les bœufs y 
sont», day so «des bœufs donc», da day «trouver les bœufs», bul day «qui libère 
les bœufs», day sac «le bœuf a brillé», tuday «trou des bœufs», etc. 

La possession des bœufs, seule richesse des agriculteurs, est sans doute un 
des facteurs les plus valorisants pour l’homme, puisqu’elle lui donne accès aux 
femmes qui perpétuent son lignage et en assurent la survie. Un mari se vantera 
volontiers d’avoir donné la totalité des bœufs de la compensation matrimoniale et 
son épouse en tirera orgueil pour avoir été bien dotée par son mari. C’est un 
honneur d’être dans un couple où la dot n’a posé aucun problème pour les deux 
parties. Il n’est nullement question pour la femme de se sentir «achetée», même en 
milieu scolarisé, voire universitaire11. Si le mari n’a pas fini de verser la dot, en cas 
de dispute, l’épouse ne manquera pas de le lui reprocher souvent publiquement, 
comme pour lui signifier qu’il n’est qu’un pauvre homme, un vaurien, un 
fainéant... L’identification jeune fille/bœuf est par ailleurs fréquemment attestée 
dans les chants où l’exclamation maan day/ mère bœuf/12 est un compliment pour 
une femme ou une jeune fille. Comme l’argent en Occident, le bovin est investi 

                                                
9 De nos jours, le mariage forcé de jeunes filles a pratiquement disparu, de même que le mariage pré 
arrangé par les parents des jeunes mariés. 
10 Pour un nom de fille, les Tupuri choisissent la traduction «vache» plutôt que «bœuf», même si 
stricto sensu, pour signifier vache, on ajoute le terme «mère» au terme bovin. De même les noms sont 
formés sur le singulier alors qu’ils font allusion au troupeau de la compensation matrimoniale. 
11 De nos jours, les hommes scolarisés versent des sommes de compensation astronomiques 
(1000000, 1500000 fcfa) pour épouser une fille du «village». 
12 Sous d’autres cieux, il peut s’agir d’une insulte quant dit d’une fille qu’elle est «une mère des 
bœufs». En milieu tupuri, c’est un compliment. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 182 

des valeurs symboliques mélioratives grâce à ce rôle social prépondérant de médiat 
entre lignages qui échangent leurs filles contre des bœufs. 

Dans son troupeau, le Tupuri trie des bœufs destinés à la compensation 
matrimoniale; de coutume, il se réserve les vaches laitières et les génisses. Il 
humanise les vaches qu’il conserve en leur donnant des noms, soit des descriptifs: 
boufda «la jaune», blaarè «la géante», maayerga «la tachetée»; soit des sobriquets 
qui correspondent aux surnoms d’origine massa, ethnie voisine. Les jeunes gens 
ont l’habitude de se donner ces mêmes sobriquets entre eux. Ils ignorent parfois le 
sens13 de ces noms empruntés par snobisme, comme pour dire qu’ils ont la maîtrise 
de l’étymologie du tupuri supposé d’origine massa, langue tchadique. Aussi, la 
solidarité entre hommes et bœufs se trouve-t-elle magnifiée dans une institution 
nommée gurna. 

 
3.1.2. Veau: frère de lait et compensateur matrimonial 
Le gurna a été emprunté aux voisins massa (GARINE, 1964: 12; DUMAS-

CHAMPION, 1983: 84). Il est associé, comme chez eux, à la «cure de lait». 
Transformé au cours de ces cinquante dernières années par les Tupuri, le terme 
désigne de nos jours un club d’hommes qui se forment au niveau d’un ou de 
plusieurs villages. Pour y adhérer, chaque homme doit théoriquement amener une 
vache laitière avec son veau14. Leur nourriture préférée sera holè avec pà, la 
bouillie de «boule» de mil rouge malaxée au lait des vaches. 

Chaque année vers le mois d’octobre, une fois les récoltes de mil et de coton 
achevées, les jeunes gens, libérés des travaux champêtres, se choisissent un chef de 
gurna. Celui-ci, ancien gardien de bœufs expérimenté, se charge de demander au 
chef de terre un terrain pour l’installation d’un campement appelé jak kao. Choisi à 
l’ombre d’un arbre, le terrain sera parfois entouré d’épineux pour éviter tout vol de 
bétail pendant la nuit. Les hommes y vivent pendant six mois durant, jour et nuit, 
jusqu’à la dissolution du club au moment de la préparation des champs pour les 
semailles en avril quand reviennent les premières pluies. Le chef, nommé wan 
gurna procède à des rites d’installation en distribuant les tâches respectives à 
chacun des membres. L’organisation est rigoureusement hiérarchisée. Corvées de 
pâturage et de garde du camp échoient aux plus jeunes, tandis les plus âgés ont le 
droit de passer la nuit chez eux et de s’absenter à l’occasion des fêtes. La majorité 
des membres sont des hommes relativement jeunes, souvent mais pas 
nécessairement célibataires.  

                                                
13 Voir exemples des noms de bovins par les Massa dans DUMAS-CHAMPION (1983). 
14 Il semble que celui qui n’a pas de vache laitière peut apporter un taureau, voire partager à deux une 
vache laitière. Mais c’est là un écart à la règle et qui montre l’évolution du gurna tupuri qui se 
dissocie de la cure de lait massa d’origine bien que la nourriture soit à la base de bouillie de lait.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 183 

Pour être accepté au gurna, le jeune homme doit déjà avoir officiellement eu 
des rapports sexuels avec une jeune fille. C’est ce qu’on appelle nagè may «passer 
la nuit avec une fille». Lorsqu’on demande les motivations aux membres de gurna, 
c’est avec le sourire que tous évoquent la compagnie agréable15, mais surtout le 
fait  de boire  du lait  afin de prendre du poids.  L’embonpoint  est  en effet  signe de 
beauté. Pour mieux séduire les jeunes filles à la danse, l’homme a besoin d’un 
certain gabarit. Lors des cérémonies de funérailles, le danseur revêt des marques et 
ornementations d’origines animales. Traditionnellement, les hommes attachent les 
maan twée, peaux d’antilope ou de gazelle autour de leur hanche. Ceux qui en 
possèdent les nouent sur un short blanc16. Ainsi revêtus des dépouilles de leur 
chasse17, ils réactualisent l’ethnonyme «gens à la peau d’animal» sous lequel ils 
s’identifiaient autrefois. De fines torsades tressées en cuir de chèvre pendent des 
cheveux. Une courte corne de chèvre d’où jaillit un bouquet de poils de la queue 
sert de bracelet. Une épaisse corde d’herbes fait office de collier. Le ti pà est 
remarquable sur les danseurs, c’est-à-dire que leur poitrine est aspergée de lait 
mélangé à la farine en signe d’abondance et de prospérité. Brandissant un bâton de 
garde, sans lequel aucun Tupuri ne saurait danser, ils tournent en chantant autour 
des joueurs de tambours. Ils avancent lentement, légèrement inclinés en avant, 
comme  aux  aguets  pendant  une  chasse.  De  temps  à  autre  sortant  du  rang,  ils  se  
dirigent vers des spectatrices d’un air menaçant pour les invectiver en lançant leur 
devise. Quelques danseurs portent sur leur dos d’énormes cornes de l’antilope 
cheval, de cobes ou de gazelles dans lesquelles, à un entracte, ils souffleront pour 
donner un court concert préparé lors de leur garde en brousse. 

Si le but avoué de la participation au gurna est l’embonpoint pour séduire 
les jeunes filles, l’institution a une fonction sociale primordiale. Elle regroupe les 
hommes en une communauté solidaire où chacun apprend sa position respective 
envers les membres de la société. Il s’agit d’un stage d’apprentissage à une 
discipline rigoureuse. Les jeux de lutte, en saison des pluies, exigent de l’individu 
qui se mesure à ses copains, humilité et acceptation de sa défaite. Mais, ils offrent 
aussi l’occasion de se distinguer de ses semblables par un éphémère succès dont la 
renommée s’étend de village en village. Le vainqueur peut s’approprier le surnom 
d’éloge de celui qu’il terrasse. La solidarité entre les membres du gurna d’un 
même village est un facteur identitaire (BOUKAR-WANTCHOUE, 1984). Elle est 
d’autant plus forte que le club remplit aussi une fonction de contre-pouvoir et de 
régulation des mœurs au sein de la société. En effet lorsque les membres se 

                                                
15 Les jeunes gens s’exercent entre eux et se mesurent aux hommes d’autres gurna lors des rencontres. 
16 L’uniforme moderne a varié puisqu’il y a une trentaine d’années c’était un slip bleu et rouge qui se portait. 
17 Les brousses étant en majorité défichées, seule subsiste une chasse rituelle où il est rare de tuer 
encore quelques gazelles. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 184 

rendent aux enterrements, ou aux levées de deuil des notables, les contenus des 
chants, sin gurna, sont une compilation des louanges aux autorités. Il peut aussi 
s’agir des révélations publiques relatives aux infractions des règles sociales. On y 
dévoile sous forme allusive les mœurs reprouvées: adultère, inceste, zoophilie, 
corruption, jalousie, gourmandise, etc. Chaque village choisit le chant d’un 
compositeur en fonction des thèmes abordés et de son talent oratoire18. Les gurna 
de plusieurs villages qui ont choisi le chant du même compositeur dansent 
ensemble aux levées de deuil. 

Dans  ce  club, un homme constitue avec sa vache laitière et son veau une 
représentation imparfaite (homme/animal) de la cellule familiale. Au niveau 
symbolique s’établit une équivalence: membre du gurna/veau avec lequel il 
partage le lait de la vache. C’est ce veau, frère de lait, qui est par la suite donné en 
compensation matrimoniale pour acquérir une épouse. On peut donc parler d’une 
certaine fraternité de lait entre hommes et veaux. Il n’est pas fortuit que le 
campement du gurna comme le corral chez tout chef de maison se nomme kaw 
day19, «parenté du bœuf». 

Signalons que les gamins de moins de dix ans se regroupent eux aussi pour 
le gurna kakre «gurna des poules». Il en est de même des adolescents chargés du 
gardiennage des troupeaux de chèvres et de moutons, qui créent sur le modèle des 
adultes un gurna fiiri, gurna des chèvres. Apprenant des chants composés par 
certains de leurs membres en mal de célébrité, ces garçons établissent des 
campements tout à fait semblables à ceux de leurs aînés. Ils chantent et dansent 
publiquement lors des cérémonies de commémoration des funérailles. 

 
3.2. Le chien, gardien de l’enclos familial 
Après le bovin et le petit bétail, le troisième animal domestique le plus 

apprécié est le chien, waay. Chaque chef de maison a un chien, gardien de l’enclos 
familial qui comprend non seulement des cases d’habitation mais aussi un corral 
adjacent. Outre son rôle dissuasif, le chien est aussi investi symboliquement de la 
tâche de garder l’esprit de la famille patrilinéaire werè, au sens où il garantit les 
rapports harmonieux entre les vivants et les ancêtres morts. De ce fait, le chien fait 
partie de la famille et reçoit lui aussi un nom comme des vaches préférées. S’il n’a 
pas su garder la famille contre l’intrusion du mal, balakge qui prend corps dans les 
désirs sexuels incestueux – entre kawrè «parents» - c’est sous la forme d’un chiot 
qu’il est sacrifié dans un rite purificatoire.  
                                                
18 L’art de la métaphore et le rythme sont commentés et jugés. 
19 Le vocable kaw signifie «parent» du coté matri- et patrilinéaire. Est kaw toute personne avec 
laquelle on peut déceler un ancêtre commun, quelle que soit la lignée. Le lien entre les parents kawré 
du côté maternel s’oublie, la base de la société étant de patrilignage wer et l’habitat étant virilocal. 
Tout rapport sexuel entre kawré est incestueux et donne lieu à des cérémonies purificatrices. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 185 

L’inceste yoo – le terme signifie toute transgression mettant en péril 
l’équilibre du patrilignage tels l’adultère, l’inceste ou la zoophilie – met en danger 
la survie des enfants du groupe. C’est souvent lors de la maladie d’un enfant 
qu’une femme20 avoue chez le devin avoir eu des rapports sexuels avec un 
«parent» (kaw: père géniteur ou classificatoire, frère, oncle maternel, etc.). Ce 
balakge contrarie les ancêtres du lignage de l’enfant au point qu’une cérémonie 
purificatrice d’apaisement appelée porgè, doit avoir lieu entre les partenaires coupables.  

Lorsqu’il y a inceste, les fautifs se donnent rendez-vous, le plus souvent au 
plus profond de la nuit, à une croisée de sentiers. Ils doivent se dénuder, se 
dépouiller de leurs vêtements comme de leur faute passée. Ils auront laissé sur le 
bord du chemin des habits neufs qu’ils revêtiront une fois la cérémonie achevée. 
Au croisement, le couple maintient un jeune chiot couché sur le dos. La femme se 
place à sa tête saisissant les deux pattes antérieures, l’homme les pattes 
postérieures. Le chiot vivant est tranché en travers de son ventre. L’animal est 
abandonné sur place. Bien que le rite s’effectue de nuit, loin des regards indiscrets, 
l’affaire est vite ébruitée et les compositeurs attitrés ne manquent pas d’y faire 
allusion dans leurs chants annuels d’exposition.  

À la fois gardien des biens matériels de la famille, et symboliquement 
investi de la survivance du lignage, le chien peut entrer également dans la 
catégorie de la viande, nay comme les animaux sauvages. Les jeunes gens gardiens 
de troupeau ont l’occasion de circuler loin de leur village et de voler des chiens 
errants. Ce n’est évidemment jamais le chien gardien de son propre enclos que l’on 
tue. Le statut du chien est ainsi équivoque. Intégré comme gardien de la famille, il 
peut néanmoins être sacrifié et devenir « viande » en cas d’extrême famine. Parce 
que le chien représente le genre masculin, sa viande est interdite au genre féminin. 
Celle-ci est réservée uniquement aux hommes qui sont associés aux chiens dans la 
survivance du lignage.  

 
3.3. Frontières entre l’homme et l’animal domestique 
Alors que le bétail est toujours valorisé en tant que richesse, clé de voûte du 

mariage et support de l’institution, des cas de zoophilie sont pourtant attestés. 
Ceux-ci sont bien entendu réprouvés, la punition, outre les sacrifices purificatoires, 
est l’exposition au ridicule dans les cérémonies populaires21. Dans les chants de 
féw laaga /la lune refuse/, de bolge, de waywa ou de dalinga, femmes et hommes 
                                                
20 La faute est recherchée généralement auprès des femmes. Ce sont eux qui avouent des rapports 
incestueux, même si la honte retombe sur l’homme dont le comportement est publiquement exposé dans 
les chants populaires. 
21 Comme les chants gurna,  ils  sont  dansés  par  ceux-là  mêmes  qui  forment  les  gurna lors 
d’enterrements ou des fêtes locales au moment où le gurna est dissous. La zoophilie entre dans la 
catégorie des actes yoo qui concerne l’inceste et l’adultère avec une femme mariée. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 186 

sont apostrophés et identifiés par leur nom et leur crime dénoncé. Tout animal 
domestique peut être cité bien que nous ayons surtout relevé le bovin, l’ânesse, le 
chien et de nos jours les truites. Un exemple de chant22 remet en cause le mariage 
d’un certain Palé avec la dévergondée Didja, la fille du chef de Yokga:  

Si tu as des bœufs, 
Ceux-ci t’exposent au crédit. 
Mais je plains Palé, le fils du chef de Yokga; 
Il y a une prostituée chez Bagalé, 
Elle fait l’amour plus que l’ânesse, 
Je l’ai couchée cinq fois de suite, 
Elle se plaint encore. 
Et me dit qu’il faut absolument sept ou neufs coups. 
Palé, récupère tes bœufs, 
L’amour du sexe de cette fille dépasse le monde entier. 
L’amour du sexe de Didja: 
Elle aime le pénis plus que le lait23 d’une vache  
Dont le petit est assez grand. 
 
Autre  exemple:  il  s’agit  d’un  chant  populaire  dont  le  refrain  porte  sur  une  

certaine fille nommée Maïlamdaré. C’est une belle fille de la famille royale. Le 
chanteur se plaint parce qu’il manque du bétail pour la doter:  

Je n’ai pas de bœufs, 
Si j’en avais,  
J’allais doter Maïlamdaré. 
 
Oh! la fille du chef ne se marie pas, 
Oui, la fille du chef ne trouve pas de mari. 
 
Je n’ai pas de bœufs, 
Si j’en avais,  
J’allais doter Maïlamdaré. 
 
Sarmanda, 
La fille du chef ne se marie pas, 
La fille du chef ne trouve pas de mari. 
 
Je n’ai pas de bœufs, 

                                                
22 Le tupuri est la langue originelle du chant. Ici, il est question d’une traduction approximative en français.  
23 Le lait d’une vache dont le petit est assez grand est particulièrement succulent, nourrissant, très bon. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 187 

Si j’en avais,  
J’allais doter Maïlamdaré. 
 
Parfois l’accusation de zoophilie est une simple insulte comme il se dit en 

Occident d’une personne: «C’est un requin», «Quel cochon!». Dans certains cas, le 
reproche se traduit en métaphore pour des transgressions sexuelles condamnées. 
Dans un chant, une élève du CES24 est tancée d’avoir couché avec un chien. 
L’insulte est ici double. On se moque de la fille qui espérait passer en classe 
supérieure en ayant de rapports avec son professeur, incriminé également en raison 
de son origine ethnique non tupuri. Ailleurs, un homme ayant commis l’inceste 
avec une de ses filles, est accusé de s’être accouplé à une vache – animal qui fait 
allusion à la dot. Dans le même chant, on le dit capable d’aimer une ânesse25.  

Les rapports sexuels avec des chiens concernent essentiellement la femme 
ou la fille. Sans doute est-ce en raison de son rôle de gardien du foyer virilocal que 
le chien est identifié au pôle masculin de la relation dans le couple. En revanche, 
dans les cas où les autres animaux interviennent, le rôle féminin est assigné à 
l’animal et le chant a pour objet de rendre public l’irrationnel et l’asocial de 
l’homme immature.  

Les écarts de conduite sont considérés comme des perversions qui suscitent 
l’opprobre parce qu’ils mettent en danger la descendance de l’homme par une 
confusion entre règnes humain et animal. Le châtiment encouru est la honte et la 
dérision par la révélation publique du délit. Dans tous les exemples, la frontière 
entre l’homme et l’animal domestique est presqu’inexistante. Il en va de même de 
sa relation avec l’animal sauvage.  

 
4. L’homme et l’animal sauvage  
L’homme a des relations ambivalentes avec l’animal sauvage. Ce dernier est 

désigné par le terme nay.  Sous cette appellation, il est à la fois gibier, donc chair 
comestible, mais il est aussi un alter ego de l’homme, son double dans le monde 
de la brousse.  

Le domaine des animaux sauvages ressortit au monde masculin. Plusieurs 
lexèmes réfèrent à l’activité de la chasse très présente dans les contes et les récits 
nostalgiques d’antan. Il y a trente ans on pouvait encore rencontrer quelques 
personnes âgées dont les souvenirs de chasse remontaient à leur jeunesse. 
Aujourd’hui, les brousses sont presque toutes défrichées. Le terme felegge désigne 
une activité de chasse occasionnelle. N’importe quel homme peut partir de nuit 

                                                
24 Collège d’Enseignement Secondaire. 
25 La position de l’accouchement des animaux, par derrière, est aussi citée comme péjorative dans ce 
même chant. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 188 

pour chasser avec son chien. jègao renvoie au chasseur professionnel. Le terme 
darge lui, désigne la chasse collective ritualisée qui existe encore, même si le gros 
gibier est de plus en plus rare.  

En effet, de nos jours, hormis quelques gazelles et antilopes attrapées lors 
d’occasionnelles chasses ritualisées sur des territoires réservés appartenant à 
certains chefs, la chasse se réduit le plus souvent au piégeage de petits animaux par 
les bergers lorsqu’ils mènent leurs troupeaux au pâturage. Le petit gibier – rats, 
écureuils, varans, oiseaux – est immédiatement grillé et consommé sur place26. 
Cette chasse d’amateur, qui fait partie de la vie quotidienne de tout jeune homme 
gardien de troupeaux, implique une connaissance avisée des particularités de 
chaque animal.  

Le côtoiement quotidien de la faune se manifeste dans les expressions 
qualificatives où le caractère d’un individu est formulé selon des images 
zoomorphes renvoyant au comportement d’un animal sauvage. Cette 
caractérisation ne concerne que les hommes. Du malin, rusé, agile qui réussit tout 
ce qu’il entreprend, on dit à a ndan «il est écureuil»27. L’écervelé, glouton, niais et 
avide sera goboo «pélican». Le lion et le léopard, dit localement «panthère», 
caractérisent l’homme au pouvoir établi. Être «hyène» relève de la sottise et de la 
couardise les plus méprisables tandis qu’être «buffle», c’est être puissant et violent.  

De même que le Tupuri décèle chez les hommes des caractéristiques qui lui 
semblent communes avec celles de certains animaux, il peut créer, au niveau 
individuel ou à celui du patrilignage, des rapports d’évitement et de respect avec 
une espèce donnée. L’animal est alors affecté à la catégorie des divinités ou des 
génies protecteurs.  

 
4.1. L’animal sauvage, esprit protecteur de la famille  
L’animal sauvage participe de la religiosité des Tupuri où tout élément 

matériel: faune, flore ou objet fabriqué peut être affecté d’une force spirituelle. Du 
monde physique émane une énergie qui influe sur le cours de la vie d’un homme. 
Ce concept est appelé soo. Il se manifeste de manière positive ou négative. Aussi 
l’homme recourt-il à des prières et des sacrifices pour attirer ses faveurs.  

Certains sooré28 sont reconnus et vénérés par l’ensemble de la population. 
Ainsi soo baa, Dieu protecteur qui, en pleurant, envoie la pluie féconde. Il possède 

                                                
26 Selon les cas, on place les pièges à collet, de la colle dans les arbres, on enfume des termitières 
abandonnées. Un pêcheur qui s’était procuré un fusil s’adonnait à la chasse au canard sauvage 
médndeolé à des fins lucratives. En janvier 1997, nous avons rencontré un berger tupuri itinérant 
engagé pour garder les bœufs d’autrui. Il circulait en lisière d’une «brousse» relativement étendue et 
portait un arc et un carquois. 
27 Il s’agit de constructions prédicatives par un nominal du type /il /écureuil/. 
28 Pluriel de soo. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 189 

certaines femmes et fait l’objet de nombreux sacrifices. soo man huli /mère-mort/ 
« le diable » cause de mortalité infantile; soo barkagge, génie de l’eau qui renverse 
les pirogues et responsable des noyades. Tout phénomène inhabituel est source 
d’inquiétude, et on l’attribue au soo. Celui-ci doit être contenté par des sacrifices 
propitiatoires.  

L’aventure de la vie étant pleine de périls puisque, outre la sorcellerie, les 
éléments naturels peuvent aussi être hostiles. C’est pourquoi, un homme avisé 
cherchera à s’assurer les bons offices de l’esprit des animaux sauvages. Par 
exemples, si une femme, rentrant du champ avec du bois de chauffage, aperçoit un 
serpent mort en travers de son chemin, elle peut en faire un sujet d’inquiétante. En 
conséquence, elle fera dorénavant des sacrifices soo cuwé «esprit du serpent»29. Il 
en sera de même pour quelqu’un qui a été guéri suite aux morsures d’un serpent 
venimeux. Il n’hésitera pas à adopter ce soo du reptile. Un garçon scolarisé ayant 
trouvé deux fois de suite un crayon Bic par terre estimera que cette trouvaille peu 
inhabituelle est de bon augure. Il sacrifiera désormais au soo bigi «esprit du Bic». 
L’adoption du soo est ici une décision personnelle, car il s’agit d’une relation entre 
l’individu et un élément naturel. 

Ce rapport privilégié peut intervenir entre un patrilignage et un animal, de 
sorte que la tradition l’attribue au totem. Celui-ci assurerait protection au profit des 
membres d’un patrilignage wèré. Mais, l’animal ne fait l’objet d’aucun culte 
particulier. Le plus souvent, pour les membres du groupe, il y a interdiction de tuer 
ou de manger cet animal en question.  

En effet, un adulte du village de Mangra, dont les habitants sont du lignage 
des forgerons, racontait que, dans le cours d’eau voisin au village, demeurait un 
crocodile considéré comme l’ami des habitants du village auxquels il n’avait 
jamais nuit. Il était de mise lorsque des étrangers arrivaient en visite au village de 
les lui présenter afin qu’il ne les blesse pas. Ailleurs au village de Dawa, le fils du 
défunt chef racontait que durant la maladie de son père, un léopard, bélè, venait de 
temps en temps chez eux. Il montait même sur le lit du malade mais ne faisait 
point de mal à quiconque s’approchait de lui. Le dernier jour quand son père était à 
l’agonie, la panthère fit son apparition au milieu même des personnes qui étaient 
là. Dès que son père eut quitté cette terre, la panthère ne vint plus. Et le fils du chef 
de conclure: «c’est ainsi que les choses se passaient pour attribuer un animal à un lignage». 
Comme nous avons poursuivi nos enquêtes sur ces dires, un informateur répondit:  

 Quant  au  chef  de  Dawa,  il  s’agit  de  son  vrai  père  (à  côté  duquel  se  
manifesta le léopard) et non de son ancêtre. Comme vous l’avez dit, il est difficile 

                                                
29 Le serpent semble avoir un statut social. Les récits concernent le plus souvent la rencontre 
femme/serpent. Dans ce cas, il est interdit à la femme de parler du serpent, mort ou vivant, à tout 
homme qu’elle rencontrerait et cela sous peine de maladie, voire de mort. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 190 

pour vous de comprendre l’apparition de la panthère. Toutefois retenez les théories 
de nos ancêtres qui disent que c’est la personne malade elle-même qui se 
transforme en animal pour nous faire comprendre que c’est la mort qui l’attend. Il 
est donc difficile pour lui de recouvrer la santé. 

Il y aurait donc une sorte de réincarnation sous forme animale, du moins 
dans ce dernier exemple. Seuls certains lignages se reconnaissent ce lien singulier 
avec un animal30. Dans son rapport daté de janvier 1950 au chef de la région du 
Mayo-Kebbi, Hervouet, Chef de district de Fianga, rend assez bien compte du lien 
préférentiel à un animal. Ce lieu est adopté non seulement par l’individu mais 
aussi par tous les membres de son patrilignage. Voici le propos de l’administrateur 
colonial rapporté par RUELLAND (1988: 168). 

Il existe des clans ayant un totem particulier, commun à tous les membres 
du clan, mais ce n’est pas le cas général. Entre le totem et l’individu il y a pas de 
parenté de sang...il existe seulement un lien spirituel: le totem est la matérialisation 
du «génie protecteur». Le totémisme entraîne l’interdiction de frapper, tuer, ou 
détruire le totem. Le fait de prier le génie protecteur n’est pas une prérogative 
exclusive du «Ouan-son» /chef de soo/, tout individu peut le prier s’il en éprouve 
le désir. Lorsque les prières adressées par l’intermédiaire du totem habituel 
s’avèrent inopérantes, un individu inspiré peut faire choix d’un autre intermédiaire, 
lequel peut devenir totem. Prenons le cas d’un Toupouri appartenant à un 
groupement dont le totem est l’hyène et dont le fils est gravement malade. Les 
premières prières adressées à ce son (soo), tant directement que par le «Ouan-son» 
se sont montrées inefficaces. Ce Toupouri peut avoir l’inspiration de matérialiser 
le génie protecteur d’une autre façon par exemple par le tamarinier. Il adresse alors 
ses prières à «Son banré» /soo baare/. Si elles sont efficaces, lorsque ce Toupouri 
sera décédé, son fils continuera à s’adresser à «Son banré». Le fils décédé, à son 
tour le nouveau totem tombera en désuétude. Mais si les prières à «Son banré» se 
sont montrées particulièrement excellentes au cours de ces deux générations, les 
descendants du novateur continueront à s’adresser à «Son banré». De ce fait et 
bien  que  le  totem  ne  soit  pas  une  caractéristique  du  clan,  ce  groupement  peut  
former plus rapidement un clan que s’il avait conservé uniquement le totem 
général. À noter que celui-ci est conservé concurremment avec le nouveau31.  

Il reste parfois le souvenir d’un mythe fondateur de la relation, comme c’est 
le cas pour les patrilignages qui se disent d’obédience doré, dont plusieurs versions 
du mythe d’origine renvoient à un lien avec un animal. Le mythe le plus complexe, 
                                                
30 Les Girdiri se pensent associés au chat sauvage, les Guyuri à jegaymawa, oiseau non identifié qui 
vit le long du Mayo-Kebbi, le patrilignage Molaymo et les Dablage ne tuent jamais de serpent, les 
Baygaré ne tuent ni ne mangent le renard, les Sonog ne mangent pas la tortue, etc...  
31 Dans son rapport, Hervouet emploie le terme « clan » pour ce que nous identifions comme 
patrilignage, wèré. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 191 

légitimant la chefferie de doré est  celui  donné  par  A.  M.  Sabara,  infirmier  né  à  
Mouta-Fianga en 1936. Voici ce qu’il raconte: un chef tupuri installé au pied du 
mont Illi est averti en rêve qu’une «génie» le protège. Il reçoit dans son rêve des 
conseils pour le découvrir en l’attirant par l’exposition de nourriture32. Lorsque le 
chef suit la trace qu’a laissée le voleur, il découvre au sommet d’une montagne 
«un garçonnet âgé d’environ deux ans assis sur des feuilles fraîches à côté des 
feuilles sèches. Devant l’enfant se tient un lion, derrière une guenon, à sa gauche 
un boa et sa droite une panthère». L’enfant est adopté par le chef qui n’a que des 
filles.  Il  se  révélera  par  la  suite  être  le  fils  biologique  du  chef  et  de  sa  première  
femme qu’une voisine jalouse avait occulté lors de sa naissance en brousse. 
Recueilli par une guenon, l’enfant est élevé sous la protection des quatre animaux 
«symbolisant respectivement la force, l’intelligence, la méchanceté et la patience. 
Ces signes correspondent aux quatre formes miraculeuses représentées par des 
bêtes que tu as eues pour parents protecteurs dès le jour de ta naissance». Selon le 
mythe, l’enfant reçoit le nom de Doré que Sabara traduit comme signifiant 
«noblesse», bien que le terme n’existe pas dans le lexique tupuri.  

La présence des quatre animaux dans le mythe a sans doute pour but de 
légitimer l’ascendance qu’exerce le chef de Doré sur plusieurs lignages liés à ces 
animaux. Même si le lion n’existe pas à notre connaissance comme «totem» d’un 
lignage, le python, dit «boa» localement, et le singe sont tous deux des animaux 
que l’on ne tue ni ne mange en milieu tupuri. Le premier est craint et fait d’ailleurs 
l’objet d’un tabou linguistique puisqu’il est toujours nommé par euphémisme 
«petit serpent» we cuwé, ou «fils de chef» wel waan, ou encore wel jobo «fils de 
quelqu’un» -sous entendu d’influent, notable. Le python participe donc, du moins 
nominalement, de la descendance humaine, même si le léopard reste l’animal 
duquel se réclament les Doré et d’autres lignages issus d’eux, comme celui du chef 
de Dawa déjà cité. Cette fraternité entre hommes et quelques animaux sauvages 
repose sur une crainte et un respect de ce qui est inconnu. Seules certaines 
catégories d’hommes ont le pouvoir de transgresser la séparation entre les règnes 
humain et animal. 

 
4.2. Sorcellerie et double vue 
Chez les Tupuri, deux types de sorcelleries sèment la terreur: kréin transmis 

par la mère à ses enfants qui deviennent, dit-on, «anthropophages» malgré eux; le 
sàa, sorcellerie volontaire que l’on peut acquérir chez quelqu’un pour nuire à 
autrui. Le sàa exercerait sa sorcellerie pour s’enrichir. Il «tue» une personne pour 
la récupérer aussitôt la nuit qui suit son enterrement, sous forme de zombie. Ces 
zombies travailleraient comme esclaves dans les champs du sorcier. 

                                                
32 De la boule de mil et de la sauce gluante au tiktiga (Bridelia terminifolial) qui laissera une trace. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 192 

Le jè sàa peut également transformer quelqu’un en bœuf pour aller le 
vendre à un marché lointain. Les villages de Dablagge et de Djiglao en milieu 
tupuri du Cameroun sont réputés pour leur marché à bétail et plusieurs 
informateurs savent que c’est là où nombre de sorciers se rendent pour vendre les 
hommes transformés en bœufs. Il semblerait que l’on puisse cependant reconnaître 
l’animal ordinaire de l’homme transformé à la forme des sabots; l’homme-bœuf 
n’ayant pas un sabot à deux ongles, mais d’une seule pièce comme celui du cheval. 
Ce pouvoir attribué au sorcier, de transformer des hommes en bétail pour les 
vendre aux marchés camerounais est un fait bien connu du milieu tupuri.  

Ceux qui ont une certaine expertise dans la chasse, jè gaw, ont le pouvoir de 
voir l’homme sous sa forme animale. Le père d’un de nos informateurs, qui avait 
cette faculté de double vue, raconta à son fils qu’il ne consommait jamais l’animal 
qu’il avait abattu s’il se rendait compte après coup que c’était en fait une personne 
transformée en animal. Il paraît donc bien que même les animaux sauvages 
puissent être des humains sous forme animale – c’est le cas des totems. 

Bien que nous n’ayons cité que certains animaux dans nos exemples en 
raison de leurs poids dans les institutions et la spiritualité tupuri, la plupart des 
animaux font partie de la vie quotidienne et de la pensée courante. Le monde 
animal  ne  forme  pas  un  bloc  antinomique  à  celui  des  hommes.  La  relation  entre  
animal et humain se présente comme un continuum hiérarchisé qui place l’homme 
en haut de l’échelle. Cette osmose se manifeste tout particulièrement dans l’art 
oral. Ainsi dans les contes, les conflits humains sont le plus souvent transposés 
dans le règne animal qui forme un monde en miroir de la société. De même, les 
proverbes qui véhiculent la philosophie tupuri sont presque toujours attribués à la 
parole d’un animal, sauvage ou domestique: 

 Hyène dit: le bavard n’a pas de graisse. 
 Chien dit qu’on lui donne à manger à cause de son regard. 
 Varan dit qu’on ne s’immerge pas dans l’eau avec l’enfant d’autrui. 
 Éléphant dit qu’il mange les épines parce qu’il tient compte de son anus. 
 Chat dit qu’on ne se fâche pas contre le propriétaire de la poule. 
Dans l’analyse des rapports homme/animal, aux plans institutionnels et 

spirituels, le Tupuri institue les animaux sauvages comme équivalents du monde 
masculin. La brousse représente les mystères de l’inconnu. L’animal sauvage 
personnifie l’ennemi, à la fois objet d’adversité et de puissances potentiellement 
néfastes mais aussi susceptible d’être amadoué dans la forme institutionnalisée de 
soo «esprit tutélaire» du lignage ou de l’individu. C’est ainsi que l’homme doit 
faire comme le léopard qui dit «on ne fuit pas devant le combat». 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 193 

Conclusion 
Au terme de cette analyse, on s’aperçoit que le lexique marquant 

l’opposition sexuelle est commun aux hommes et aux animaux. Pour désigner des 
animaux femelles, la langue emploie le terme de parenté maan - «mère»: maan-
day «vache» /mère/vache/. Ce couple de signes oppose ainsi la virilité sexuelle 
masculine à la fertilité des génitrices. La société fort hiérarchisée, a grand enjeu 
d’obtenir la descendance de la femme. Pour l’obtention d’épouses, l’homme se sert 
de l’animal domestique comme monnaie d’échange. Celui-ci est également utilisé 
au gurna. Dans ce club, l’homme constitue avec sa vache laitière et son veau une 
représentation imparfaite homme/animal de la cellule familiale. Il s’établit ainsi 
une équivalence: membre du gurna/jeune veau avec lequel le lait de la vache est 
partagé. C’est le veau, frère de lait, qui est par la suite donné en compensation 
matrimoniale pour acquérir une épouse. On peut donc parler d’une certaine 
fraternité de lait entre hommes et veaux. En somme, la relation à l’animal 
domestique est comparable à la relation de possession du féminin par le masculin. 
Pour la survie des lignages, les animaux domestiques s’échangent, contre les 
femmes. Le bétail et le chien sont sacrifiés aux divinités sooré pour  garantir  la  
pérennité des lignages, comme la femme est incorporée dans le lignage du mari 
pour en assurer la descendance. «C’est la vache qui donne, c’est le taureau qui 
retient par-devers lui», dit un proverbe tupuri. L’animal sauvage est identifié au 
monde masculin. La brousse, domaine de l’inconnu, est le réservoir des puissances 
hostiles mais aussi domptables dans la forme institutionnalisée de soo. 

 
Bibliographie 
BALGA J. P., 2005, La cohabitation entre le français et le tupuri au sud du Mayo-

Kani. Mémoire de DEA, Ngaoundéré, Université de Ngaoundéré. 
BALGA J. P., 2012, Le français en contact avec le tupuri à Maroua (Cameroun): 

phonologie, morpho-syntaxe et imaginaire linguistique, Thèse de Doctorat 
Ph. D., Université de Ngaoundéré. 

BOUKAR-WAINTCHOUÉ, 1984, Structures traditionnelles et dynamisation des 
communautés: le cas du gurna chez les Tupuri du Cameroun, Mémoire 
DEA, Yaoundé: INJS. 

BOULET J., 1978, Le Nord du Cameroun, des hommes, une région. ORSTOM, inéd. 
BURGAT F., 1997, Animal, mon prochain. Paris: Odile Jacob. 
DJONG-YANG A. O. (1978), Problèmes de croissance et de non croissance au 

Tchad: l’exemple de Lalé, Mémoire de maîtrise en géographie, Paris, 
Université Paris-VIII. 

DUMAS-CHAMPION F., 1983, Les Masa du Tchad; bétail et société. 
Paris/Cambridge, Maison des sciences de l’homme/Cambidge University press. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 
 

 194 

FECKOUA L., 1977, Les hommes et leurs activités en pays toupouri du Tchad. 
Thèse de 3e cycle en géographie, Paris, Paris-VIII. 

FECKOUA L., 1985, «Le mariage en pays toupouri (Tchad et Cameroun». In: Le 
milieu et les hommes. Recherches comparatives et historiques dans le bassin 
du Tchad. Paris, Orstom, coll. «Colloques et séminaires», pp. 157-194. 

DE GARINE I., 1964, Les Masa du Cameroun. Paris, PUF. 
HARRIS M., 1975, Cows, pigs, wars and witches: the riddles of culture. New-

York, Vintage books. 
HERVOUET, 1950, Notes pour servir à l’étude historique du district de Fianga. Manuscrit. 
KOULANDI J., 1990, Le mariage chez les Toupour. Garoua, ISH du Nord, 

CRESS, Manuscrit. 
MENSALA F. A., 1986, Le pouvoir spirituel d’ouang-Doré sur le pays toupouri 

au Tchad, Mémoire DEA Paris, Université Paris-VIII. 
MOUCHET, J-J., 1938, «Pratiques de divination massa et tupuri». In: Bulletin de 

la société du Cameroun 4, pp. 61-74. 
RUELLAND S., 1988, «Des chants pour les Dieux. Analyse d’un vocabulaire 

codé». In: GALAME-GRIAULE G, Les voix de la parole. Journal des 
africanistes 57, pp. 162-182. 

RUELLAND S., 1988, Dictionnaire Tupuri-français-anglais, Région de 
Mindaoré, Tchad. Paris, Peeters/selaf.  

RUELLAND S., 1992, Description du parler tupuri de Mindaoré, Mayo-Kebbi, 
Tchad, Phonologie, Morphologie, Syntaxe, Doctorat d’État ès-Lettres, Paris, 
Université Paris-III. 

RUELLAND S., 1993, «Termes d’adresse et hiérarchie sociale chez les Tupuri du 
Tchad», In: CAPRILE JP, Aspects de la communication en Afrique, pp. 125-140. 

RUELLAND S. « L’homme et l’animal en pays tupuri: réalités et représentations», 
In: L’homme et l’animal dans le bassin du Lac Tchad, pp. 375-392.  

SABARA A. M. La légende de Doré. Inéd. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:54:12 UTC)
BDD-A3994 © 2013 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

