
285 

            
 
                    VALORI MORAL-FILOSOFICE ÎN OPERA LUI CICERO 
                                                                        

                                                                                 Ştefan Cucu 
Universitatea Ovidius ConstanŃa 

 
Abstract 
This paper is a short presentation of the moral-philosophical conception of  the great 
Roman speaker and philosopher Marcus Tullius Cicero, father of the famous concept 
of humanitas. The author analyses an important moral-philosophical value of Cicero 
and of the other antique thinkers: the temperance (temperantia, moderatio), 
considered a fundamental virtue of the human being, beside the wisdom (sapientia), 
the justice (iustitia), the generosity (liberalitas), the bravery (fortitudo). 
 
 Un deosebit interes pentru studierea personalităŃii umane a manifestat 
marele orator şi filosof roman Marcus Tullius Cicero. În Despre îndatoriri (De 
officiis)1, el înfăŃişează fiinŃa omenească ca pe o fiinŃă înzestrată cu raŃiune 
(ratio), capabilă de a pătrunde tainele universului, de a surprinde esenŃa 
fenomenelor naturale şi sociale. Fiind eclectic în concepŃia sa, prin preluarea 
ideilor mai multor şcoli filosofice greceşti, marele umanist al antichităŃii are 
meritul de a fi încetăŃenit la Roma filosofia elină, în special aspectele ei 
morale. Pe primul plan se află conceptul de virtus, echivalent al termenului 
grecesc άρετή, întâlnit şi la Platon, şi la Aristotel. Conceptul ciceronian de 
virtus izvorăşte, în primul rând, din concepŃia sa stoică, potrivit căreia virtutea 
reprezintă supremul bine (summum bonum). 
 Una dintre valorile moral-filosofice cultivate în opera ciceroniană este 
cumpătarea (temperantia, moderatio). Ea este considerată o virtute cardinală a 
omului, alături de înŃelepciune (sapientia), dreptate (iustitia), generozitate 
(liberalitas), vitejie (fortitudo).  
 În dialogul Charmides, Platon identifică moderaŃia, cumpătarea cu 
înŃelepciunea, definind aceste noŃiuni prin termenul sōphrosynē. Cumpătarea 
devine, în concepŃia platoniciană, o virtute cardinală, necesară pentru 
temperarea, stăpânirea poftelor trupeşti (epithymia), localizate în viscere. La 
marele filosof grec, sōphrosynē înseamnă "echilibru, linişte, sănătate psihică" 
şi apoi "chibzuinŃă, înŃelepciune". De fapt, cuvântul sōphrosynē avea, la vechii 
greci, un înŃeles foarte complex, însemnând, în acelaşi timp, "sănătate a 
spiritului, echilibru, bun-simŃ, prudenŃă, stăpânire de sine, înŃelepciune, 
moderaŃie, modestie, simplitate". 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:27 UTC)
BDD-A3686 © 2005 Ovidius University Press



Valori moral-filosofice …/ Ovidius University Annals of Philology XVI, 309 -313 (2005) 

 286 

 În concepŃia lui Aristotel, sōphrosynē este, pe plan moral, calea de 
mijloc între destrăbălare (akolasia) şi lipsă de simŃire, indiferenŃă (anaisthēsia). 
În Etica nicomahică  (Ēthika Nikomacheia), Stagiritul îşi exprimă astfel 
concepŃia sa despre păstrarea măsurii, a echilibrului, despre evitarea exceselor, 
a extremelor: 
 "Mai întâi trebuie să considerăm că lucruri de acest fel, după natura lor, 
pier prin lipsă şi exagerare. Folosindu-ne ca dovadă de ceva cunoscut pentru 
ceva necunoscut, putem vedea aceasta la putere şi la sănătate. ExerciŃii 
corporale exagerate, tot aşa ca şi insuficiente, produc pierderea puterii trupeşti. 
Tot aşa o exagerare sau o măsură neîndestulătoare de mâncare şi băutură strică 
sănătatea, pe când măsura potrivită o produce, întăreşte şi păstrează /…/. Tot 
aşa cine gustă orice plăcere şi nu se reŃine de la niciuna devine neînfrânat, cine 
fuge însă de orice plăcere, ca oamenii înăcriŃi, cade într-un fel de tâmpenie. 
Căci cumpătarea şi vitejia pier printr-un prea mult şi prea puŃin, se păstrează 
însă prin ceva mijlociu potrivit"2. 
 Romanii au preluat de la greci conceptele de sōphrosynē şi metron, 
păstrându-le esenŃa, dar conferindu-le noi sensuri şi nuanŃe. Cumpătarea, 
sobrietatea, simplitatea în felul de viaŃă erau specifice vechilor romani. Dar în 
epoca imperială se ajunge la o decădere a moravurilor societăŃii romane, la 
corupŃie, la excese, la vicii, nesocotindu-se străvechiul principiu al moderaŃiei, 
al păstrării unei măsuri în toate. Grecescului metron îi corespunde, la romani, 
cuvântul modus (măsură), cuvânt-cheie pentru concepŃia moral-filosofică 
horaŃiană. 
 Fervent apărător al Republicii, al principiilor morale ale vechilor 
romani – care se călăuzeau după acel mos maiorum (obicei al străbunilor) -, 
scârbit de corupŃia şi viciile contemporanilor săi – pe care le stigmatizează în 
Verrine (In Verrem) şi în Catilinare (In Catilinam) -, Marcus Tullius Cicero 
pledează, în opera sa, pentru moderaŃie, cumpătare în felul de viaŃă. Într-una 
dintre epistolele adresate prietenului său, Atticus, marele orator şi filosof se 
arată drept adept al principiului păstrării măsurii, urmând îndemnul poetului 
Epicharmus: 
 "Las să-mi murmure deseori la ureche Epicharmus, vestitul poet 
sicilian, vechiul lui refren: "Fii cumpătat!"/…/"3. 
 În DiscuŃiile de la Tusculum (Tusculanae disputationes), Cicero îşi 
defineşte terminologia pe care o va adopta în cursul dezbaterii filosofice, 
demonstrându-ne efortul său de găsire a unor echivalenŃe latineşti pentru 
termenii elini consacraŃi. El se opreşte asupra cuvântului-cheie: sōphrosynē, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:27 UTC)
BDD-A3686 © 2005 Ovidius University Press



Valori moral-filosofice …/ Ovidius University Annals of Philology XVI, 309 -313 (2005) 

 287 

cuvânt plurivalent, polisemantic, întâlnit – după cum am menŃionat mai sus – la 
Platon şi Aristotel. 
 "Acea virtute pe care grecii o numesc sōphrosynē, eu îi spun când 
temperantia, când moderatio, uneori chiar modestia" – afirmă Cicero, în 
DiscuŃiile de la Tusculum4. 
 Cumpătarea, moderaŃia constituie, pentru marele umanist, nu un scop în 
sine, ci un mijloc pentru obŃinerea echilibrului, armoniei şi lini ştii sufleteşti. În 
lucrarea sa filosofică Despre supremul bine şi supremul rău (De finibus 
bonorum et malorum), Cicero leagă noŃiunea de "cumpătare" (moderatio) de 
cea de "raŃiune, judecată" (ratio): 
 "Nu vom spune că moderaŃia trebuie să fie dorită în sine, ci fiindcă 
produce pacea sufletească şi împacă şi lini şteşte sufletele, oferindu-le un 
anumit echilibru. Cumpătarea ne îndeamnă să ne călăuzim după raŃiune în 
dorinŃe şi în repulsii"5. 
 Aşadar, observăm o strânsă corelaŃie nu numai între moderatio şi ratio, 
ci şi între moderatio şi tranquillitas. Aceeaşi legătură între cumpătare şi 
echilibru sufletesc o întâlnim la stoicul Seneca, în vestitele sale scrieri: Despre 
liniştea sufletească (De tranquillitate animi), Despre viaŃa fericită (De vita 
beata) , Despre scurtimea vieŃii (De brevitate vitae), Scrisori către Lucilius 
(Epistulae ad Lucilium). "Această cale mijlocie e cea care-mi place" (Hic mihi 
modus placet) afirmă filosoful într-una dintre epistolele adresate lui Lucilius6, 
iar în alta recomandă asigurarea unei vieŃi cumpătate la timpul potrivit: 
 "Căci, aşa cum ziceau strămoşii noştri, târzie-i cumpătarea când ajungi 
la fundul vasului". (Nam ut visum est maioribus nostris, sera parcimonia in 
fundo est)7.   
 Cicero stabileşte – în discursul În apărarea lui Roscius din Ameria  
(Pro Roscio Amerino) – o strânsă legătură între cumpătare şi viaŃa simplă de la 
Ńară, generatoare de adevărate bucurii, de principii morale sănătoase, opusă 
vieŃii de la oraş, izvor de vicii, de dorinŃe şi fapte nesăbuite. Întâlnim aici un fel 
de sămănătorism "avant la lettre": 
 "În climatul moral al Ńăranilor, cu traiul lor simplu şi cu această viaŃă 
aspră şi nerafinată a lor, nu se întâmplă de obicei asemenea ticăloşii /…/. La 
oraş apare dezmăŃul, din dezmăŃ e firesc să se nască lăcomia, din lăcomie să ia 
vânt îndrăzneala, dintr-acestea se nasc toate crimele şi ticăloşiile. În schimb, 
viaŃa de Ńară, pe care tu o numeşti rudimentară, e o lecŃie de economie, de 
hărnicie şi de dreptate"6. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:27 UTC)
BDD-A3686 © 2005 Ovidius University Press



Valori moral-filosofice …/ Ovidius University Annals of Philology XVI, 309 -313 (2005) 

 288 

 Aceeaşi idee se întâlneşte în discursul ciceronian În apărarea lui 
Quinctius (Pro Quinctio), unde întâlnim un adevărat portret moral al unui om 
de la Ńară, în contrast cu imaginea unui parvenit, unui proaspăt îmbogăŃit: 
 "Într-adevăr, este acum de hotărât dacă viaŃa simplă şi cumpătată a unui 
om de la Ńară se poate apăra împotriva luxului şi desfrâului dsau dacă, pângărită 
şi despuiată de toate podoabele sale, e dată goală pe mâna lăcomiei şi a 
neruşinării. Publius Quinctius nu se măsoară cu tine, Sextus Naevius, în 
privinŃa trecerii; nu se înfruntă cu tine nici în mulŃimea avuŃiilor; î Ńi lasă Ńie 
tooate aceste meşteşugiri prin care tu eşti mare. Recunoaşte că nu are 
priceperea de-a grăi ales, că nu-i în stare să vorbească după voie şi potrivit 
împrejurărilor; că nu fuge iute de lângă prietenii căzuŃi în nenorocire, ca să 
alerge în zbor la alŃii care pornesc să înflorească; că nu trăieşte în deşănŃată 
risipă; că nu se pricepe să rânduiască ospeŃe măreŃe şi strălucite; că nu-şi Ńine 
casa închisă cinstei şi cuviinŃei, dar deschisă larg şi cu totul la îndemâna 
poftelor desfrânate; că, dimpotrivă, i-a fost totdeauna la inimă comportarea 
cuviincioasă, buna-credinŃă, rânduiala bine chibzuită, un trai aspru şi 
cumpătat"7. 
 Ideile despre moderaŃie, despre cumpătare abundă în opera Despre 
bătrâneŃe (De senectute), unde Cicero îi îndeamnă pe cei vârstnici să păstreze 
măsura la mâncare şi la băutură, pentru a-şi asigura o bună stare de sănătate 
(bona valetudo), longevitatea fizică şi spirituală. Cumpătarea trebuie să fie o 
caracteristică a tuturor vârstelor, dar, mai ales, a bătrâneŃii: 
 "BătrâneŃea trebuie să se lipsească de ospeŃe, de mese încărcate, de 
pahare dese; se lipseşte deci şi de beŃie, şi de indigestie, şi de insomnie…Chiar 
dacă bătrânul evită ospeŃele nesfârşite, se poate totuşi bucura de mese 
cumpătate cu prietenii"; "Prin urmare, exerciŃiul şi cumpătarea pot până şi la 
bătrâneŃe să-l facă pe cineva să-şi păstreze întrucâtva puterile de mai înainte"; 
"Trebuie să ne îngrijim de sănătate, trebuie să practicăm exerciŃii pe măsura 
noastră, să mâncăm şi să bem doar atât cât să ne refacem forŃele, nu să le 
zdrobim"; "Îi sunt foarte recunoscător bătrâneŃii care /…/ mi-a luat pofta 
nemăsurată de mâncare şi de băutură"; "Într-adevăr, când pofta e stăpână, nu 
mai e loc pentru cumpătare"8. 
 În Despre supremul bine şi supremul rău (De finibus bonorum et 
malorum), Cicero combate cu tărie lipsa de moderaŃie, lăcomia, pofta 
nemăsurată (cupiditas), care au un rol nefast, distructiv, atât pe plan individual, 
cât şi pe plan social: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:27 UTC)
BDD-A3686 © 2005 Ovidius University Press



Valori moral-filosofice …/ Ovidius University Annals of Philology XVI, 309 -313 (2005) 

 289 

 "Căci poftele nu pot fi săturate şi ele distrug nu numai indivizi, ci şi 
familii întregi, ba chiar adesea nimicesc total statele. Din pofte se nasc urile, 
neînŃelegerile, discordiile, războaiele"9. 
 Un aspect al poftei, dorinŃei nesăbuite (cupiditas) este setea de avere, de 
bani, combătută de marele orator în tratatul său Despre îndatoriri (De officiis): 
 "Să fugim de robia banului. Nimic nu dovedeşte un suflet mai îngust şi 
mai mic, decât dragostea de bogăŃie"10. 
 Cicero este, aşadar, un fervent susŃinător al conceptului-cheie:  
moderatio (temperantia), ilustrat mai târziu, în chip strălucit, de Horatius.     
                                            
                                           NOTE 

1. De officiis, I, 4. 
2. Ēthika Nikomacheia, II, 2. 
3. Ad Atticum, I, 19. 
4. Tusculanae disputationes, III, 8, 16. 
5. De finibus bonorum et malorum, I, 47. 
6. Pro Roscio Amerino, XXVII. 
7. Pro Quinctio, XXX. 
8. De senectute, X-XIV.  
9. De finibus bonorum et malorum, I, 47. 
10. De officiis, I, 20. 

 
 
            
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:48:27 UTC)
BDD-A3686 © 2005 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

