
 468

Angelica VÂLCU, Universitatea „Dunărea de Jos“ din Galaţi 

CONSIDERATIONS SUR LES INTERFERENCES 
INTERCULTURELLES DANS UNE INTERACTION EXOLINGUE 

 
Introduction.  
Apprendre une langue étrangère en milieu scolaire, ou non, renvoie généralement, à 
plusieurs étapes : 

-  acquérir un matériau linguistique opérationnel dans les diverses situations de la vie 
quotidienne (vie administrative, commerciale, juridique, etc.) ; 

- investir ce matériau linguistique dans la conduite des activités discursives (description, 
narration, explication, etc.) ; 

- acquérir un ensemble de savoirs sociaux (savoir-faire, savoir-agir, rites d’interaction, 
etc.) ; 

- gérer  la contrainte situationnelle, qu’elle soit spatiale ou spatio-temporelle et  la 
comparer à celle de la langue source. 

Tout échange verbal consiste en une accumulation d’actes de transmission d’un message, 
dont une composante produit un effet sur la production verbale de l’autre et successivement. 

Dans les interactions exolingues les interlocuteurs cherchent à collaborer pour trouver une 
langue commune et avoir ainsi, une communication réussie. Pour y arriver il est nécessaire une 
certaine stratégie à la suite de laquelle l’un des participants aille à la rencontre de l’autre. Cette 
stratégie est fondée sur l’accommodation communicative selon  laquelle : 

 « un individu peut en amener un autre à l’évaluer plus favorablement quand il réduit les 
différences qui les séparent »[1] 

 Les spécialistes[2] interactionnistes ont émis la conception de l’appropriation d’une langue 
étrangère non pas comme un acte individuel, mais comme une activité sociale contextualisée  
jointe à des processus discursifs. Une attention particulière est portée aux contextes socio-
interactionnels dans lesquels sont inscrites les pratiques langagières des interactants, attention 
portée aussi aux stratégies mises en œuvre par les apprenants pour établir une connexion, 
définir l’activité associée et gérer leur asymétrie linguistique. 

  A partir de l’idée de l’implication des participants à une interaction dans la co-
construction d’une relation et de l’impossibilité de comprendre un fait en dehors de son 
contexte, on a établi  qu’il existe une  co-responsabilité de ces participants   tant au plan des 
contenus abordés qu’à celui de leur gestion :  

« de ce fait, quand le locuteur A parle, il réagit au discours et à l’ensemble des comportements 
antérieurs du locuteur B : il agit sur le locuteur B et le locuteur B agit sur lui par son 
comportement non verbal, mais également, par les marques montrant son engagement ou son 
désintérêt par rapport à l’interaction en cours, ainsi que par l’image/les images qu’il donne de 
lui » [3]. 

Les malentendus dans l’interaction exolingue.  
Toute interaction est plus ou moins asymétrique  du fait, tout d’abord, que chaque  

participant à l’interaction  n’a le même savoir et que les vécus sur lesquels se fonde le savoir 
d’une personne varient selon les individus. Généralement,  une asymétrie apparaît entre les 
interactants lorsque ceux-ci ne partagent pas le même savoir discursif mis en question dans 
l’interaction et qui est à négocier au cours de l’interaction. 

Dans l’interaction didactique (exolingue) l’asymétrie est établie, entre autres, par rapport 
au savoir langagier : l’enseignant est le  possesseur « idéal » du savoir langagier alors que les 
apprenants ne détiennent ce savoir qu’insuffisamment.  Les échanges verbaux dans la classe 
de langue étrangère s’organisent autour de cette asymétrie  définie en fonction de la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:25:16 UTC)
BDD-A3417 © 2009 Editura Europlus



 469

« compétence de communication »[4] qui constitue le savoir destiné à  réussir  et à atteindre le 
but de  l’interaction. 

Apprendre et parler une langue étrangère ne signifie pas uniquement l’acquisition d’un 
vocabulaire, de certaines règles grammaticales et  instructions d’emploi de ces règles.      

Cela signifie, chose plus importante, peut-être, l’acquisition des compétences particulières 
pour la manière de dire,   manière de dire qui est directement  jointe  à la conception culturelle 
que les participants à l’interaction didactique ont sur chaque situation de communication. Selon 
Christine Beal,  

«La surface linguistique (le choix des mots, les tournures de phrases employées) reflète 
inévitablement les caractéristiques de la langue utilisée mais aussi l'éthos des cultures, et souvent, 
[…], les deux sont liés » [5]. 

Les études comparatistes de Michael Byram et de Geneviève Zarate l’apprenant qui étudie 
une langue étrangère  se trouve dans la position d’un médiateur et d’un transmetteur de sa 
culture d’origine :  

«l’apprentissage des langues doit apprendre à assumer un nouveau statut social, celui de 
représentant de son pays d’origine (statut qui lui sera appliqué, indépendamment de sa propre 
volonté, par le regard des autres), celui de nouveau venu dans une communauté dont il doit 
apprendre les conventions et les rituels, celui d’intermédiaire culturel (intercultural spraker) entre les 
communautés dans lesquelles il se trouve impliqué”[6]. 
 Dans une interaction exolingue, on assiste souvent à des phénomènes de réception 

défectueuse du message du  locuteur   provoqués par le décalage entre l’interprétation d’un 
énoncé  par l’émetteur et celle donnée au même énoncé par le récepteur. Les sources de ces 
malentendus sont multiples et de nature très diverse : une mauvaise maitrise  de la grammaire 
de la langue-cible (erreurs de lexique, de syntaxe ou de morphosyntaxe de la langue cible), la 
manière de transférer pragma-linguistiquement des syntagmes, des fragments de texte qui 
peuvent être transposés littéralement ou peuvent être nuancés et adaptés par le locuteur, les 
conflits qui surgissent suite à une évaluation différente de la situation de communication et du 
rôle et du statut de chaque actant (conflits socio-pragmatiques). 

C. Kerbrat-Orecchioni[7] définit le terme de malentendu à partir de la définition du 
dictionnaire Le Petit Robert[8]:  

« divergence d’interprétation entre personnes qui croyaient se comprendre » et de celle de  Galatolo 
şi Mizzau (1998)[9]: « divergence interprétative entre au moins deux interactants, dont un au moins 
n’est pas immédiatement conscient ».  

En corroborant les deux définitions, l’auteure mentionnée établit quelques traits distinctifs du 
malentendu : 

- le malentendu est un problème d’interprétation, à savoir d’extraction d’un signifié à partir 
d’un signifiant ; 

- le malentendu dans la communication consiste en une divergence d’interprétation entre les 
deux participants de l’interaction exolingue (natif / non-natif) qui ne comprennent pas de la 
même manière un même segment signifiant ; le malentendu est un phénomène essentiellement 
interactif à l’opposition d’autres phénomènes proches tel que l’ambigüité ; 

- les divergences interprétatives ne sont pas perçues immédiatement par les interactants ;  
« il y a durant un certain temps (de durée variable),  l’inconscience du désaccord de la part de l’une des 
parties au moins, et la négociation du malentendu impliquera avant toute chose la prise de 
conscience de cette divergence interprétative »[10], 

  Il faut préciser que, généralement, la réception, d’une manière ou d’une autre, du message 
de l’interlocuteur est le résultat de l’interférence des valeurs culturelles des ceux impliqués dans 
l’interaction exolingue.  
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:25:16 UTC)
BDD-A3417 © 2009 Editura Europlus



 470

L’acte de langage  d’adresse dans une interaction exolingue.  
La communication en contexte exolingue est  un processus non seulement harmonieux mais 

aussi conflictuel ; pour l’entretien de la relation entre les participants à l’interaction,   les deux 
composantes,  coopérante et  conflictuelle, sont nécessaires de sorte que tout échange 
conversationnel est de nature coopérative et tout discours dialogué est le résultat d’une activité 
de collaboration.  

Un premier niveau, auquel on pourrait, facilement, dépister des interprétations de sens 
erronées, est celui des actes de langage. Il s’agit de  la façon de formuler des dires qui sont 
l'équivalent d'une action : accepter ou refuser  une sollicitation,  s'excuser, menacer, 
complimenter, donner une instruction, etc. 

 À  une analyse plus attentive des actes de langage, (de la perspective des deux langues en 
interaction, langue source et langue cible), on constate que les membres des deux cultures ont à 
leur disposition des moyens de communication qui leur sont spécifiques. Ces variations du 
système de communication ne sont uniquement formelles ou superficielles, elles sont 
systématiques et profondes et le style communicatif des locuteurs est la résultante du système 
des valeurs de la communauté à laquelle appartiennent les actants de l’interaction. 

Nombreuses sont les études qui présentent l’universalité des actes de langage, mais en tant 
que spécialistes, nous savons bien que les actes de langage sont déterminés de point de vue 
culturel et qu’ils peuvent varier – il est vrai sensiblement – même d’un  ethnolecte à l’autre. La 
méconnaissance des variations culturelles du fonctionnement des actes de langage peut avoir des 
effets catastrophiques sur l’intercompréhension des participants à l’interaction. Tout comme 
l’acquisition de la langue maternelle implique l’acquisition des règles pragmatiques, de même 
ces règles doivent être enseignées à ceux qui apprennent une langue étrangère. 

 Les participants à l’interaction exolingue interprètent leurs dires et leurs actions au moyen de 
la grille de lecture de leur culture d’origine. D’une perspective très optimiste, on dirait qu’il 
suffirait de faire apprendre à nos apprenants seulement les différences d’ordre pragmatique 
entre les  deux langues pour résoudre les problèmes de communication interculturelle. Mais, 
étant donné que ces règles d’ordre  pragmatique sont difficilement à repérer (« car elles sont 
nombreuses, ponctuelles, et portent sur des nuances »)[11] et les conflits socio-pragmatiques sont 
souvent violents (« car ils touchent aux valeurs et à l'identité ») [12], il faut tenir compte du fait 
que la réception défectueuse du message n’est pas toujours réductible à des divergences 
linguistiques. 

Pour illustrer ce qui est dit ci-dessus, nous allons exemplifier par une courte analyse de l’acte 
de langage  s’adresser. L’utilisation des termes d’adresse répond, évidemment, à certaines règles 
socio-pragmatiques, règles qui diffèrent (sensiblement ou non) d’une culture à l’autre. 
L’ignorance et/ou la transgression de ces règles  peuvent engendrer souvent des malentendus :   

« les termes d’adresse peuvent non seulement dévoiler une face du destinataire, mais aussi la 
perception de celui-ci par ses interlocuteurs et de leurs relations mutuelles. Ils renseignent aussi sur 
la perception que l’utilisateur du terme d’adresse a de lui-même, sur le milieu social auquel il 
appartient, son rang hiérarchique, sa religion, etc. »[13].  

Chaque culture se caractérise par un profil communicatif différent et c’est pourquoi on ne 
formule pas  de la même manière les termes de salut et on ne réagit, non plus, de la même 
manière à ceux que l’on reçoit. La langue n’est pas la seule qui intervienne dans   cette différence 
de fonctionnement rituel :  

« la variation culturelle ne saurait être assimilée à la variation linguistique, même si le départ entre 
ces deux facteurs de variation n’est pas toujours simple à établir »[14] 

 « Quand tu dis bonjour à quelqu'un, serre bien sa main et regarde-le dans les yeux!» « Quand je te 
parle, regarde-moi dans les yeux!». Voila les règles de politesse qu'on enseigne en Europe et en 
Amérique du Nord. Mais au Japon et dans d'autres pays d'Asie, on apprend, au contraire, aux 
enfants à serrer la main avec douceur en détournant le regard, car regarder dans les yeux 
paraitrait insolent [15]. Les rituels d’accueil et  d’adressage varient, comme nous l’avons déjà 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:25:16 UTC)
BDD-A3417 © 2009 Editura Europlus



 471

remarqué, d’une culture à l’autre. Par exemple, dans les cultures asiatiques les Indiens saluent 
par le namaste(salut effectué mains jointes en inclinant légèrement la tête) et les Arabes par le  
salâm (salut effectué en effleurant le cœur de la main droite, puis le front, avant de 1'élever vers le 
ciel).  

Même si l’on ne connait pas bien les codes de conduite  des sociétés des cultures  en question, 
une attention particulière accordée à l’Autre nous permettra de repérer ses réactions de recul ou 
de rapprochement dans notre tentative de nous y adapter pour ne pas mettre notre interlocuteur 
dans une situation désagréable par notre distance ou, au contraire, par nos débordements. 

Un phénomène, quel qu’il soit, ne peut pas être liée à une culture de façon absolue. C’est pour 
cela qu’on ne peut pas affirmer qu’un schéma ou un phénomène n’existe pas dans une langue 
culture A, ou qu’ils se comportent dans n’importe quel contexte de telle ou telle façon, donc le 
considérer comme prévisible. Il est important de savoir dans quel contexte et avec quelle 
rythmicité un phénomène donné est observé.  

Examinons le rituel du salut qui concerne les contacts physiques, à savoir l’intrusion ou non 
dans la « bulle d’intimité» [16] de l’interlocuteur. Ainsi dans la culture Anglo-Saxone les 
individus adoptent la pratique du shake-hand (poignée de main) seulement le premier jour, 
après quoi ils se contentent d'un «hello !» à distance, alors que chez nous et en France, les Français 
(et d'autres Européens du Sud) se serrent couramment la main plusieurs fois par jour. Or, les 
membres de la communauté Latino-Américaine accompagnent la poignée de main d'une  
embrassade, appuyée de vigoureuses tapes dans le dos, alors que les Japonais évitent tout 
contact physique et préfèrent se tenir à une distance d'au moins deux bras pour respecter 
1'intimité de 1'autre. 

Au sujet de l’usage des termes d’adresse et de  politesse,  nous pourrions suivre le destin des 
mots bonjour, bonsoir, au revoir Madame,  Monsieur, etc., formules d’adresse importées  il y a 
longtemps du vocabulaire français dans diverses langues de l’Europe. Mais, il ya des termes qui 
ont connu des mésaventures selon le pays d’adoption et selon l’évolution des sentiments qu’ont 
inspirés les Français. C’est le cas du mot Madame qui a des significations variées plus ou moins 
positives :  

« les Anglais usent de little madam, formule désignant une jeune pimbêche…les Allemands font de 
Madam une femme bien en chair aimant se faire servir… Pour les Hongrois madam est une sage-
femme et pour les Turcs madama s’applique à une femme issue des minorités juives et 
chrétiennes…les Roumains réservent madama à une femme de moralité douteuse…les Italiens, 
pendant la conquête de l’Afrique, ont donné à madama le sens particulier de « concubine d’un 
homme blanc »…Les Bulgares appellent madama une jolie fille distinguée » [17]. 

Les termes d’adresse obéissent   à des règles bien précises et dépendent de  certains axes : les 
axes de l’âge et du sexe, l’axe de la proximité, l’axe de la hiérarchie, etc.  

 L’idée que nous défendons ici est  que l’appropriation d’une langue étrangère ne peut pas se 
développer qu’à travers d’activités sociales qui impliquent obligatoirement un travail de co-
construction de l’interaction. 
Conclusions.  

Dans une interaction exolingue les malentendus interculturels dérivent de la rencontre de 
deux systèmes incompatibles dont les fonctionnements  ont leurs propres règles 
conversationnelles et dont la compréhension en profondeur est fondamentale pour la réussite de 
la communication dans la complexité des réseaux relationnels et sociaux.      

La communication en interaction exolingue fonctionne à partir d’un principe de coopération 
interactionnelle qui assure une continuité des échanges conversationnels sur la base d’une 
reconnaissance d’un nombre minimal d’indices. À partir de ces indices, on peut se rendre 
compte si l’l’emploi d’un acte de langage est en concordance avec les conditions et les règles 
d’emploi de cet acte de langage, en assurant, de cette manière, la continuité de la communication. 
 
NOTES 
[1]  Dessoutter, Cécile, « Jeu de faces et jeu de places dans les interactions exolingues en entreprise », 

http://ressources-cla.univ-fcomte.fr/gerflint/Italie5/desoutter.pdf, site consulté le 19 juillet 2009 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:25:16 UTC)
BDD-A3417 © 2009 Editura Europlus



 472

[2] Vygotski, L. (1985), Pensée et langage, Paris: Messidor-Editions Sociales et  Bruner, J.S. (1983), Le 
développement de l’enfant : savoir faire savoir dire, Paris : Presses Universitaires de France 

[3] Giacomi, Alain, Appropriation d’une langue seconde en milieu naturel et interaction, 
http://recherche.aix-mrs.iufm.fr/publ/skhole/pdf/06.HS1.25-33.pdf, site consulté le 19 juillet 2009 

[4] Hymes, D., -H.,  (1991) : Vers la compétence de communication, Paris, Crédif-Hatier/Didier, coll. LAL 
(Langues et apprentissage des langues) (trad. française de F. Mugler des textes datant de 1973 et de 
1982). 

[5] Christine Beal,  Air rage sparked by „say please”: Sources et formes du malentendu interculturel à partir 
d’exemples authentiques en anglais entre locuteurs natifs et non-natifs  

       [http://www.unige.ch/fapse/SSE/groups/aric]. 
[6] Michael Byram, Geneviève Zarate, Definitions, objectifs et évaluation de la compétence socio-culturelle, „Le 

français dans le monde”, recherches et applications, juillet 1998, p. 70-96. 
[7] C. Kerbrat-Orecchioni, Le discours en interaction, Paris, Armand Colin, 2005, p. 145. 
[8] Paris, SNL, 1991. 
[9] Apud C. Kerbrat-Orecchioni, op. cit., p. 145. 
[10] C. Kerbrat-Orecchioni, op. cit., p. 146 
[11] Christine Beal,  Air rage sparked by „say please”: Sources et formes du malentendu interculturel à partir 

d’exemples authentiques en anglais entre locuteurs natifs et non-natifs  
       http://www.unige.ch/fapse/SSE/groups/aric p.33 
[12] Ibidem  
[13] Dimachki Loubna & Hmed Neijete « Bonjour madame ! », « Bonjour mon frère ! », Le système des 

termes d’adresse dans des interactions verbales en France, au Liban et en Tunisie, 
http://www.unifr.ch/ipg/ARIC/8eCongres/DocsOrig/KerbratOrecchioniC%20Traverso%20V%20Sy
mp.pdf 

[14] Idem. p. 2 
[15] 500 trucs pour mieux communiquer au travail, Larousse, Paris, 2002, p.30 
[16] ibidem 
[17] Treps, Marie, Les mots migrateurs. Les tribulations du français en Europe, Editions du Seuil, 2009, p.366  
 
REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES 
Hymes, D.-H. (1991) : Vers la compétence de communication, Paris, Crédif-Hatier/Didier, coll. LAL (Langues et 

apprentissage des langues) (trad. française de F. Mugler des textes datant de 1973 et de 1982). 
Goffman, E. (1967): Interaction Ritual. Essays on Face-to-face Behavoir, New York, Doubleday & Company (trad. 

française d’A. Kihm : Les rites d’interaction, Paris, Les Éditions de Minuit, 1974). 
De Pietro, J.-F. (1988) : « Conversations exolingues. Une approche linguistique des interactions 

interculturelles », in J. Cosnier, N. Gelas & C. Kerbrat-Orecchioni (éds) : Échanges sur la conversation, Paris, 
Éditions du CNRS, 251-267. 

Kerbrat-Orecchioni, C. (1990) : Les interactions verbales, tome I, Paris, Armand Colin Éditeur. 
Roulet, E. & al. (1985) : L’articulation du discours en français contemporain, Berne, Peter Lang, 3ème édition, 

1991. 
Vasseur, M.-T. (1993) : “Gestion de l’interaction, activités métalangagières et apprentissage en langue 

étrangère”, Aile (Acquisition et Interaction en Langue Étrangère) 2, Paris, Association ENCRAGES, 25-59. 
 Sitographie 
http://artur.univ-fcomte.fr/SLHS/LING/these/_145042_4_html.pdf  
http://www.unifr.ch/ipg/ARIC/8eCongres/DocsOrig/KerbratOrecchioniC%20Traverso%20V%20Symp.
pdf 
http://www.unifr.ch/ipg/ARIC/8eCongres/DocsOrig/KerbratOrecchioniC%20Traverso%20V%20Symp.
pdf 
 
ABSTRACT 
The present paper is a brief analysis of the way in which linguistic productions of the native speakers influence the 
evolution of the entries of the non-native speakers who appropriate the language target and if this influence makes 
reference to only few linguistic marks which the non-natives speakers can borrow or, this influence can take other 
forms, too. Consequently, our study wants to illustrate how an obvious speech act, considered exclusively from the point 
of view of the source language culture, receives a direction, completely or partially different according to the 
target language context.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 00:25:16 UTC)
BDD-A3417 © 2009 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

