
 438

Doiniţa MILEA, Universitatea ,,Dunărea de Jos’’, Galaţi 

TEXT ŞI SPECTACOL TEATRAL ÎN SPAŢIUL ROMÂNESC                    
AL SECOLULUI AL XIX LEA 

Problema funcţionării spaţiului teatral românesc în secolul al XIX lea impune  analiza 
raporturilor dintre circulaţia modelelor dramatice străine în acest spaţiu şi  condiţionarea 
procesului interferenţelor, atât de către determinările istorico-sociale, cât şi de către 
particularităţile fiecărui autor dramatic, evidente în căutarea unor modele naţionale de 
integrare a unor direcţii artistice. Haşdeu în prefaţa la Răposatul postelnic orienta drama 
istorică românească spre modelele recuperate de romanticii europeni ,dinspre Sofocle şi 
Shakespeare, iar Alecsandri selectează universul roman prin Horaţiu , în versuri, dar pe 
modelul Victor Hugo(Fantâna Blanduziei). 

Începuturile spectacolului dramatic aflate în formele primitive ale teatrului popular 
autohton,ocazionat de ritualuri magice, sãrbãtori sau ceremonialuri, vor influenţa căutările 
dramatice româneşti în sensul că o piesă ca Mirtil şi Hloe, adaptare a  pastoralei clasiciste a 
lui Florian( Mirtil şi Hloe, o idilă de Florian  după Salomon Gessner), este tradusă de Asachi 
într-o limbă pitoresc autohtonizată , mutând pentru receptorul de epocă  indicii spaţiu-
temporali, iar nevoia de localizare a fost rezolvată, la premiera din 1816 scenografic: Mirtil si 
Chloe purtau frumoase costume nationale românesti (evenimentul a avut loc la Iasi în 27 
decembrie 1816). Moda localizărilor de comedii după modele străine, franţuzeşti în special, 
este onsiderată o necesitate, dintr-o motivaţie dublă: lipsa unui repertoriu românesc 
consistent şi nevoia de modele consacrate care să ajute, mai mult ori mai puţin, la înfiriparea 
acestuia Gheorghe Asachi a tradus piesa, a desenat decorurile, a făcut regia şi a pictat 
cortina, o imitaţie după un desen adus de la Roma, adaptat la actualitatea din Moldova. 
Aceasta îl înfăţisa pe Apolon cu muzele întinzând mîna Moldovei, pentru a o ridica, 
simbolul nefiind lipsit de frumuseţe si de tâlc. În Procuvîntarea la editia din 1850 a piesei, 
Asachi îsi aminteste împrejurările acestei premiere absolute în cultura română:  

„Într-o epohă de străinomanie, la 1816, am fost înfiintat un teatru de societate în casele 
răposatului hatman Constantin Ghica, boier generos si iubitor de cultură. Actorii erau fii si fiice 
ale acestor familii carii reprezentau piese franceze”. (Ioan Massof, Teatrul românesc. Privire 
istorică, I, 1961). 

 În 1819, la Teatrul de la Cişmeaua Roşie din Bucureşti se prezintã Hecuba de Euripide, 
avându-l ca protagonist pe I.H. Rãdulescu  (renumit scriitor, lingvist, om politic, animator al 
vietii culturale româneşti),dar şi alte piese clasice- Avarul de Molière,Britannicus de Racine 
sau tragedia din Epoca Luminilor, Moartea lui Cezar de Voltaire. Primele traduceri în limba 
româna ale pieselor corneliene se realizeaza abia în secolol al XIX-lea şi vor fi impulsionate 
de generatia de la 1848. Fragmente din piese străine, mai rar din Corneille, erau recitate, 
declamate, uneori în original alteori în traduceri de circumstanţă. Prima piesa de Corneille 
integral tradusa a fost ,nu Cidul, asa cum ne-am astepta, ci Horace, cu siguranţă datorită 
mesajului patriotic al textului, corespunzător momentului de prefaceri din istoria noastră. 
Traducătorul, G. Sion, membru al Societăţii Academice Române, a publicat-o în anul 1875. 
Chiar dacă traducătorul dovedeşte o certă competenţă lingvistică şi semantică, versiunea 
trădează stângăciile unei limbi în evoluţie, cu o ortografie nefixată încă, cu arhaisme 
aproapede neînţeles. Lucrul acesta devine mai izbitor dacă citim traducerea din 1883 a 
Cidului de către Al. C. Draghicescu, precedată de o prefaţă, scrisă în spiritul timpului . 

 Repertoriul spectacolelor organizate de Heliade cu elevii de la Sf. Sava sau ale Societăţii 
Filarmonice, înfiinţate în 1833 de Ion Càmpineanu, împreună cu Ion Heliade-Rădulescu şi C. 
Aristia, asociaţie având ca ţel declarat încurajarea dramaturgiei naţionale, stătea sub auspicii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:23 UTC)
BDD-A3412 © 2009 Editura Europlus



 439

clasice, selectându-se fie traduceri , fie piese în limba franceză ca Mahomed sau fanatismul de 
Voltaire, ori în limba greacă ca Fii lui Brutus de Alfieri. 

Aparută sub zodia romantismului, literatura română a beneficiat de descoperirea ,de 
către generaţia de la 1848, a modelului devenit clasic pentru noi al literaturii populare, care, 
prin doine, basme şi cântece batrîneşti are mai multe afinităţi cu romantismul decât cu 
clasicismul. În cultura românească spre mijlocul secolului al XIX-lea (când asistăm la o 
diversificare a dialogului românilor ardeleni cu valorile culturii şi civilizaţiei franceze), 
ecourile hugoliene se înregistrează printre românii transilvăneni, lectori frecvenţi  ai revistei 
Foaie pentru minte, inimă şi literatură.  O dovadă a receptării personalităţii lui Victor Hugo 
printre românii transilvăneni, în deceniul 5 al secolul al XIX-lea, este şi scurta notiţă, 
atribuită lui George Bariţiu, cauzată de primirea scriitorului în Academia Franceză şi de 
lupta de idei, care a marcat mişcarea literar-artistică romantică în acea perioadă (Foaie pentru 
minte, inimă şi literatură ,II,04,1939). 

În literatura noastră, primele drame originale au fost drame romantice, dar nu putem să 
nu  subliniem traducerile, care vin şi dinspre teatrul clasic. Influenţa tiparului romantic este 
atît de puternică, încât traducerile din clasicismul francez sună romantic. Dar deschiderea 
spre Occident din secolul al XIX-lea a însemnat şi preluarea aproape concomitentă a operelor 
clasicismului  (mai ales francez), dar si ale iluminismului (Voltaire este des tradus şi jucat) şi 
mai ales ale romantismului. Arta poetica a lui Boileau coexistă cu Prefaţa la Cromwell de Victor 
Hugo. Un  alt aspect se leagă de mutaţiile estetice în epocă, la rândul lor legate de 
configuraţia etnică, istorică. Clasicismul, mai ales cel francez, presupune un anumit fel de 
idealizare a omului, cu proiectare în modele, un anumit sens al ierarhiei sociale, dublat de o 
ierarhie morală, un simţ al echilibrului uman în raport cu viziunea armoniei şi a simetriei, un 
anume model social şi moral. 

În calitate de om de teatru, Matei Millo, pe lângă piesele originale ori cele urmate după 
modele scrise de Alecsandri, adaptează, deseori în viteză, o mulţime de piese străine care 
vor intra în repertoriu. Una dintre acestea este comedioara Însurăţeii, numită „operetă în 
două acte” şi adaptată după textul La lune de miel compus de Eugène Scribe, în colaborare cu 
Mélesville şi Carmouche (reprezentat la Thèâtre de Madame din Paris în 1826). Piesa lui 
Scribe atrăsese atenţia şi lui Emanuel Filipescu, care o localizase sub titlul Luna de miere, 
intenţionând să o includă într-o culegere de traduceri ce urma să fie publicată, şi este nevoie 
de o comisie literară care stabileşte că versiunea scenică a comediei, jucată la Iaşi în 
stagiunea 1846-1847, aparţinea lui Millo. Scrisorile polemice ale celor doi sunt găzduite de 
Albina românească. În prima scrisoare adresată redactorului revistei, a lui Matei Millo, 
emitentul îşi arată surprinderea că Filipescu îşi atribuie prelucrarea sa (Albina românească, an 
XIX, nr. 25 / 30. III. 1847, p. 98). 

 Formele de manifestare publică a trupelor itinerante româneşti şi a trupelor de teatru 
străine, care organizau turnee pe teritoriul Principatelor, oferind spectacole în diverse limbi, 
mai mult sau mai puţin accesibile publicului larg, au ajutat la acomodarea cu ideea de 
spectacol, creând un cadru informal a desfăşurării acestui fenomen teatral. Apariţia teatrului 
cult în ţările noastre a fost întârziată de absenţa unei preocupări din partea elitei intelectuale 
a timpului pentru această formă de cultură. Protipendada socotea, până după finele 
secolului al XVIII-lea, manifestările artistice de tip teatral ca nepotrivite pentru reprezentare 
dinaintea elitelor sociale. Încă de la începuturile sale, teatrul românesc s-a orientat către 
satira politică şi socială; chiar şi o specie idilică şi convenţională cum e vodevilul a devenit la 
noi o formă a satirei explicite ( Costache Facca, Iorgu Caragiali şi, mai ales, Vasile 
Alecsandri, în prima jumătate a secolului al XIX-lea). La sfârşitul secolului al XVIII-lea şi 
începutul secolului al XIX-lea erau tot mai numeroşi feciorii de boieri ce mergeau să înveţe în 
Franţa, Germania sau Italia. Acolo făceau cunoştinţă cu teatrul cult aflat la mare cinste. 
Moda se întinde, şi întâiul animator al vieţii artistice şi culturale din Moldova, Gheorghe 
Asachi, joacă, ajutat de „diletanţi” din familiile Ghica şi Sturza, cea dintâi piesă în limba 
română, Mirtil şi Hloe, pastorală într-un act prelucrată după Gessner şi Florian.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:23 UTC)
BDD-A3412 © 2009 Editura Europlus



 440

În 1832, o trupă franţuzească de comedii şi vodeviluri soseşte în Iaşi, şi, negăsind săli de 
teatru, preface în teatru casa doctorului Peretz din strada Goliei. Sala de teatru activa sub 
firma Théâtre de varieté. Pe scena acestui teatru, în 10 aprilie 1834, Gheorghe Asachi a 
organizat spectacolul în limba română intitulat Serbarea păstorilor moldoveni, în care actorii 
erau Gheorghe Asachi, Vasile Alecsandri, Matei Millo, Mihail Kogălniceanu, Al. 
Mavrocordat, N. Docan, Scarlat Vărnav şi alţi fii de boieri. (Alexandru Ciorănescu, Teatrul 
românesc în versuri şi izvoarele lui, Bucureşti, Editura Casa Şcoalelor, 1943). 

 Societatea Filarmonică, înfiinţată în 1833 de Ion Câmpineanu, împreună cu Ion Heliade-
Rădulescu şi C.Aristia, a fost o asociaţie al cărei ţel declarat era încurajarea dramaturgiei 
naţionale. În 1836 apare prima instituţie cu profil didactic, având ca obiectiv formarea unor 
profesionişti în domeniul teatral, Conservatorul Filarmonic-Dramatic, înfiinţat de Gheorghe 
Asachi. Această formă de pregătire a viitorilor actori reprezenta cel dintâi mod de iniţiere în 
arta dramatică, având menirea de a cultiva şi propaga în societatea românească muzica şi 
arta dramatică naţională. Pornindu-se de la plăcerea de a juca teatru, se va trece treptat la o 
etapă de conştientizare a nevoii de teatru şi la încercarea de a depăşi insuficienţa mijloacelor 
de exprimare scenică. Într-o măsură considerabilă, teatrul străin – prin turneele trupelor 
franceze, germane sau ruseşti – a impulsionat dorinţa de a porni o adevărată mişcare 
naţională de şcolarizare teatrală. Nu mai puţin, prezenţa unor personalităţi actoriceşti a 
stimulat gândul creator. 

De asemenea, trebuie amintit ajutorul dat de revistele vremii ca ideea de teatru să existe, 
chiar şi-n lipsa acestuia. Ne referim la publicaţiile prezente în toate cele trei provincii 
româneşti. În Moldova, la Iaşi, se remarcă activitatea publicaţiei Albina Românească, condusă 
de Gh. Asachi, cu suplimentul literar Alăuta Românească; în Muntenia, la Bucureşti, îşi 
desfăşura activitatea Curierul Românesc, întemeiat de Ion Heliade Rădulescu, având ca 
supliment literar Curierul de ambe sexe; în Transilvania, un rol hotărâtor, în această direcţie, îi 
revine lui George Bariţiu, prin Gazeta de Transilvania şi al său supliment Foaie pentru minte, 
inimă şi literatură. Până la înfiinţarea şcolilor de artă teatrală, aceste publicaţii au însemnat o 
viaţă culturală românească autentică. Din articolele publicate, aflăm paşii ce se făceau în 
devenirea teatrului românesc. 

În cea de-a doua parte a secolului al XIX-lea se coturează, în spectrul activităţilor 
culturale, programul revistei Dacia literară care reformulează şi ideologia teatrală. Acest 
program tinde să se impună, începând cu anul 1840, şi redă culturii noastre naţionale, 
sensurile ei juste, în primul rând prin interesul acordat istoriei. 

 Activitatea teatrală din Moldova se baza pe ideile fundamentale ale programului Daciei 
literare, prin concretizarea acestora în programul de activitate a celor ce vor prelua în 1840 
conducerea Teatrului Naţional din Iaşi, a principalele trei puncte programatice ale activităţii 
teatrale prin creearea unui repertoriu original, care să oglindească realităţile româneşti, 
pregătirea unor buni actori profesionişti, transformarea teatrului într-o şcoală de educaţie 
cetăţenească patriotică. Pentru înţelegerea climatullui cultural pe fondul căruia se va 
desfăşura lupta pentru teatru în secolul al XIX lea, este interesant de văzut ce se citea şi ce se 
traducea din spaţiul cultural extern, într-o perioadă de emancipare socială şi politică. Dacă 
opţiunile traducătorilor pot funcţiona ca o lectură diagnostic a mentalităţilor epocii, sau dacă 
sunt o privire proiectivă asupra unui construct cu scop pedagogic, cum cerea de la literatură 
Dacia literară, titlurile citabile arată circulaţia unor modele, idei, a căror implicare în 
modernizarea culturii române rămâne în afara discuţiei (Catalogues des livres français qui se 
donnent en lecture à la librairie de la Cour, de Frédéric Walbaum, 1838, Bucureşti, sau 
Catalogues des oeuvres français qui se trouvent dans le Cabinet de lecture de la librairie 
d'Adolphe Henning 1843, Iaşi: W.Scott – 35 titluri în franceză; Alfred de Vigny – Cinq Mars; 
Victor Hugo – Notre Dame de Paris; Alexandre Dumas – 36 de titluri; în Paul Oprescu, 
Înfiinţarea şi dezvoltarea bibliotecilor româneşti în epoca Regulamentului organic- Studii şi cercetări 
de bibliografie, vol. I, Editura Academiei, Bucureşti, 1955). 

 Teatrul lui Voltaire, venind dinspre secolul al XVIII-lea, interesa climatul cultural 
românesc prin încărcătura de idei sociale, politice şi istorice contestatare dar şi pentru faptul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:23 UTC)
BDD-A3412 © 2009 Editura Europlus



 441

că  este simţit clasic, respectând canoanele secolului clasic, de care Europa se despărţise, dar 
anticipând prin puterea ideilor şi a sentimentelor secolul romantic.Al. Beldiman traduce 
tragedia Orest (publicată la Buda, 1820), C. Conachi traduce Zaira (şi Cârlova aduce un act, 
simţind fiorul sentimentului adecvat epocii), probabil Daniil Scavinschi traduce Brutus, 
I.H.Rădulescu traduce Le fanatisme ou Mahomed. 

Mişcarea către melodramatic în traducerile de texte dramatice se va face, de exemplu, 
prin gestul lui Beldiman, care traduce în 1815, Elisaveta, sau cei surguniţi în Siberia, probabil 
o adaptare după un  nume frecvent în epocă, M-me Cottin, dominând traducerile de proză 
din universul sensibilităţii preromantice şi romantice. Presa epocii, (apare şi Gazeta Teatrului 
Naţional, 1835-1836), se face purtătoarea  unor opţiuni eclectice, publicându-se şi Voltaire, cu 
un fragment din Zaira, tradus de Manolachi Manu, dar şi, la îndemnul lui Heliade, 
promovarea unei Colecţii de autori clasici, în care alături de Molière şi Alfieri, apărea Victor 
Hugo (C. Negruzzi traduce şi publică în periodice Angelo, tiranul Padovei şi Maria Tudor). Din 
aceeaşi orientare se publică în periodice şi piesele Atala şi René, de Chateaubriand (1839, 
Heruvim Nestor), Intrigă şi amor de Schiller (1835, I. Cîmpineanu). Hernani a lui Victor Hugo, 
cu premiera la Paris în 1830, este montată în spaţiul românesc în 1872, ceea ce arată o dorinţă 
de sincronizare cu  gustul scenic al Occidentului. Melodrama clasică franceză, prin Guilbert 
de Pixérècourt cu piesa sa Coelina, 1800, permite  mişcarea modelului spre spaţiul teatral 
românesc abia în 1899 prin Casa diva, scrisă de Haralamb G. Lecca. 

Feeria, susţinând ideea romantică a exploatării folclorului naţional, cunoaşte numeroase 
scrieri sau adaptări dramatice, momentul Alecsandri fiind legat de programul de 
dramaturgie naţională, dar extinzându-se pană in perioada interbelică. 

Publicul, atât cel cititor al revistelor vremii, cât şi spectator, va determina funcţionarea 
spaţiului traducerilor înspre melodramatic, senzaţional şi sentimental, mai evident în cazul 
traducerilor din proză, dar şi în teatru (comedie, vodevil, melodramă, împiedicând 
realizarea proiectelor (Heliade opta în proiectul său de Bibliotecă universală pentru tragedia 
care este folositoare naţiei ,,fiindcă ne pregăteşte spre dragostea virtuţei... ”). 

Articolele lui Alecu Russo (Critica criticii,1846) şi ale lui C.A. Rosetti (Teatrul român, 1855), 
aflate deja la distanţă de febra începuturilor, vorbesc despre acest ,,univers de aşteptare” 
care condiţionează identificarea receptorului de teatru cu modelul dramatic propus de un 
traducător sau de un autor. Dincolo de faptul că selecţia repertoriului apare determinată de 
ideea de promovare a idealurilor naţionale, cum s-a văzut deja, , ca element de noutate 
reapare teoria aristotelică a catharsisului, ca efect asteptat a spectacolui teatral, pe care o va 
ilustra, mai târziu, Maiorescu în Comediile domnului Caragiale. O receptare a teatrului 
romantic de pe poziţii clasice (cum se va vedea şi în activitatea de cronicar dramatic a lui 
Eminescu), ar avea ca  raţiune existenţa, de-a lungul istoriei literare, a unor elemente care 
însoţesc interpretarea şi valorizarea operei literare şi care ţin de necesitatea programatică de 
evocare a epocilor istorice trecute şi a biografiilor unor personalităţi, de istoria mentalităţilor, 
astfel detectabile în descrierea receptării, în  modul cum aşteptările cititorilor sunt conţinute 
în construcţiile literare ale unei epoci. Ceea ce încercăm să vedem este un model, ca ipoteză 
de lucru, pentru domeniul teatrului istoric, văzut în ceea ce el are „tehnic”, în atributele 
genului şi metamorfozarea lor, în stratificarea temporală şi circulaţia modelelor. 

Hans Robert Jauss, autorul Esteticii receptării (1969), reconstituie „universul de aşteptare” 
al publicului cititor / spectator, pentru a vedea tipul de atitudine estetică care funcţionează 
într-o epocă sau alta. În 1972, el prezenta concluziile studiului său la Cercul de Poetică şi 
hermeneutică (publicate în Experienţă estetică şi hermeneutică literară, 1977) din care reieşea că 
modelele eroice, religioase sau etice, sunt în măsură să furnizeze „plăcerea catharctică”, 
„premiu de seducţie prin intermediul căruia spectatorului sau cititorului i se transmit, în 
chip mai sugestiv, modele de comportament, stimulându-l prin exemplaritatea acţiunii 
umane, la fapte de aceeaşi anvergură”.  

După ce lipsa  literaturii naţionale originale a fost pusă pe seama traducerilor , pledoaria 
pentru texte originale prinde şi spaţiul istoric, punctul de întâlnire fiind ideologia 
intelectualilor români ai epocii, relaţia dintre filozofie, istorie şi politică. Având la dispoziţie, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:23 UTC)
BDD-A3412 © 2009 Editura Europlus



 442

de exemplu, ediţia franceză a principalei opere herderiene, Idei despre filozofia istoriei 
umanităţii, trăind în mediul revoluţiei romantice din Franţa, profund îndatorat termenilor 
de „popor”, „destin istoric”, „măreţie” (Jules Michelet, Le Peuple), Bălcescu asimilase tot ceea 
ce putea să-i dirijeze punctul de vedere asupra problemei unităţii etnice (a se vedea 
monografia dedicată lui Mihai Viteazul). 

Această perspectivă („un stat natural”, „un popor”, o „conştiinţă naţională” şi o „limbă 
de nedespărţit”) va genera în primul rând biografia romanţată, şi în teatru, cu o frecvenţă 
fără precedent, pentru că imaginile domnitorilor astfel construite întâlnesc idealurile 
paşoptiste. Dacă scopul scrierii este evident la scriitorii secolului al XIX-lea de romane cu şi 
despre istorie – „Pentru că istoria patriei ne interesează prea mult; pentru că nişte asemenea 
scrieri despre trecut, instruiesc junimea prin exemple de virtute şi eroism, am căutat a 
completa opera aceasta cât s-a putut cu noţiuni istorice [...] le-am scris ca o urmă sânţită 
pentru gloria numelui de român şi în memoria nemuritoare a acestor Domnitori” (din 
prefaţa la romanul Matei-Vodă la monastirea Sadova, semnată de Al. Pelimon) – dacă 
receptarea mesajului este cea aşteptată (Dimitrie Bolintineanu aprecia astfel Nopţile Carpatine 
sau Istoria martirilor libertăţii a lui Ioachim Drăgescu: „eroi români [...] fapte măreţe”), 
formulă romanescă, însă, este de aşa natură aleasă, încât romanul istoric este copleşit de 
romanul de mistere şi romanul cu haiduci. 

O utopie regresivă  reconstruieşte asupra trecutului naţional, asemănătoare cu cele  
construite de Bălcescu (grandoarea militară medievală), Asachi (imaginile sale paseiste) sau 
Haşdeu, o reprezentare idealizată a trecutului, două fiind în general epocile predilecte: 
sfârşitul lumii dacice şi Evul Mediu românesc (epoca lui Ştefan sau a lui Matei Basarab şi 
Vasile Lupu). Dacă în capitolul Sadoveanu, din Istoria literaturii române de la origini până în 
prezent, G. Călinescu introducea o „teorie a romanului istoric”, în capitolul Cezar Petrescu el 
introduce o pagină comentariu a formei biografice (cu referire la Romanul lui Eminescu), 
observaţii valabile şi pentru dramă:  

„Situaţia estetică a biografiei romanţate trebuie clarificată o dată pentru totdeauna. Ce este o 
viaţă romanţată? Acest gen nu este întru totul nou şi în el îşi dau mâna vechea viţă plutarhiană, 
biografia universitară şi romanul istoric. Însuşirea de căpetenie a vieţii romanţate, dedusă din 
necesităţile de editură, trebuie să fie atracţiunea la lectură, aşadar circulaţiunea comercială. În 
felul acesta străvechea Alixăndrie şi Histoire de Charles XII de Voltaire şi Doamna Chiajna de 
Al. Odobescu corespund formulei. Romanul istoric se aseamănă cu biografia numai întrucât se 
bizuie pe o bună parte de adevăr şi aduce eroi istorici. Şi aici romancierul ia aere de istoric, ca 
Alfred de Vigny în Cinq Mars [...]. Victor Hugo în Notre-Dame de Paris, Gustave Flaubert în 
Salammbô au pretenţiuni de istorici” . 

Deosebirea fundamentală între romanul istoric şi viaţa romanţată este că  
„aceasta din urmă se limitează la  o singură existenţă şi o epuizează după etapele biografiei [...]. 
Deci, viaţa romanţată rămâne o biografie cu cadru limitat de invenţie, dar cu putinţa de a 
colora, un fel de statuie vopsită. Hibriditatea genului este evidentă numaidecât. Biografia 
romanţată propriu-zisă este o scriere în care pe un  cadru cronologic relativ se inventează 
situaţii şi dialoguri”. 

În 1941, Şerban Cioculescu (Aspecte literare contemporane, 1932-1947, Editura Minerva, 
Bucureşti, 1972), aborda problema biografiei romanţate. Cioculescu sugera aici o „teorie a 
modelelor”, care fusese lansată în 1933 de Max Scheller, şi spunea în esenţă că există o 
prevalenţă a acţiunii modelelor în câteva mari momente ale istoriei. Implicaţiile acestei teorii 
a modelelor ar ţine de predictibilitatea scenariului, de reţeta genului. Concluzia la care 
ajunge Cioculescu este tranşantă:  

„Vieţile romanţate constituie un fel de parazitism epic, [...] stârnind îndoiala cunoscătorului 
istoricităţii autentice şi confuzia în minţile neinformate care nu desluşesc aventurosul confirmat 
prin documente de ficţiunea propriu-zisă”.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:23 UTC)
BDD-A3412 © 2009 Editura Europlus



 443

În ipostaza de cronicar dramatic, Şerban Cioculescu (Cronici teatrale Editura Muzeului 
Naţional al Literaturii Române - cronicile teatrale publicate în ziarul Semnalul, între 20 
septembrie 1945 şi 3 noiembrie 1946 în ziarul Liberalul din ianuarie 1947),  prezentând 
spectacolul cu drama istorică Despot Vodă a lui Vasile Alecsandri relevă semnificaţia ei pe 
baza propriilor mărturii ale poetului dintr-o scrisoare a sa către D. Cantacuzino:  

"În Despot Vodă, Alcsandri şi-a fixat alegerea asupra figurii de aventurier a lui Iacob Heraclid 
Despotul, uzurpatorul lui Alexandru Lăpuşneanu. Din studiul biografiei lui, pe atunci 
necompletă, dar în liniile ei mari, esenţială, şi-a făcut o idee exactă despre interesantul levantin, 
(…)căruia în interesul plăsmuirii romantice i-a atribuit şi ideea de a face parte dintr-o Cruciadă 
menită să elibereze creştinătatea de sub jugul otoman; autorul şi-a propus să prezinte nu un 
simplu râvnitor de putere, ci un ambiţios îndemnat de un ţel măreţ la început, însă zdrobit de 
fatalitate, nimicit în aspirările lui prin concurs de împrejurări neprevăzute şi rătăcitor prin 
ameţelea înaltei regiuni în care a ajunsť"  

Din mulţimea de piese cu subiect istoric, biografia romanţată acoperă o mare suprafaţă, 
propunând o viziune a lumii prin prisma  epociilor apuse din istoria naţională, existând 
uneori o obsesie pentru o figură istorică : Despot apare la D.Bolintineanu, 1968, la 
T.Codrescu, 1871, N. Scurtescu, 1875, V. Alecsandri, 1879. Subiectul istoric este, ca şi în cazul 
romanului istorico modalitate de a orienta contemporaneitatea prin ilustrarea pildică a 
trecutului. Figurile reprezentative ale trecutului, urcă pe scenă, de la tragedia nepăstrată a 
lui Asachi, Mihai Vodă Viteazul, probabil 1827, la Petru Rareş, 1837, Ştefan cel Mare, 1838, la 
Mihul, al lui Nicolae Istrati, 1850, Moartea lui Radu VII de la Afumaţi, 1854, de I..N. Şoimescu, 
Curtea lui Vasilie –Vodă, 1852, de Al. Pelimon, Umbra lui Mihai Viteazul, 1857 de G. Baronzi. 
Bolintineanu publică  un număr considerabil de piese istorice, care au rămas ca semn al 
înclinaţiei epocii pentru gen, de la trilogia Mihai Viteazul condamnat la moarte, 1867, la Despot-
Vodă, 1868.  Modelul dramei istorice poate fi găsit în împletirea dintre orizontul de aşteptare 
al unei elite româneşti formate în spaţiul înnoirilor europene şi care exalta sentimentul 
naţional capabil să înflăcăreze masele, presiunea traducerilor din proză asupra producţiei 
româneşti de scrieri istorice, dar şi într-o particularitate a începutului şi a mijlocului de secol 
XIX de a asimila simultan modele dramatice clasice, iluministe şi romantice.De aici şi 
confuzia atribuirii generice, ăntre tragediile clasice ale începuturilor traducerii şi 
reprezentării teatrale, comedie, dramă,, melodramă : Fiul Mazîlului este ,,dramă vodevilă 
originală în trei acte”, de A. Pelimon,Bărbatu anonimu este ,, comedie vodevil în 2 acte”, 
tradusă de A. Manolli. 

Piesa lui C.Carageali O soarea la mahala este ,, comedie ăn 2 acte”, iar Baba Hârca lui M. 
Millo este ,,operă vrăjitoare ăn 2 acte şi 3 tablouri”.Din repertoriul istoric , Curtea lui Vasilie 
Vodă de A. Pelimon, este,,tragedie originală în 5 acte şi 10 tablouri”, Matei Basarab sau 
dorobanţii şi seimenii, de G. A.Baronzi este,, dramă în cinci acte”,Grigorie-Vodă , de Al. 
Depărăţeanu,este ,,dramă naţională istorică în 5 acte”, iar O noapte pe ruinele Târgoviştei sau 
Umbra lui Mihai Viteazu, de P. Grădişteanu, este ,, tablou într-un act ”. Haşdeu (Mişcarea 
literelor în Iaşi, Din Moldova,II/12, 1863), comentându-şi  aspecte ale creaţiei piesei Răzvan şi 
Vidra, pe care şi-a subintitulat-o "poemă dramatică în cinci cânturi" , îsi definea astfel genul 
de apartenenţă: ,, Această dramă este, sau cel puţin aş fi dorit să fie, o producere literară, 
psihologică şi istorică’’. 
   Se discută mai întâi despre genurile teatrale şi despre evoluţia lor, apoi despre modalitătile 
prin care viaţa de pe scenă a  acţionat asupra spectatorului , despre raportul între 
perfecţiunea ,,imitaţiei,, şi  identificarea indispensabilă Dramaturgia istorică natională îşi 
trage seva din letopiseţele ţărilor româneşti, intrate în constiinţa publică prin ediţiile tiparite 
de Mihail Kogalniceanu la 1845-1852 si 1872, din culegeri de documente, cronici, monografii 
istorice semnate de N. Balcescu, Iorga, P.P. Panaitescu, C.C. Giurescu si alti istorici,  fiind 
impottant, pentru comentatorul literar, ce anume elemente istorice au trecut din aceste texte, 
ca si licenţele pe care le întâlnim în aceste texte. Naşterea genului dramatic istoric 
corespunde unui program romantic, care s-a întruchipat mai întâi în opere în proză şi poezie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:23 UTC)
BDD-A3412 © 2009 Editura Europlus



 444

şi ,abia mai tărziu, în dramaturgie. În Franţa, de pildă, bătălia de la premiera piesei Hernani a 
dat semnalul insurecţiei romantice. Este evident că situaţia spaţiului românesc se explică 
prin stadiul în care se afla atunci teatrul ca instituţie şi a lipsei unei tradiţii dramatice 
populare. Deşi  e condiţionată de un anumit public spectator, dramaturgia românească 
manifestă o tendinţă de sincronizare cu proza şi poezia epocii, fără să le egaleze totuşi 
formele inovatoare. Treptat, publicul este obişnuit cu o problematică morală mai profundă şi 
un limbaj scenic evoluat, simbolic, eliptic, metaforic sau filozofic. Prezenţa spectatorului în 
spaţiul teatral special conceput face ca structurarea textului teatral să ţină seamă de 
experienţa acestuia, de modul cum raportarea la evenimentele personale mediază receptarea 
textului şi, evident, a spectacolului teatral.Pentru eroul lui Shakespeare din piesa cu acelaşi 
nume, Hamlet, scopul teatrului  

,, a fost să-i ţină lumii oglinda în faţă, ca să zic aşa; să-i arate virtuţii adevăratele ei trăsături, 
lucrului de scărbă propriul său chip şi vremurilor şi mulţimilor înfăţişarea şi tiparul lor’’.  

Publicul român  al secolului al XIX lea trebuia pregătit pentru noul climat social şi 
cultural pe care elitele româneşti îl simţiseră într-o Europă în schimbare, spiritul timpului 
cerând o schimbare de paradigmă, semnalată de C. Negruzzi, traducătorul piesei lui V. 
Hugo, Maria Tudor:  

,, Curând s-au deosebit d-nii Jurdani, şi opintirile lor n-au  slujit decât ca să facă să strălucească 
şi mai tare adevăraţii poeţi şi scriitori precum Hugo ( …) şi alţii. Aceştia înţelegând duhul 
parterului ce se săturase de tragediile înalte ale lui Corneil, elegiace ale lui Racin şi filosofice ale 
lui Volter, şi-au croit planul după o sistemă mai potrivită cu veacul lor’’ (Precuvântare la Maria 
Tudor, 1837). 

 
 REFERINŢE BIBLIOGRAFICE 
Ceuca, Justin (2005). Aventura dramei româneşti, Cluj-Napoca : Dacia. 
Cornea, Paul (1968,1969). Gândirea românească în epoca paşoptistă, antologie, studii şi bibliografie, vol. I-

II, Bucureşti : Minerva. 
Eliade, Pompiliu(1982). Influenţa franceză asupra spiritului public în România.Bucureşti : Univers.   
Jauss, Hans-Robert(1983).Experienţă estetică şi hermeneutică literară,Bucureşti : Univers . 
Păcurariu, Dimitrie (1973). Clasicism şi romantism, Studii de literatură română modernă, Bucureşti : 

Albatros. 
 

RÉSUMÉ 
La parution du théâtre cultivé en roumain est une expression d’un ample processus d’affirmation nationale dans 
un cadre culturel multinational, dont l’identité est liée à la lutte politique d’une génération qui a fait 
l’apprentissage des spectacles en langues étrangères. L’expérience esthétiques du lecteur /du publique  roumain 
est due, d’une part,  aux modèles occidentaux,  et d’autre part,à la filière grecque venue par les écoles publique et 
particulières, conditions qui sont communes pour la Valachie et pour la Moldavie et distinctes en Transylvanie. 
Les donnés enregistrées dans les bibliothèques parlent des sources et des modèles culturelles hétérogènes, tant 
pour l’expérience du spectacle que pour la lecture, ce qui reflète les goûts de la génération mais aussi la 
circulation des valeurs intellectuelles des époques  classiques,  des Lumières, ou du romantisme,  senti comme 
l’esprit du siècle. 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:47:23 UTC)
BDD-A3412 © 2009 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

