
 421

Virginia Mihaela DUMITRESCU, Academia de Studii Economice, Bucureşti 

O RETORICĂ A NEGAŢIEI, SAU NIHILISM PUR? 

Deconstructivismul critic a stîrnit întotdeauna reacţii excesive şi adeseori nefondate: pe de o 
parte elogiile lipsite, uneori,  de simţ critic ale susţinătorilor care vorbesc despre 
deconstrucţie ca despre un moment de cotitură în istoria gîndirii occidentale, o adevărată 
schimbare de epistemă cu impact asupra ştiinţelor umane şi asupra altor domenii ale 
cunoaşterii; la polul opus, şarjele, adeseori la fel de superficiale, ale detractorilor care 
etichetează deconstructivismul drept  “nihilism”.  

Unii deconstructivişti, precum Paul de Man, consideră că acuzaţii de felul celor meţionate 
mai sus sunt “cît se poate de previzibile” [1] şi  oarecum explicabile  - date fiind implicaţiile 
subversive, chiar dacă în alt sens decît acela al unui “nihilism” pur, ale deconstrucţiei.  De 
pildă, ca mod de a filosofa, de a reconsidera conceptele şi adevărurile filosofiei occidentale, 
deconstructivismul critică virulent tradiţia metafizicii occidentale a prezenţei pline, din 
Antichitate pînă în epoca modernă, fără a urmări să ofere alternativa unui sistem propriu 
(întrucît proiectul deconstructivist este antitotalizant, deci antisistemic). Ca “metodă”  (alt 
termen respins de deconstructivişti ca impropriu, generalizant, “metafizic”) de interpretare a 
textelor (literare, non-literare), deconstrucţia pune sub semnul întrebării nu doar vechile 
metode de lectură şi tradiţia, atît de prestigioasă în spaţiul anglo-saxon, a analizei de text şi a 
comentariului critic, dar şi - fapt şi mai deconcertant – propria sa strategie de lectură, 
refuzînd ceea ce Paul de Man numeşte “monumentalizarea” [2] într-o “metodă” sau într-un 
“sistem”. În sfîrşit, ca atitudine intelectuală generală faţă de tradiţie şi autoritate, 
deconstrucţia invalidează vechile cutume de gîndire şi îndeamnă la o reevaluare a culturii 
occidentale în ansamblul ei, de unde profunda anxietate şi retorica apocaliptică pe care o 
generează în rîndurile conformiştilor. Însuşi termenul „deconstrucţie”, prin simpla prezenţă 
a prefixului negativ “de-”,  a făcut posibilă interpretarea sa, în sens larg, ca “distrugere”, 
“anulare”, “negare” –  fapt justificat, poate, şi de frecvenţa, în vocabularul deconstructivist, a 
unor cuvinte cu o încărcătură semantică negativă (datorată unor prefixe ca “de”-, “dis-” sau 
“des-”/ “dez”-). O bogată retorică a negaţiei, incluzînd termeni ca 

 “demistificare”, “demontare”, “depersonalizare”, “deplasare”,  “disrupere”, “disjuncţie”, 
“discontinuitate”, “discrepanţă”, “dezmembrare”, “dezarticulare”, desfacere”,  “desfigurare”,  
“desfiinţare”, 

 nu a făcut decît să amplifice starea de “anxietate” pe care deconstructivismul – mai ales cel 
american, al Şcolii de la Yale – a generat-o în jurul lui. “Principiul” aflat la baza 
deconstructivismului este refuzul oricărei ideologii a totalităţii – într-un cuvînt, refuzul 
tiparelor logocentrice de gîndire, proprii metafizicii occidentale, cu alte cuvinte, opoziţia faţă 
de orientarea obsesivă a filozofiei occidentale către un sens sau un adevăr înţeles ca 
“fundament” autonom - cînd, în realitate, în viziunea deconstructivistă, sensul/adevărul, 
departe de a fi un dat existent în afara limbajului şi a textualităţii, este fie un efect al jocului 
diferenţelor textuale (Derrida), fie o simplă fantasmă a limbajului, o ficţiune, un produs prin 
excelenţă lingvistic, retoric (Paul de Man),  lipsit de „prezenţă” şi stabilitate, mereu 
deconstruibil. În termeni filosofici, deconstructivismul contestă efortul multisecular de 
“determinare a fiinţei entităţii ca prezenţă” [3], specific “metafizicii” occidentale “a 
prezenţei”.  

În practica analizei textuale, atacul antimetafizic ia forma  deconstrucţiei în două trepte a 
opoziţiilor binare asimetrice, “violente”, al căror prim termen este în mod tradiţional 
considerat superior celuilalt pentru că ar reprezenta o mai mare concentrare a prezenţei: mai 
întîi “o răsturnare a opoziţiei clasice”, apoi „o deplasare generală a sistemului”, fără de care 
simpla inversare a opoziţiei metafizice nu ar face decît să reafirme, ea însăşi,  noi “ierarhii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:29 UTC)
BDD-A3409 © 2009 Editura Europlus



 422

violente”, noi “adevăruri”, rămânând astfel blocată “în imanenţa sistemului care trebuie 
distrus” [4] şi confirmîndu-l implicit, în loc să îl destabilizeze. Strategia deconstructivistă 
este guvernată de o logică specială, pe care am putea-o numi “logica indecidabilului” şi pe 
care, simplificînd, am descrie-o astfel: deconstrucţia arată că termenii unei opoziţii clasice 
(vorbire / scriere, semnificat / semnificant, Natură / cultură etc.) nu sunt nici cu adevărat 
opuşi - ei comunicînd unul cu altul prin diferenţele lor lăuntrice -, nici identici; opoziţiile nu 
pot fi nici desfiinţate,  nici menţinute în forma lor iniţială, osificată, statică, “metafizică”. 
Ceea ce urmăreşte, de fapt, deconstrucţia este să pună sub semnul întrebării însăşi 
identitatea termenilor şi, implicit, să destabilizeze sistemul conceptual care găzduieşte falsele 
identităţi şi opoziţii. După cum suntem avertizaţi de practicienii ei, deconstrucţia nu poate 
eşua în “sinteză dialectică” [5], dar nu poate permite nici ca “indecidabilul” să alunece, el 
însuşi, în mişcare dialectică, totalizantă. Sarcina dificilă a deconstrucţiei, şi condiţia coerenţei 
ei “teoretice”,  este să întreţină tensiunea dintre “sinteză” (sau “închidere”) metafizică şi 
“oscilare”, evitînd afirmaţiile concluzive şi orice alt tip de generalizări care ar transforma-o 
într-o nouă modalitate de totalizare metafizică. 

“Dublul gest” subversiv al deconstrucţiei, descris de Derrida, nu este însă unul pur 
distructiv, el vizînd mai curînd o “destrucţie” (“Destruktion”) a sistemului conceptual 
metafizic,  în sensul heideggerian al cuvîntului. În Sein und Zeit, Heidegger foloseşte 
termenul “Destruktion” (provenit din latinescul “destructio”  şi tradus în romîneşte de Gabriel 
Liiceanu şi Cătălin Cioabă prin “destrucţie”) în sensul nu de simplă negare a lui Aristotel ca 
teoretician al “categoriilor” şi “distrugere a ontologiei” ca ramură a metafizicii occidentale 
care, încă din Antichitate,  îşi scapă din vedere propriul obiect, problema fiinţei, conceptul 
de “Sein” (fiinţa, faptul de a fi), concentrîndu-se, în schimb,  asupra “fiinţării”, asupra a 
“ceea ce fiinţează” - “Seiendes” - deci nu ca echivalent perfect al cuvîntului german uzual 
pentru “distrugere”, “nimicire” (“Zerstörung “), ci mai curînd în sensul unei operaţii 
salutare, recuperatoare, prin care adevăratele surse ale problemei fiinţei sunt scoase la 
lumină şi curăţate de toate impurităţile acumulate de-a lungul istoriei metafizicii. Prin 
“destrucţia fondului ontologiei antice”, Heidegger înţelege nu un act distructiv, ci doar “o 
relaxare a tradiţiei rigide şi […] o eliminare a straturilor acoperitoare aduse de ea” [6], proces 
care, însă, după cum explică filosoful, 

 “nu are nimic de-a face cu o relativizare de proastă calitate a punctelor de vedere ontologice” şi 
care “are tot atît de puţin sensul negativ al unei debarasări de tradiţia ontologică” [7]. 

 Departe de a “îngropa trecutul în derizoriu”, ”destrucţia” heideggeriană urmăreşte doar o 
reexaminare a tradiţiei şi o resituare a ei “în posibilităţile ei pozitive”, proces desfăşurat 
chiar  “în limitele” tradiţiei, după cum o demonstrează “fiecare punere a întrebării”– 
întrebare de neconceput într-un orizont diferit de acela al tradiţiei metafizice. Prin urmare, o 
asemenea operaţie are o “intenţie” evident pozitivă şi o “funcţie negativă” care ramîne 
„neexplicită şi indirectă” [8], observaţie valabilă, mutatis mutandis, şi în cazul deconstrucţiei 
critice, fapt ignorat de retorica apocaliptică a detractorilor, la care ne-am referit mai sus. 
Există însă şi critici mai moderaţi, ca Howard Felperin, care observă că deconstrucţia nu este 
o abordare propriu-zis “distructivă”, de vreme ce  

 “lasă intacte părţile componente [ale textului], permite reasamblarea lor în planul mai abstract 
al propriului său comentariu, sub forma unui post-text care supravieţuieşte exploziei” [9];  

altfel spus, rămîne, în urma lecturii deconstructiviste, “construcţia” textuală a cititorului 
deconstructivist, interpretarea, ca unică modalitate prin care “textul” devine accesibil – deci 
“mai poate exista viaţă şi după deconstrucţie” [10].  

Numeroasele interpretări eronate şi simplificatoare are deconstrucţiei ca simplu proces 
distructiv, sau ca nihilism pur pot fi puse, într-o oarecare măsură, pe seama refuzului 
deconstructiviştilor înşişi de a-şi explica poziţia faţă de tradiţie şi autoritate în termeni 
tranşanţi. Printre puţinele clarificări asupra “principiilor” şi “metodei” deconstructuive se 
numără  eseul “The Critic as Host”,  în care J. Hillis Miller, reprezentant al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:29 UTC)
BDD-A3409 © 2009 Editura Europlus



 423

deconstructivismului riguros în linia lui Derrida şi Paul de Man, deconstruieşte relaţia de 
opoziţie ierarhică dintre gîndirea metafizică şi deconstructivism, identificînd drept element 
comun, mai greu observabil la prima vedere, nihilismul, în încercarea a contracara posibilele 
interpretări greşite ale “deconstrucţiei” ca fiind prin excelenţă nihilistă. Miller remarcă în 
acest context faptul că termenul “deconstrucţie”, prin cele două prefixe antitetice, are 
avantajul de a sugera “o acţiune paradoxală”, dar şi neajunsul de a crea impresia eronată că 
deconstructivistul ar fi, în raport cu tradiţia filosofică, un adevărat “paricid”, un “fiu ingrat 
care demolează, iremediabil, maşinăria metafizicii occidentale” [11]. Pentru a restabili 
adevărul, criticul american  analizează “nihilismul” deconstructivist pornind de la  un 
comentariu al lui Nietzsche  (din Voinţa de putere) asupra “nihilismului european”, pe care 
filosoful german îl numeşte “cel mai straniu/misterios dintre musafiri”: 

“ Nihilismul este la uşă: de unde vine acest musafir – cel mai straniu dintre toţi musafirii?’ (‘Der 
Nihilismus steht vor der Tür: woher kommt uns dieser unheimlichste [subl.n] aller Gäste?’” [12].  

Miller foloseşte adjectivul “uncanny”  (preluat de o mare parte a criticii americane în 
studiile despre deconstructivism) în analiza “nihilismului” deconstructivist ca echivalent al 
germanului “unheimlich”, semnificativ prin conotaţiile sale nietzscheene, exploatate în 
argumentaţia deconstructivistului american. Modul în care Miller înţelege relaţia complexă 
dintre “straniul” deconstructivism şi nihilism necesită, însă, unele clarificări terminologice, 
care lipsesc din textul menţionat. Adjectivul german unheimlich are multiple sensuri 
(“înspăimîntător”, “neliniştitor”, “sinistru”, “dubios”, “ciudat”, “straniu”, “bizar”), iar 
datorită prefixului negativ un-, poate fi interpretat şi ca antonim al adjectivului heimlich 
(derivat, la rîndul lui, din substantivul Heim – “casă”, “cămin” -, înrudit cu Heimat – “patrie, 
loc natal), cu un triplu sens: “care aminteşte de casă/patrie”; “comod, plăcut”; “secret, 
ascuns”. Este relevant faptul că Heidegger, în Fiinţă şi timp, foloseşte substantivul 
corespunzător lui, Unheimlichkeit, în sensul de “stranietate” (traductibil prin francezul 
“étrangeté” sau englezescul “uncanniness”), pentru a defini felul fundamental al “faptului-de-
a-fi în lume”, specific Dasein-ului: “stranietatea [Dasein-ului], faptul-de-a-fi-în-lume originar 
şi aruncat, înţeles ca neaflare-acasă, simplu fapt ‘că el este’, nuditate pură în nimicul lumii” 
[13]. Miller reţine, însă, adjectivul unheimlich din comentariul nietzschean. Sunt urmărite 
ecourile definiţiei nietzscheene a nihilismului în lucrarea lui Heidegger Zur Seinsfrage (Cu 
privire la problema fiinţei) – publicată la un interval de treizeci de ani de Sein und Zeit -, în care 
filosoful german, într-un schimb polemic de idei despre nihilism cu scriitorul Ernst Jünger, 
respinge afirmaţia acestuia că o corectă definire a nihilismului ar aduce, dacă nu o vindecare 
de acest “bacil al cancerului”, măcar speranţa într-un remediu. Potrivit lui Heidegger, 
nihilismul este socotit de Nietzsche musafirul “cel mai straniu” (“der unheimlichste”) tocmai 
pentru că nu cunoaşte sentimentul “lipsei de patrie/casă”, “starea de apatrid” (die 
Heimatlosigkeit), cu alte cuvinte, pentru că se simte acasă oriunde. După Heidegger, pentru 
acest “unheimlichste aller Gäste” nu există “leac”, pentru că în esenţa sa, nihilismul, precum 
“bacilul cancerului”, nu este “nici remediabil, nici iremediabil” [14]. El este musafirul 
nepoftit pe care nu îl poţi da pe uşă afară, pentru că “circulă de mult timp, şi fără a fi văzut, 
prin toată casa” [15], este deja “de-al casei”. În sfîrşit, extinzînd lanţul intertextual, Hillis 
Miller observă migrarea termenului în deconstructivism. Pentru Derrida, nihilismul este un 
“hôte fantôme”, un “hôte qui hante plutôt qu’il n’habite”, “un oaspete şi o fantomă ‘d’une 
inquiétante étrangeté’” [16]. “Nihilismul” este una dintre acuzaţiile cele mai grave aduse 
deconstructivismului de adversarii lui, care, pretinzîndu-se a fi ocoliţi de straniul musafir, 
situează nihilismul în spaţiul străin al deconstrucţiei). Hillis Miller etichetează  această 
atitudine drept “boală”:  

“dacă nihilismul este ‘cel-fără-leac’”, afirmă el, reluînd expresia heideggeriană “das Heil-lose”, 
deci este “o rană care, probabil, nu se poate închide” [17], atunci “încercarea de a înţelege 
această realitate ar putea fi o condiţie a sănătăţii. A pretinde că cel mai straniu dintre musafiri 
nu este prezent în casă ar putea fi boala cea mai gravă” [18].  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:29 UTC)
BDD-A3409 © 2009 Editura Europlus



 424

“Fantoma” nihilistă se strecoară, consideră Miller, în orice expresie a sistemului logocentrist, 
în orice text al culturii occidentale, care este, inevitabil, marcat de gîndirea metafizică-
logocentristă. Întrucît tendinţa de “depreciere sau anihilare a tuturor valorilor” [19] nu poate 
fi considerată un “fenomen” social, psihologic sau istoric izolat şi nici unul “nou sau ciclic” 
[20], ci o constantă a gîndirii occidentale (“nihilismul este un parazit întotdeauna deja la el 
acasă înlăuntrul gazdei lui, metafizica occidentală” [21] la Platon şi de la sofiştii greci pînă la 
Nietzsche), este îndreptăţită observaţia lui Miller că singura atitudine raţională ar fi 
recunoaşterea şi înţelegerea impulsului nihilist. În opinia lui Nietzsche, nihilismul îşi are, 
mai exact, rădăcinile în modelul de gîndire metafizică, logocentristă pe care îl reprezintă 
“interpretarea moral-creştină”  [22] . 

După Miller, “nihilismul” este un “nume” dat de gîndirea metafizică “acelei părţi din ea 
însăşi cu care nu se poate confrunta direct” [23], la fel cum cuvîntul “inconştient” este creaţia 
“conştiinţei”. Deconstructivismul arată cum metafizica, încercînd să îşi elimine această 
“alteritate lăuntrică” [24], să ascundă acel ceva “fără leac” din ea însăşi, se subminează pe 
sine. Impulsul autosubversiv este reparabil în toate marile texte al metafizicii occidentale – 
începînd cu dialogurile lui Platon –, texte, invariabil,  autodeconstructive.  

Neputîndu-se elibera nici de nihilism, nici de metafizică, deconstrucţia, în continua ei 
oscilare între cei doi poli, pătrunde într-o “zonă de graniţă care pare să ofere vederea cea mai 
largă spre celălalt ţinut (de ‘dincolo de metafizică’)” [27], un “ţinut” care trebuie să rămînă, 
totuşi, inaccesibil “omului occidental”, incapabil să se elibereze de modul de gîndire 
metafizic. Astfel, dacă în plan teoretic, proiectul deconstructivist exclude punctul de vedere 
privilegiat sau lectura unică, fie ea “metafizică” sau “nihilistă” (deconstructivistă), în 
practica deconstrucţiei, actul critic (constînd în “gestul dublu” [28]) deconstructivist este 
marcat de “indecidabilitate” – termen prin care Hillis Miller înţelege “experienţa unei 
nesfîrşite mişcări nesatisfăcute în relaţia criticului cu textul” [29]. Imposibilitatea de princpiu 
a totalizării, refuzul de a ajunge la un “adevăr” ferm, la “un punct final” [30] explică 
sentimentul de frustrare al criticului, „bucuria precară a interpretării” [31], caracteristică 
deconstructivistului.  

Aspectul cel mai adeseori ignorat de detractorii deconstrucţiei este, fără îndoială, faptul 
că nici măcar “indecidabilul” interpretării nu are şanse să devină un principiu universal, 
pentru că deconstrucţia refuză ceea ce de Man numeşte “monumentalizarea” [33] sau 
transformarea ei în “metodă” general valabilă (un alt gest “metafizic”, totalizant). 
 
NOTE 
 [1] de Man, Paul (1979). Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke, and Proust. 

New Haven and London: Yale University Press, pag. X.  
[2] de Man, Paul (1984). The Rhetoric of Romanticism.  New York: Columbia University Press, pag. 123. 
[3] Derrida, Jacques (1998). Of Grammatology, transl. by Gayatri Chakravorty Spivak. Baltimore & 

London: Johns Hopkins  University Press, pag. 12. 
[4] Derrida, Jacques (1997). Diseminarea, trad. Cornel Mihai Ionescu. Bucureşti: Editura Univers 

Enciclopedic, pag. 11. 
[5] Bloom, Harold et al. (1999). Deconstruction & Criticism. Harold Bloom, Paul de Man, Jacques Derrida, 

Geoffrey Hartman, J.   Hillis Miller. New York:  The Continuum Publishing Co., pag. 250. 
[6]     Heidegger,  Martin  (2003). Fiinţă şi timp, trad. de Gabriel Liiceanu şi Cătălin Cioabă.  Bucureşti: 

Editura Humanitas, pag. 31.  
[7] Ibid., pag. 31-32. 
[8] Ibid., pag. 32. 
[9] Felperin, Howard (1985). Beyond Deconstruction. The Uses and Abuses of Literary Theory.  Oxford: 

Clarendon Press, pag. 119. 
[10] Idem. 
[11] Bloom, Harold et al.  Op. cit., pag. 251. 
[12] Apud J. Hillis Miller, în Bloom, Harold et al.  Op. cit., pag. 227. 
[13] Martin Heidegger, Op. cit., pag. 367. 
[14] Apud J. Hillis Miller, în Bloom, Harold et al.  Op. cit., pag. 227. 
[15] Idem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:29 UTC)
BDD-A3409 © 2009 Editura Europlus



 425

[16] Ibid., pag. 228. 
[17] Idem. 
[18] Idem. 
[19] Idem. 
[20] Ibid., pag. 229. 
[21] Idem. 
[22] Ibid., pag. 230. 
[23] Ibid., pag. 228. 
[24] Idem. 
[25] Ibid., pag. 230. 
[26] Ibid., pag. 229. 
[27] Ibid., pag. 231. 
[28] Derrida, Jacques (1995). Limited Inc., transl. by Samuel Weber. Evanston, Il.: Northwestern 

University Press,  pag. 21. 
[29] Bloom, Harold et al.  Op. cit., pag. 252. 
[30] Idem.. 
[31] Ibid., pag. 253.  
[32] Ibid., pag. 252. 
[33] Ibid., pag. 219. 
 
REFERINŢE BIBLIOGRAFICE 
Bloom, Harold et al. (1999). Deconstruction & Criticism. Harold Bloom, Paul  
de  Man, Jacques Derrida, Geoffrey Hartman, J.Hillis Miller. New York: The Continuum Publishing Co. 
de Man, Paul (1979). Allegories of Reading. Figural Language in Rousseau, Nietzsche, Rilke, and Proust. New 

Haven & London: Yale University Press. 
de Man, Paul (1984). The Rhetoric of Romanticism.  New York: Columbia University Press. 
Derrida, Jacques (1998). Of Grammatology, transl. by Gayatri Chakravorty  Spivak. Baltimore & London: 

Johns Hopkins  University Press. 
Derrida, Jacques (1997). Diseminarea, trad. Cornel Mihai Ionescu. Bucureşti: Editura Univers 

Enciclopedic. 
Derrida, Jacques (1995). Limited Inc., transl. by Samuel Weber. Evanston, Il.: Northwestern University 

Press. 
Felperin, Howard (1985). Beyond Deconstruction. The Uses and Abuses of Literary Theory.  Oxford: 

Clarendon Press. 
Heidegger,  Martin  (2003). Fiinţă şi timp, trad. de Gabriel Liiceanu şi Cătălin Cioabă.  Bucureşti: Editura 

Humanitas. 
 
ABSTRACT 
The paper analyses the relationship between deconstruction and nihilism on the basis of the deconstructionist 
interpretation of the latter. Deconstruction has often been regarded by its opponents as a total break with the 
patterns of thought associated with the Western metaphysical tradition, and therefore as a form of “critical 
terrorism”, and even “nihilism”. While the critical deconstructionist discourse shows a certain bias towards a 
rhetoric of negation, its practitioners caution us against the tendency to glibly equate deconstruction with 
“nihilism”. The very special logic underlying the deconstruction process (in the course of which differences and 
oppositions are neither negated nor maintained in their original, “static”, form – or are subtly reaffirmed in such 
a way as to destabilize the conceptual system that they are part of) should in no may be confused with sheer 
nihilism. According to deconstructionists themselves, nihilism is neither an isolated phenomenon, specific to a 
particular historical period, nor a cyclical one, but rather a constant subversive impulse that may be identified 
throughout the Western cultural tradition. As demonstrated in J. Hillis Miller’s essay, The Critic as Host, 
nihilism is an integral part of metaphysics and of any  other expression of Western thought (deconstruction 
included). 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 03:36:29 UTC)
BDD-A3409 © 2009 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

