
98

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

https://doi.org/10.52505/1857-4300.2021.3(315).09
CZU:792.08+821.135.1-2(478).09

AJUNGEREA MAI APROAPE DE SCENA DESCHISĂ  
A SATULUI ȘI A LUMII

„Teatrul este locul unde mă plictisesc cel mai mult, 
dar în care îmi place cel mai mult să mă plictisesc.”

Jules Renard

Iulian FILIP 

Doctor în filologie, cercetător conferențiar
E-mail: filip.iulian@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2604-8806
Institutul de Filologie Română „Bogdan Petriceicu-Hasdeu” (Chișinău)

An overview of the Open Scene of the Village and the World

Abstract 
What should a book about theater look like? How about the one about a category 

of theatrical performances in the ethnological dimension? Research project of the Institute 
of Romanian Philology B. P. Hasdeu stimulates research into socio-cultural contexts and 
European connections, and Eugeniu Coseriu urges us to open up universally - each with his 
own field of research. In the sub-theme National Folklore Corpus, the popular (folkloric) 
theater is my area of expertise and the Latin phrase Theatrum mundi = The spectacle of the 
world. The world seen as a spectacle it is the universal concept of theatricality. The definite 
sign of the theater is the character. In illo tempore, man invented an incredible, saving 
theater, modeling fictional characters from the most abundant matter - from what he did 
not know, out of ignorance. For phenomena that man could not explain in the beginning, 
he shaped ... spirits, supernatural beings, elves. The nebula of imaginary characters fell into 
two broad categories – the good and the evil ones. In order to understand the diversity of 
masks and clothing of modern times, it is imperative to accept a scaffolding of archetypal 
dichotomies, resulting from this modeling of beginnings: life - death, good - evil, beauty 
- ugly, God - Satan, love - hate , wealth - poverty, Christ - Herod, the wise – the stupid ... 
All the characters - not just from the theater of any kind - are derived from these archetypal 
dichotomies, and the triggering axial motives, in which it manifests itself in tension, are 
love, fertility, fecundity, disease, healing, death, resurrection. The Romanian folk theater 
is part of the same spectacle of the world, and the eternal scene is on the doorstep of the 
house with a spinster to be married. More important deduction - this is also the engine that 
sets the characters and the scene in motion: the love that moves the sky and ... the scene.

Keywords: character, saving theater, theatrum mundi, ordinance, popular game, 
complex, initiation practices, open stage.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:32 UTC)
BDD-A33105 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

99

Rezumat
Cum ar trebui să fie o carte despre teatru? Dar cea despre o categorie de reprezentații 

teatrale în dimensiunea etnologică? Proiectul de cercetare al Institutului de Filologie 
Română „B. P.-Hasdeu” al MEC stimulează cercetarea contextelor socio-culturale și 
conexiunile europene, iar Eugeniu Coșeriu ne îndeamnă la deschideri universale – fiecare 
cu domeniul său de cercetare. În subtema Corpusul Național de Folclor îmi revine Teatrul 
popular (folcloric), iar sintagma latină Theatrum mundi = Specatacolul lumii. Lumea 
văzută ca un spectacol e concepția universală a teatralității. Semnul categoric al teatrului 
e personajul. În illo tempore omul și-a născocit un teatru incredibil, salvator, modelând 
personaje fictive din cea mai abundentă materie – din câte nu le cunoștea, din necunoscut, 
din neștiință. Pentru fenomene pe care nu și le putea explica, omul începuturilor modela... 
spirite, făpturi supranaturale, duhuri, spiriduși, divinități. Nebuloasa de personaje imaginate 
se împărțeau în două categorii mari – benefice și malefice. Ca să înțelegem diversitatea 
măștilor și a vestimentației personajelor din timpurile moderne, e imperios necesar să 
acceptăm o schelărie de dihotomii arhetipale, rezultate din această modelare de începuturi: 
viața – moartea, binele – răul, frumosul – urâtul, Dumnezeu – Satana, iubirea – ura, bogăția 
– sărăcia, Hristos – Irod, înțeleptul – prostul... Toate personajele – nu doar din teatrul de 
orice fel – sunt derivate din aceste dihotomii arhetipale, iar motivele axiale declanșatoare, 
în care se manifestă tensionat, sunt: dragostea, fertilitatea, fecunditatea, boala, vindecarea, 
moartea, învierea. Și teatrul popular românesc e din același spectacol al lumii, iar scena 
eternă e în pragul casei cu fată mare, bună de măritat. Ne luăm după alaiul unei nunți 
românești, ca să ajungem în centrul scenei Spectacolului lumii, alias theatrum mundi. Mai 
importantă deducție – tot aici e motorul care pune în mișcare personajele și scena: iubirea 
care mișcă cer și... scenă.

Cuvinte-cheie: personaj, teatrul salvator, theatrum mundi, rânduială, joc popular, 
complex, practici inițiatice, scenă deschisă.

Trupele ambulante de circ, când își instalau arena și cupola protectoare de 
pânză într-un loc nou, își răspândeau bufonii, acrobații, dresorii de animale pe 
drumurile localității, ca să anunțe în gura mare locul și timpul unde se va desfășura 
spectacolul. Aceste călăuze anunțau și ce va conține programul.

Două cărți de căpătâi din biblioteca antropologilor au apelat, pentru a înlesni 
relația cu cititorul, la același procedeu de intrare în temă (în subiect, în scenă) – un 
fel de clacă a artelor.

James George Frazer începe capitolul 1 al operei sale celebre cu tabloul 
pictorului englez Joseph Mallord William Turner (1771-1851) Creanga de aur, 
care-i servește de... scenografie antropologului, ca să descrie un spectacol incredibil 
din Dumbrava Dianei: în jurul unui anume copac poate fi zărit un sacerdot înarmat 
cu o sabie enormă, care veghează în toate părțile, știind că, până la urmă, va fi ucis 
de un candidat la sacerdoțiu. Frazer pornește de la această practică a succesiunii, 
ca să declanșeze, fără a ieși din bibliotecă, incredibila sa escapadă pe harta lumii în 
căutarea acestei practici și a derivatelor ei în multiple adrese (Frazer, 1980, p. 8).

Prefațatorul și editorul operei de referință a lui Johan Huizinga Homo ludens 
Gabriel Liiceanu apelează la tabloul pictorului flamand Pieter Bruegel cel Bătrân 
(1525-1569) Jocuri de copii, ca să determine parametrii fenomenului ludic și 
imensitatea șantierului lui Huizinga (2010, p. 5). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:32 UTC)
BDD-A33105 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



100

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

Ambele lucrări au implicare în cercetarea celui mai ambulant și mai dinamic 
fenomen teatral din imensa scenă a spectacolului lumii (alias theatrum mundi) – 
teatrul popular (folcloric) românesc.

Dacă cineva chiar decide să ajungă și să înțeleagă de unde începe teatrul 
(e mare autoritate Konstantin Stanislavski cu... garderoba lui, totuși pornitul 
teatrului e din... centrul scenei), să se ia după alaiul unei nunți. O nuntă tradițională 
românească ne e mai la îndemână, deși ipostaza stereotipă a formării unei noi familii 
peste tot e edificatoare în raport cu teatralitatea lumii. 

Totuși... claca artelor! Mi-ar fi de mare folos pentru subtilitățile nuntirilor un 
fenomen fascinant din Delta Dunării, care se întâmplă în săptămâna Rusaliilor cu 
cele mai frumoase insecte (părerea localnicilor) – efemeridele. Pentru aceste pagini 
„pescuiesc” (doar suntem în Deltă!) de pe rețele informația cea mai compactă, dar cu 
accentele mai distincte pentru spectacolul nupțial din centrul scenei, îndemnându-vă – 
pentru delicii plurilingve – să navigați pe apele netu-lui și să admirați fotografii și 
filmulețe de la nunta aripatelor efemere. 

Efemeridele sunt niște insecte care trăiesc doar o zi pe pământ. Acestea stau în 
apă în stare de larvă, timp de trei ani. Larvele efemeridelor, numite popular Nimfe, 
Naiade, stau îngropate în nămol câțiva ani de zile, iar când devin în sfârșit fluturi, 
trăiesc o singură zi. Ajunse la maturitate, efemeridele își scot aripile și încep să 
zboare doar pentru a se împerechea, iar mai apoi își depun ouăle și mor. Efemeridele 
apar odată pe an, în perioada Rusaliilor. (În termeni populari mai sunt denumite și 
Rusalii, pentru că apar în preajma acestei sărbători.)

Legenda spune că efemeridele sunt spiritele tinerilor care nu au reușit să se 
căsătorească și e singura zi în care ies să se... nuntească. Dihotomia transcendenței 
mioritice moarte – nuntă indică dimensiunea spațiului și a timpului mitic. „Moartea 
nu este, deci, o închidere, din motive ontologice, de unde și participarea cosmică la 
participarea nunții.” (Ursache, 2014, p. 149)

Vom renunța la ispita extinderii geografice a șantierului/ laboratorului 
nostru, precum și la paralela ispititoare cu alaiul petrecerii în ultimul drum a 
unui decedat. Spectacolele ambelor ritualuri – nupțial și funerar – au mai multe 
rezolvări „regizorale” comune, decât deosebiri. Să nu considerăm categoric diferită 
singularitatea personajului central la înmormântare. Dacă observăm și analizăm 
componentele ritualului nupțial, – ceea ce precede nunții, nunta propriu zisă și viața 
de după nuntă, – vom constata că mireasa e personaj mai... central decât mirele, iar 
singurătatea ei – mai dramatică, uneori, decât a celui... decedat.

Lăsăm pe mai încolo statutul spectatorului, plasând în prim plan însemnul, 
perceput de toată lumea, a teatrului – personajele. Iar din multitudinea și diversa... 
nebuloasă de personaje să ne poziționăm în perspectiva omului din illo tempore, 
creatura care nici nu-și punea problema, nici nu știa câte nu le știe. Să luăm drept 
argument suprem declarația celui mai știutor dintre oameni, Socrate, care afirma că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:32 UTC)
BDD-A33105 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

101

el știe că nu știe nimic. Omul mai timpuriu decât epoca lui Socrate nu era complexat 
de disproporția știutelor în raport cu imensitatea neștiutelor, dar nici nu suporta 
neștiutul ca pe un gol înspăimântător. 

Așchie divină, fermentul creativ din omul începuturilor a prins a modela din 
materia abundentă ce-l înconjura, din neștiutul abundent, personaje neverosimile 
pentru omul mai modern. Schelăria intactă a temelor existențiale au generat categorii 
de personaje, despletite îmbelșugat din dihotomiile eterne Viață – Moarte, Bine – 
Rău, Frumos – Urât, Dulce – Amar, Lumină – Întuneric, Cald – Rece, Deștept – 
Prost, Harnic – Leneș etc. 

În dimensiunea neștiutului abundent a luat naștere teatrul salvator, alias... 
personajele reprezentând spirite supranaturale, diferite pentru diferite fenomene 
necunoscute, favorabile și nefavorabile omului, benefice și malefice, metamorfozate 
ulterior în divinități mai avansate, cocoțate pe Olimp, ierarhii divine. Drept camerton 
categoriilor de personaje numeroase Dumnezeu și Necuratul impuneau o demarcare 
lizibilă a apartenenței.

„Umanitatea nu se împarte pe zone și pe epoci. Ea este unică pentru că temele 
existențiale, Viață, Moarte, Fecunditate, Natură, Cosmos apar peste tot neschimbate 
în forme dramatice.” (Ursache, 1992, p. VII)

Nu vă vin cu Căprița, cu Căluțul, cu Călușarii, cu Nunta, cu Arnăuții, cu 
Malanca, cu Banda lui Novac, cu Ceata lui Jianu, cu Brâncovenii, cu Irozii până 
nu pregătesc scena – ca să o vedeți și să realizați că... suntem toți în scenă. O 
carte despre teatru comportă instalarea schelăriei scenice (evident, prin cuvinte), 
conturarea scenografiei eventualelor reprezentații, ca eventualul cititor să perceapă 
lectura cărții (aproape!) ca pe un spectacol. 

Rațiunea proiectului nostru de cercetare – Contexte socio-culturale autohtone 
şi interconexiuni europene în creaţia populară şi literatura cultă din Basarabia (sec. 
XIX până în prezent) – se întâlnește cu precizarea lui Eugeniu Coșeriu referitoare la 
deschidere: „În zilele noastre universalitatea omului de cultură este dată, mai curând, 
de faptul că se realizează într-un anumit domeniu, dar cu deschideri universale. 
Este vorba de a situa propriul domeniu de cunoaștere în această perspectivă și de a 
înțelege legătura cu celelalte domenii ale cunoașterii.” (Coșeriu, 2009, p. 8)

Subtema ce le revine folcloriștilor – Corpusul Național de Folclor – și genul 
dramatic ce-mi revine conduce la cuprinzătoarea sintagmă antică Theatrum mundi 
= Spectacolul lumii. Lumea văzută ca un spectacol (Munteanu, 1996, p. 307).

În studiul de folclor O viziune românească a lumii eseistul, istoricul literar, 
folcloristul Ovidiu Papadima, în capitolul Rânduiala – ordine creștină a lumilor, 
mișcă mai departe această deslușire/ despletire a concepției: „Pentru noi, rânduiala 
nu e o ordine așezată și păzită de oameni. Ea este o lege a firii, o ordine a ei, 
nesilită. Rânduiala are, deci, pentru noi, un înțeles cosmic. Omul, prin urmare, 
nici n-o creează, nici n-o păzește, ci i se integrează firesc. El se simte inclus de 
la sine în această ordine universală, fiindcă simte că ia parte, în fiecare clipă, la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:32 UTC)
BDD-A33105 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



102

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

viața întregii firi. El participă la viața naturii întregi, prin ascultarea acelorași 
legi. Și tocmai în legile acestea – care leagă toate făpturile firii într-o nesfârșită 
solidaritate și armonie – stă rânduiala.” (Papadima, 1995, p. 60)

Rânduiala, aproape sinonimă cu sintagma ca lumea, e remarcată, e văzută, 
e vorbită în lumea satului ca la teatru – toți sunt percepuți în scenă. A fi parte 
din această rânduială nu e un dat – e o devenire. Iar practicile de inițiere în satul 
românesc nu sunt tăinuite, precum se întâmplă în insule izolate din Oceania și 
precum se întâmplau în illo tempore (în case părăsite, în tabere pur bărbătești…) în 
mai multe geografii terestre.

Scena nu implică doar sărbătorescul, doar petrecerile, doar artele populare 
(în această dimensiune e vectorul investigațiilor noastre). Motivul petrecerii, 
dezghiocat chiar în Ecleziast, constituie o verigă/ treaptă de ajungere mai aproape 
de… scenă: „Am lăudat dar petrecerea, pentru că nu este altă fericire pentru om sub 
soare decât să mănânce și să bea și să se veselească; iată ce trebuie să-l însoțească în 
mijlocul muncii lui, în zilele vieții lui, pe care i le dă Dumnezeu sub soare.” (Biblia. 
Ecleziastul 8: 15). Acest în mijlocul muncii lui răsfrânge plinătate concretă asupra 
componentelor petrecerii – mâncarea și băutura din poama muncii lui, consecință 
a împlinirii, producătoare de o stare de înseninare, de veselie. Veselia în mijlocul 
muncii omului anunță scena omului cu ajutoarele sale din lumea necuvântătoarelor 
în toamnele evaluărilor roadelor muncii.

Etnologul Petru Ursache configurează treimea proprie, un pic mai ajustată 
decât cea a regelui Solomon, având în capul numărătorii precizarea finală din 
versetul 15 biblic: „Munca, sărbătorescul, arta (-artele: arhitectura, muzica, 
jocul-dans, genurile literare) sunt categorii ale existentului unei colectivități 
date, în timp și spațiu, de tip tradițional. Ele dezvăluie chipul comportamental 
și spiritual al grupului etnic echipat cu legi morale și forme de viață îndelung 
experimentate; categorii în înțelesul de modalități de împlinire a ființei umane 
prin muncă, prin sărbătoare, prin meșteșuguri artistice… Nu se cuvine să 
reducem sărbătorescul la simplă sărbătoare, la simplă zi de calendar ori pauză 
banală între două reprize istovitoare de muncă, marca week-end… Sărbătorescul, 
ca moment ales și ca spectacol, dezvăluie dimensiunea spirituală a actului 
muncii, răspunderea morală a primului ieșit la arat, a primei zi de horă din viața 
unui tânăr etc. Cu toată disparitatea aparentă a celor trei categorii pomenite, ale 
existentului, ele se unesc pe direcții principale prin deschiderea hotărâtă spre 
cosmicitate, ca integrare în mișcarea maiestoasă a întregului… Numai omul 
aistoric, aparținând tripticului tradițional muncă-sărbătoresc-artă, beneficiază 
de un mod aparte de existență, perfect convenabilă și de înțeles pentru ființa lui 
cosmocentristă.” (Ursache, 2014, p. 77-78).

Această fermitate în organizarea spațială omul o are de la începuturile sale 
„hominide”: „poziția verticală marchează deja depășirea condiției primatelor. 
Nu ne putem menține în picioare decât în stare de veghe. Grație poziției verticale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:32 UTC)
BDD-A33105 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

103

spațiul este organizat într-o structură inaccesibilă prehominienilor: în patru 
direcții orizontale proiectate pornind de la un ax central „sus” – „jos”. Altfel 
spus, spațiul se lasă organizat împrejurul corpului omenesc, ca întinzându-se 
în față, în spate, la dreapta, la stânga, sus, jos… Această experiență a spațiului 
orientat în jurul unui „centru” explică importanța diviziunilor și împărțirii 
exemplare a teritoriilor, a aglomerărilor și a locuințelor, și simbolismul lor 
cosmologic.” (Eliade, 1999, p. 15).

Cosmocentrismul lui Petru Ursache se întâlnește cu simbolismul cosmologic 
al lui Mircea Eliade, fixând în poziție centrală pe organizatorul spațiului – pe 
om, omul care se percepe centrul lumii, centrul scenei în spectacolul lumii.  
Din perspectiva sa centrală, din perspectiva centrului, e firească impresia de 
rotunjime a scenei – orizontul din jurul său se proiectează rotund pe firmament. Și 
timpul omului aistoric, omului mitic, e rotitor, rotund – afirmație ce se regăsește 
şi în alte pagini ale lui Petru Ursache, dar aici ne menținem la obsesia etnologului 
pentru horă. 

Drept camerton în dezghiocarea fenomenului horal etnologul ieșean îl 
implică pe Romulus Vulcănescu, un împătimit mai devreme declarat: „Hora este în 
folclorul românesc sâmburele proteic din care încolțește creația populară, pretextul 
de dăruire literară a artistului anonim și colectiv care este poporul. Toate temele 
clasice ale literaturii noastre populare se grupează în jurul horei și revin la motivul 
horal ca la o obsesie inepuizabilă. Palingenezia temei horale în literatura populară 
română este o problemă cardinală a culturii noastre (Vulcănescu, 1944, p. 111) 
etnografice, care până acuma nu și-a găsit cercetătorul pasionat.” (ibidem, p. 114).

Petru Ursache pare a fi acel cercetător pasionat care consacră motivului horal 
pagini consistente, utilizând, pe post de poligon ilustrativ, o apariție editorială de 
la începutul secolului trecut, consacrată horei dintr-o localitate dobrogeană celebră 
anume la capitolul horelor (Pârvescu, 1908, p. 98). 

Preluând constatarea lui Romulus Vulcănescu, Petru Ursache extinde noțiunea 
și geometria horei până la mai cuprinzătorul fenomen jocul popular, considerându-l 
„un complex: întrunește gestul (-pasul controlat), forma cântată, expresia literară. 
Într-adevăr, și aceasta din urmă își face loc, în chip de strigare cu intenții satirice 
la adresa participanților ori a spectatorilor de pe margine; se adaugă așa-zisele 
comenzi de joc, în cazul călușului (călușarilor), horei, brâului și multe altele care 
se desfășoară pe durată, pe etape și cu participare impunătoare.” (Ursache, 2014, 
p. 100). 

Să înțelegem locul „expresiei literare” în formula jocului și să constatăm că 
prioritar în această formulă sincretică de veselie nu este cuvântul. Savoarea textului 
e în altă… scenă. Petru Ursache accentuează diferența: „Cântecul se ascultă în 
momente de tihnă, se spun cuvinte înțelepte, cerând timp de meditație. Se impune 
o ținută și un ritm al receptării. Jocul este și înseamnă o apariție șocantă: un grup 
de tineri fermecători, în haine neobișnuite la vedere, frumos așezate și minunat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:32 UTC)
BDD-A33105 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



104

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

ornamentate, dau năvală pe scenă, în pași iuți și gesturi executate în diferite chipuri. 
Scena este, în fapt, vatra satului, livada din jurul bisericii sau vreun picior de plai. 
Poate vin și mai de departe… Sunt de aici și de oriunde… Hora se ivește peste tot 
locul, ne trage spre sine, indiferent de chip și de vreme. Așa s-ar înțelege estetica 
jocului popular… ” (ibidem, p. 108).

Petru Ursache contrapune „momentelor de tihnă” potrivite cântecului (și acela 
în mijlocul muncii omului) „apariția șocantă” și „diferitele chipuri” ale „tinerilor 
fermecători”, care configurează scena. Chiar de ce sunt în stare? E vârsta și motorul 
fenomenului complex de obiceiuri și tradiții, în cadrul cărora se afirmă viitorii miri 
și viitoarele mirese, aici (în complexitatea jocului) cunoscându-se, alegându-se, 
potrivindu-se. 

Motorul „funcționează” impecabil, strunit, înspăimântat și de pericolele 
alunecării în tagma feciorilor bătrâni și a fetelor bătrâne, personaje-sperietori 
eficiente, generatoare de strigături și cântece satirice necruțătoare în adresa 
acestor două categorii, dar și de acțiuni energice de evitarea… deraierii, încălcarea 
rânduielii, firii. 

„Sunt o mulțime de feciori care nu se însoară între anii 18 – 30 când, după 
datină din străbuni… e timpul cel mai potrivit pentru însurare, sunt iarăși foarte 
mulți și de aceia care nu se însoară defel. Acel soi de feciori care, după credința 
poporului, rămân neînsurați din cauză că sunt sau prea urâți și proști, sau prea 
pretențioși, sau pentru că li-i ursita mică, sau pentru că le-a murit ursita, sau din 
altă cauză oareșicare se numesc, în genere, în Bucovina: burlaci (sg. burlac), feciori 
sau flăcăi tomnatici, feciori sau flăcăi bătrâni, feciori bătuți de brumă sau oameni 
răsuflați.” (Marian, 1995, p. 21).

Scena deschisă a satului, de o transparență necruțătoare, ridiculizează savuros 
abaterea de la fire, lustruind personajul într-un repertoriu bogat și diferit:

„Frunză verde rușmărin, 
Rău îți stă june bătrân.
Maioran crescut în iarbă, 
Rău îți stă june cu barbă.” (ibidem, p. 22).

Cum să fie... desconsiderate fetele bătrâne? „Sunt și o mulțime de fete care 
încă nu se mărită când li-e timpul, adică între anii 15 – 20, ci mult mai târziu, iar 
altele defel. Acest soi de fete se numesc de către românii din Bucovina: fete bătrâne, 
fete stătute, fete-n păr, cosiță albă. Cauzele pentru ce astfel de fete nu se pot mărita 
sunt multe și diferite. Unele nu se mărită pentru că, după cum crede poporul, le-a 
murit ursitul sau nu le-a sosit încă partea, altele pentru că-s prea leneșe, cele mai 
multe însă pentru că sunt urâte sau pentru că nu și-au păzit cinstea. Ce-i drept, fetele 
s-ar mărita bucuroase. Nici una n-ar rămâne nemăritată. Dar ce folos că feciorii 
nu vor să le ieie. Ba nu e destul numai cu atâta! Feciorii, adeseori, le iau și pe ele 
peste picior, ca și pe feciorii cei bătrâni, deși cele mai multe dintre dânsele nu sunt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:32 UTC)
BDD-A33105 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

105

întru nimica vinovate c-au rămas nemăritate. Căci, ce pot fi ele vinovate, bunăoară, 
dacă de la natură sunt urâte și dacă referințele materiale ale părinților sunt așa de 
nefavorabile că nu pot să le înzestreze.” (ibidem, p. 25).

Motivul înzestrării compensatorii a inspirat creatorii din toate artele. 
Strigăturile practicate la hora satului nu mai obosesc să ridiculizeze târgul:

„Astă fată-mi place mie, 
Că-i cu loc și cu moșie.
Locu-i bun, moșia-mi place, 
Dar cu hâda ce voi face?” (ibidem, p. 26).

„Pus-am gândul să mă-nsor 
S-aduc maicii de-ajutor; 
Dar gândii ca să mă las, 
Să n-aduc maicii năcaz!” (ibidem, p. 23).

Și o... dezghiocare/ precizare a năcazului posibil:

„Pus-am gândul să mă-nsor, 
S-aduc maicii ajutor; 
Să o bată de cuptor
Şi de vatră câte-odată,
Când va fi cam supărată.” (ibidem, p. 24).

În „Obiceiuri la nuntă” Petre V. Ștefănucă reproduce descrierea de către 
femeile cunoscătoare din Ialoveni a situațiilor, locurilor, timpului în care aceste 
practici inițiatice și căutarea ursitei/ ursitului se desfășoară: „De la vârsta de 16 ani 
băieții și fetele se întâlnesc și petrec împreună, toamna, la nunți și la clăci, iarna, la 
„Andriiu” și la șezători, iar vara „la vie”, „la șireadă” și „la gioc” (horă). Șezătorile 
și clăcile sunt aceleași ca în toate regiunile locuite de Români, iar „la vie” și la 
„șireadă” sunt manifestări caracteristice regiunii.” (Ștefănucă, 2008, p. 37).

Practicile inițiatice pe scena deschisă a satului – la joc, la șezători – sunt 
„copertate” , pe de o parte, de icoana unei nunți cum nu s-a mai pomenit, în mijlocul 
căreia tronează cucoana Mireasă și cuconu Mire, pe cealaltă parte, de personajele-
sperietori fată bătrână și flăcău bătrân. În acest context portretizările realizate de 
S. Fl. Marian în lucrarea sa Nunta la români descind din rânduiala spațiului mitic/ 
sacral al satului, unde această supremă regie nu se discută – se aplică.

Petru Ursache numește această radiografie comunitară Proba jocului: „Cea 
mai prețuită destoinicie a individului era să fie neîntrecut în meșteșugul jocului, la 
vremea și la sorocul lui. Un tânăr (fată sau fecior) prins în horă, mișcându-se iute, 
împodobit cu haine de casă bine întocmite, rostind strigături să-l audă toată lumea, 
devenea prețuit de toată colectivitatea sătească. Oamenii maturi îl vorbeau numai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:32 UTC)
BDD-A33105 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



106

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

de bine, ortacii îl atrăgeau în horă cu dragoste. Dar vai de acela care se dovedește 
nevrednic a se prinde în horă, se mișca greu ori stătea nehotărât pe margine! Risca 
să fie considerat de-a dreptul urât, mutălău și prost. Strigăturile satirice, cele mai 
pipărate, năvăleau asupra lui. Nici în treburile gospodărești nu era creditat să se 
descurce. Nu se cunoaște în mod explicit motivul pentru care, în satul tradițional, 
valoarea, în perspectivă, a individului era condiționată de modul cum, tânăr fiind, se 
prezenta prima dată la hora de duminică. Ochii satului erau pe el. Nici un moment nu 
cântărea atât de greu. Era prima ieșire în lume, probă grea, cu multe necunoscute.” 
(Ursache, 2014, p. 104).

Cu uneltele poetului, am surprins, în poezia Teatru total, relația actor-
spectator:

„În sala de spectacole 
tot spectatorul 
cu spectacolul său.” (Filip, 2015, p. 49).

În spațiul mitic al satului, linia de demarcație între cel prins în joc și cel de 
pe margini e diferită de relația din teatrul cult. „Mai toată lumea deține cunoștințe 
în privința spectacolelor folclorice propriu-zise, fie că a participat la desfășurarea 
lor (în calitate de actor-spectator), fie că le-a urmărit de la distanță pe căile audio-
vizualului: jocuri cu măști, paparudă, caloian, jieni, irozi.” (Ursache, 2014, p. 136).

Cu uneltele dramaturgului, apoi și ale prozatorului, am depistat scena cea mai 
sigură și mai incontestabilă a reprezentațiilor de teatru popular în cadrul sărbătorilor 
de iarnă, întitulând și piesa de teatru, și proza, rezultată din această piesă, Casa cu 
fată de măritat (Filip, 1985, p. 11-27; Filip, 2016, p. 155-204).

Aceasta e scena sigură, spre care se mișcă – de o veșnicie – cetele confreriilor 
de miri, spațiul inițiatic, unde spiritul de competiție și de afirmare asigură energia 
motrice nestăvilită, stări de spirit similare aripării frumoaselor insecte din Delta 
Dunării, mânate spre întemeieri. E frumos, e crâncen și conu Mire, dar ce înzestrare 
migălește Mireasa! Și toate eforturile acestei vânători – Mirele-împărat, Mireasa-
căprioară (metafora conocăriei) –- doar pentru o singură zi? Frumusețe efemeră? 
Clipă de grație? Obsesia fastului? Efort ridicol de preamărire? Altă mască? Să 
ajungem la nuntă…

Am zis în titlu că ajungem aproape de scena deschisă a satului și a lumii, 
pornind de la complexitatea sincretică a folclorului, în general, și al teatrului 
popular, în mod special. Nu avem prioritatea evanghelică a cuvântului nici a 
textului, nici a limbajului, ci a mesajului. Unul din cele mai misterioase personaje 
din dimensiunea etnologică a teatrului românesc, Mutul, intră înaintea cetei de 
călușari în ograda care-i primește și desenează cu bățul său un cerc în pragul casei. 
Nu e doar configurarea convențională a scenei, în care să se manifeste și să se 
mențină interpreții, linia circulară indicată de Mut. Cei din scenă sunt alții decât cei 
din afara cercului, iar mesajul lor nu e lansat, în primul rând, prin cuvânt.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:32 UTC)
BDD-A33105 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

107

Intrarea în scena spectacolului lumii e pe diferite porți și scări, dar înaintarea 
spre centru e după alaiul unei nunți în pregătire/ așteptare, în plină desfășurare ori 
trecută în albume nostalgice.

Referințe bibliografice:

BIBLIA, Vechiul Teastament.
COȘERIU, Eugeniu. Omul și limbajul său. Antologie, argument și note de Dorel Fînaru. 

Iași: Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”, 2009.
ELIADE, Mircea. Istoria credințelor și ideilor religioase. București: Univers 

Enciclopedic și Editura Științifică, 1999.
FILIP, Iulian. Portul din poartă. Chișinău: Tipografia AȘM, 2015.
FILIP, Iulian. Casa cu fată de măritat. În: Orizontul, 1985, nr. 12, p. 11-27.
FILIP, Iulian. Casa cu fată de măritat. În: Nuca lui Newton. Chișinău: Editura PRUT, 

2016.
FRAZER, James George. Creanga de aur. Vol. 1. București: Editura MINERVA, 1980.
HUIZINGA, Johans. Homo ludens. București: HUMANITAS, 2010.
MARIAN, S. Fl. Nunta la Români. București: Editura Grai și Suflet – cultura națională. 

1995.
MUNTEANU, Eugen, MUNTEANU, Lucia-Gabriela. Aeterna latinitas. Mică 

enciclopedie a gândirii europene în expresie latină. Iași: POLIROM, 1996.
PAPADIMA, Ovidiu. O viziune românească a lumii. București: Editura SAECULUM 

I. O. 1995.
PÂRVESCU, Pompiliu. Hora din Cartal. Cu notații de C. M. Cordoreanu. Culegere și 

studii. Ploiești: Institutul de Arte Grafice, 1908.
ȘTEFĂNUCĂ, Petre V. Datini și creații populare. Chișinău: Știinţa, 2008.
URSACHE, Petru. În: Mircea Eliade. Meșterul Manole (prefață). Iași: Editura Junimea, 

1992.
URSACHE, Petru. ETNOESTETICA sau Mic tratat de estetică a artelor oralității. Cluj-

Napoca: Eikon, 2014.
VULCĂNESCU, Romulus. Fenomenul horal. Craiova: Editura Ramuri, 1944. 

Notă: Articolul a fost realizat în cadrul proiectului de cercetare 20.80009.1606.03 Contexte 
socioculturale autohtone şi interconexiuni europene în creaţia populară şi literatura cultă din 
Basarabia (sec. XIX până în prezent), Institutul de Filologie Română „B. P.-Hasdeu” al MEC.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:51:32 UTC)
BDD-A33105 © 2021 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

